الفائية عناض للكانة

#### 🚆 فهرست كتاب الابانة لابي الحسن الاشعرى 🚆

- ٣٣ باب ذكر الاستواء على العرش ۳٤ تفسير الاستواء بالاستيلاء هو ع خطبة المؤلف · باب في ابانة قول أهمل الزيغ 🚆 🔻 مذهب المعستزلة والجهمية والحرورية وسرد الآيات والدعة ٨ باب في ابانة قول أهمل الحق 🚆 القرآنية الواردة في ذلك ■ ٣٧ ياب الكلام في الوجه والعينين والبصرواليدن واثبات ذلك ته ١٣ باب الكلام في اثبات رؤية الله 💻 تعالى بالابصار في الآخرة على حل وعز من الكتاب والسنة وهو مذهب السلف أهل السنة ١٦ الادلة على رؤية الحلق ربهــم 📰 والجماعة بالإيصار ۱۸ باب ف الرويه ۲۰ باب الكلام في أن القرآن كلام ... ◄ ١٤ باب الرد على الجهمية في نفيهم علم الله تعالى وقدرته وجميح صفاته وايراد أسئلة والجواب ۲۲ زعم المعتزلة ان كلام الله مخلوق 🚆 عنها مفصلا حلُّ في شجرة ودليـل بطلان ■ ٦٤ باب الكلام في الارادة والردعلى المعتزلة وايراد أسئلة والجواب ٢٣ فصلُ ما يلزم الجهمية من قولهم 🚆 عنبا ۲۵ باب الكلام فى تقدر أعمال بانكلام الله مخلوق العباد والاستطاعة والشعديل ٢٦ الرد على الجهمية والزامهم 💻 ۲۸ باب مآذکرمنالروایة فیالقرآن 🥊 والتجویز ٣١ باب الكلام على من وقف في 🚆 ٥٣ مسألة في الاستطاعة والرادأسئلة القرآن وقال لاأقول انه مخلوق 🚆 🧪 والجواب عنها

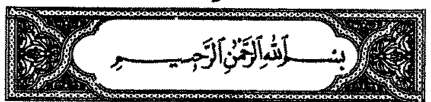
ولا أقول انه غير مخلوق

ه مسألة في التكليف

# 

| ر بهر به الله الله الله الله الله الله الله ا      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ٦٥ باب ذكر الروايات في القدر                       | ٥٦ مسألة في ايلام الأطفال             |
| 🛚 ۲۷ دلیل فی القدر                                 | ٥٦ الرد على المعتزلة                  |
| <ul> <li>۱۹ بابالکلام فیالشفاعة والحروج</li> </ul> | ٧٥ مسألة في الحتم                     |
| من النار                                           | ٨٥ مسألة في الاستثناء                 |
| ٧٠ باب الكلام في الحوض                             | ۸۰ « في الآجال                        |
| ٧٠ باب الكلام في عذاب القبر                        | -4. XH 1                              |
| <ul> <li>اب الكلام في امامة أبي بكر</li> </ul>     | ۲۱ ، في الهدى                         |
| الصديق رضي الله عنه                                | ۳۲ « في الضلال                        |
|                                                    |                                       |





قال السيد الامام ابوالحسن على بن اسهاعيل الاشعرى البصرى رحمه الله المحد لله الواحد و العزيز الماجد و المتفرد بالتوحيد و المتمجد بالتمجيد و الذي لا تبلغه صفات العبيد و ليس له منازع (۱) ولانديد و وهو المبدئ المعيد و الفعال (۲) لمايريد و جل عن اتخاذ الصواحب (۲) والاولاد (۱) و تقدس عن ملابسة (۵) الاجناس والارجاس ليست (۱) له صورة تقال و ولاحد يضرب له ملابسة (۵) الاجناس والارجاس ليست (۱) له صورة تقال و ولاحد يضرب له علمه و نفذت فيها ارادته ولم تعزب عنه خفيات الامور و ولم تغيره سوالف صروف علمه و نفذت فيها ارادته ولم تعزب عنه خفيات الامور و ولم تغيره سوالف صروف الدهور و ولم يلحقه فى خلق شىء عايخلق (۱) كلال ولا تعب و ولامسه لغوب ولا نصب و خلق الاشياء بقدرته و ودبرها بمشيئته و وقهرها بجبروته و ذللها بعزته و فذلل لعظمته المتكبرون واستكان لعز (۱۰) ربوبيته المتعظمون وانقطع دون الرسوخ فى علمه الممتزون (۱۱) وذلت له الرقاب و صارت فى ملكوته فطن ذوى اللهاء السحاب و قامت الحبال الرواسي و جرت الرياح اللواقح وسار فى جو السهاء السحاب و وقامت على حدودها البحار و وهو اله قاهر يخضع له المتعززون و يخشع له المترفون و يونه على حدودها البحار و وهو اله قاهر يخضع له المتعززون و يخشع له المترفون و يونه ويونه و يونه و ي

نحمده كما حمد نفسه وكما هواهله ومستحقه ، وكماحمده الحامدون منجيع

<sup>(</sup>۱) وفي نسخة مثل (۲) وفي نسخة بحذف هذه الفقرة (۳) وفي نسخة الصاحبة (٤) وفي نسخة الابنياء (٥) وفي نسخة ملامنية النساء عوضا عن ملابسة الاجناس والارجاس (٦) وفي نسخة فليست له عزة تنيال عوضا عن الفقرة بكاملها (٧) وفي نسخة له فيه الامثال (٨) وفي نسخة سبق

<sup>(</sup>٩) وفى نسخة خلق (١٠) وفى نسخة لعظم (١١) وفى نسخة العالمون

<sup>(</sup>۱۲) وفي نسخة بحكمته

خلقه ، ونستعينه استعانة منفوض أمره اليه ، وأقر أنه لامنجأ ولا ملجأ منه إلا اليه ه ونستغفره استغفار مقر بذنبه معترف بخطيئته ه ونشهد ان لاإله الا الله وحده لاشريك له اقرارا بوحدانيته واخلاصا لربوبيته ، وأنه العالم بمـــا تبطنه الضمائر ، وتنطوى عليه السرائر ، وماتخفيه النفوس وماتجن(١) البحار » وماتواري الاسراب » وما تغيض الارحام وما تزداد وكل شي عنده بمقدار « لاتوارى عنه كلمة ولا تغيب عنه غاية وما تسقط مر. و رقة الا يعلمها ولا حبة فى ظلمات الارض ولا رطب ولا يابس إلا فى كتاب مبين ويعلم مايعملالعاملونوما(٢) ينقلباليه المنقلبون يرونستهديه بالهدى ونسأله التوفيق لمجانبة الردى ﴿ ونشهدأن مجدا صلى الله عليه وسلم عبده ورسوله ﴿ ونبيه وأمينه وصفيه ي أرسله الى خلقه بالنور الساطع ي والسراج اللامع والحجج الظاهرة والبراهين والآيات الباهرة « والاعاجيب القاهرة فبلغ(٣) عن الله رسالاتِه ٠ ونصم له في ياته . وجاهد في الله حق الجهاد . ونصم له في البلاد . وقابل أهل العناد حتى تمت كلمة الله عز وجل وظهر أمره وانقاد الناس للحق اجمعين خاضعين حتى أتاه اليقين ﴿ لاوانيا ولا مقصرا فصلوات الله عليه من قائد الى الهدى ومبين عن ضلالة وعمى وعلى اهل بيته الطيبين، وعلى أصحابه المنتخبين وعلى أزواجه الطاهرات امهات المؤمنين: عرفنا الله به الشرائع والاحكام. والحلالوالحرام. و بين لنابهشر يعةالاسلام. حتى انجلت به عناطخيا ( ؛ ) الظلم وانحسرت به عنا الشبهات. وانكشفت به عنا الغيابات. وظهرت لنابه البينات جاءنا بكتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد جمع فيه علم الاولين والآخرين. واكمل به الفرائض والدين · فهو صراطُ الله المستقيم وحبَّله المتين . منتمسك به نجا ومن خالفه ضل وغوى . وفي الجهل تردى وحث الله فى كـتابه على التمسك بسنة رسوله عليه السلام فقال عزوجل

<sup>(</sup>۱) وفى نسخة تخزن (۲) وفى نسخة والى أين (۳) وفى نسخة فبلغ رسالة ربه ونصح لامته وجاهد فى الله حتى جهاده (٤) من إضافة الصفة للموصوف ليسلة طخياء أى شـديدة الظلمة قد وارى السحاب قرها ،

وماآتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا . وقال عز وجل (فليحذرالذين يخالفون عن أمره ان تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب اليم) وقال (ولو ردوه آلى الرسول والى أولى الامر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم) وقال (ومااختلفتم فيه من شي م فحكمه الى الله . فان تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول) يقول الى كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم وقال (وما ينطق عن الهوى ان هو الاوحى يوحى)؛ وقال (قلمايكون لى أن أبدلهمن تلقاء نفسي أن أتبع الاما يوحى الى) . وقال(انماكان قول المؤمنين اذا دعوا الىالله و رسوله ليحكم بينهمان يقولوا سمعنا واطعنا) فامرهمان يسمعواقولهو يطيعوا امره ويحذروا مخالفته وقال (أطيعوا الله واطيعوا الرسول) ، فامرهم بطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم كما أمرهم بطاعته ودعاهم الى التمسك بسنة نبيه صلى الله عليه وسلم كما أمرهم بالعمل بكتابه فنبذ كثير ـ عن غلبت عليــه شقوته واستحوذ (١) عليهم الشيطان ــ سنن ني الله صلى الله عليه وسلم وراء ظهورهم ومالوا الى اسلاف لهم قلدوهم بدينهم وانكروها وجحدوها افتراء منهم على الله قد ضلوا وما كانوا مهتدين ، أوصيكم عباد الله بتقوى الله عز وجــل وأحذركم الدنيا فانها حلوة خضرة تغر أهلهــاً وتخدع سكانها قال الله تعالى (واضرب لهُم مثل الحياة الدنياكام انزلناه مر\_\_ السماء فاختلط به نبــات الارض فاصبح هشيما تذروه الرياح وكان الله على كل شي مقتدرا) «من كان فيها في حيرة أعقبته بعدها عبرة ومن اعطته من سراتها بطنا أعقبته من ضراتهاظهرا(۲) غرارة غرو ر مافيها فانية فان(۲) ماعليها كماحكم عليها ربها بقوله تعالى (كلمن عليهافان) فاعملوا رحمكم الله للحياة الدائمة ولحلود الآبد هَانَ الدُّنيا تنقضي عن أهلها وتبقى الاعمال قلائد في رقاب أهلها واعلموا انكم ميتون تم انكم من بعد مو تكم الى ر بكم راجعون (١) ليجزى الذين اساؤا بمأ

<sup>(</sup>١) وفى نسخة واستحوذت عليـه بليته . سـنه (٢) وفى نسخة ظهورا

<sup>(</sup>٣) وفى نسخة من (٤) وفى نسخة تصيرون

### 🛥 باب فى ابانة قول أهل الزيغ والبدعة 🛥

اما بعـد فان كثيرا من الزائغين عن الحق من المعتزلة واهل القدر مالت بهم اهواؤهم الى تقليد رؤسائهم ومن مضى من اسلامهم فتأولوا القرآن على آرائهم تأو يلاً لم ينزل الله به سلطانا ولا أوضح به برهانا ولا نقلوه عن رسول رب العالمين ولا عن السلف المتقدمين فخالفوا روايات الصحابة عليهم السلام عن ني ألله صلوات الله عليه وسلامه في رؤية الله عز وجل بالابصـــار وقد جاءت في ذَلَكُ الروايات من الجهات المختلفات وتواترت بها الآثار وتتابعت بها الاخبار وانكروا شفاعة رسول الله صلى الله عليــه وسلم للبذنبين و ردوا الروايات فى ذلك عن السلف المتقدمين وجحدوا عـذابُ القبر وان الكفار في قبورهم يعذبون ﴿ وقد أجمع على ذلك الصحابة والتابعون ﴿ ودانوا (١) بخلق القرآنُ نظيراً لقول اخوانهم من المشركينالذين قالوا (أن هذا إلاقول البشر )فزعموا ان القرآن كقول البشر واثبتوا وايقنوا ان العباد يخلقون الشر نظيراً لقول المجوس الذين اثبتوا خالقين أحـدهم يخلق الحير والآخر يخلق الشر . و زعمت القدرية ارن الله عز وجل يخلق الحير وان الشيطان يخلق الشر . و زعموا ان الله عز وجل يشا مالا يكون ويكون مالا يشا خلافا لما أجمع عليه المسلمون من أن ماشا الله كان وما لم يشأ لم يكن ورداً لقول الله عز وجل وما تشاؤن الا ان يشاء الله . فاخبرانا لا نشاء شيئا الا وقد شاء الله أن نشاءه ولقوله تعالى (ولوشا الته ما اقتتلوا) ولقوله تعالى (ولوشتنا لآتينا كل نفس هداها) ولقوله تعالى (فعال لمايريد) ولقوله تعالى مخبراعن شعيب انهقال (ومايكون لناأن نعودفيها الاأن يشا الله ربنا وسع ربنا كل شيء علما) ولهذا سهاهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بجوس هذه الآمة لانهم دانوا بديانة المجوس وضاهوا اقاويلهم وزعموا أن للخير والشرخالقين كا زعمت الجوس ذلك وانه يكونمن الشرورمالا يشاء الله كاقالت

المجوس وزعموا انهم يملكون الضر والنفع لانفسهم دون الله ردآ لقول الله عز وجل لنبيه عليه السلام قل لا أملك لَنفسي نفعا ولا ضرا الا ماشاء الله . واعراضا عن القرآن وعماً أجمع عليـه أهل الاسلام وزعموا انهم ينفردون بالقدرة على اعسالهم دورن ربهم فاثبتوا لأنفسهم الغنى عن الله عز وجل ووصفوا انفسهم بالقدرة على مالم يصفوا الله عز وجل بالقدرة عليه كما أثبتت المجوس للشيطان من القدرة على الشر مالم يثبتوه لله عز وجل فكأنوا مجوس هذه الامةاذ دانوا بديانة المجوس وتمسكوا باقاو يلهم ومالوا الى أضاليلهم وقنطوا الناس من رحمة الله وأيسوهم من روحه وحكموا على العصاة بالنار والخلود فيها خلافا لقول الله تعالى ويغفر مادون ذلك لمن يشاء . وزعموا أن من دخل النار لايخرج منها خلافا لمــا جاءت به الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ان الله عز وجل يخرج قوما من النار بعد ان امتحشوا فيها وصار واحما ودفعوا ان يكون لله وجه مع قوله عز وجل (ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام) وانكروا أن يكون له يدان مع قوله (لما خلقت بيدى) وانكروان يكون له عين معقوله (تجرى باعيننا) ولقوله (ولتصنع على عيني) وانكرواان يكون لله علم معقوله (انزلهبعلمه) وانكروا ان يكون لله قوةمع قوله (ذوالقوة المتين) ونفوا مار وى عن النبي صلى الله عليه وسلم ان الله عز وجل ينزل كل ليلة الى سماء الدنيا وغير ذلك مأرواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وكذلك جميع أهل البدع منالجهمية والمرجثة والحرورية اهلالزيغ فيا ابتدعوا وخالفوا الكتاب والسنة وماكان عليه النبي صلى الله عليه وآله وَسَلَّم واصحابه واجمعت عليه الامة كفعل المعتزلة القسدرية وإنا ذاكر ذلك بابا بابا وشيئا شيئا ان شاء الله و به المعونة. والتأييد . ومنه التوفيق والتسديد ه

#### 📰 باب فی ابانة قول أهل الحق والسنة 🖿

﴿ فَانَ قَالَ لِنَا قَائِلَ ﴾ قد انكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والمرجثة فعرفونا قولكم الذى به تقولون وديانتكم التي بها تدينون وقيل له . قولنا الذي نقول به وديانتنا التي ندين بها التمسك بكتاب ربنا عر

وجل وبسنة نبينا صلىالله عليه وآله وسلم وماروىعنالصحابة والتابعينوائمة الحديث ونحن بذلكمعتصمون وبماكان يقولبه ابوعبدالله احدين محد بن حنبل نضر الله وجهه ورفع درجته وأجزل مثوبته قائلون ولمن خالف قوله مجانبون لانه الامام الفاضل والرئيس الكامل الذي أبان الله به الحق(١) و رفع به الضلال واوضح به المنهاج وقم به بدع المبتدعين و زيع الزائعين وشك الشاكين فرحمة الله عليه من امام مقدم و خليل (٢) معظم مفخم وعلى جميع ائمة المسلمين وجملة قولنا انانقر بالله وملائكته وكتبه ورسله وماجاء من عندالله ومارواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لانرد من ذلك شيئا وإن الله عز وجل اله واحد لاإله الا هو فرد صمد لم يتخذ صاحبة ولا ولدا وان محمدا عبده و رسوله أرسله بالهدى ودين الحق. وإن الجنة حق والنار حق. وإن الساعة آتية لار يب فيها وان الله يبعث من في القبور . وان الله استوى على عرشه كما قال (الرحمن على العرش استوى) . وان له وجها كما قال (و يبقى وجه ر بك ذوالجلال والاكرام) وان له يدين بلاكيفكا قال (خلقت بيدي) وكاقال (بل يداهمبسوطتان) وان له عينا بلاكيفكا قال (تجرى بأعيننا) وان من زعم ان اسها. الله غيره كان ضالا وان لله علما كما قال (أنزله بعلمه) وكما قال (وماتحمل من انثي ولا تضع الا بعلمه) ونثبت نه السمع والبصر ولا ننني ذلك كما نفته المعتزلة والجممية والخوارج ونثبت انتقوة كاقال (اولم يروا ان الله الذي خلقهم هوأشد منهم قوة) ونقول أن كلام الله غير مخلوق وأنه لم يخلق شيئا الا وقدقال له كن فيكون كما قال ( ابما قولنا لشيء اذا اردناه ان نقول له كن فيكون) وانه لا يكون في الآرض شيء من خيروشر الاماشاء الله وان الاشياء تكون بمشيئة الله عز وجل وان احدا لا يستطيع ان يفعل شيئا قبل ان يفعله الله ولانستغنى عن الله ولا نقدر على الحروج من علم الله عز وجل وانه لاخالق الاالله وان أعمال العبد مخلوقة لله مقدورة كماقال (خلقكم وماتعملون) وان العباد لايقدر ون. ان يخلقوا شيئا وهم يخلقون كما قال (هل من خالق غيرالله) وكما قال (لا يخلقون

<sup>(</sup>١) عند ظهور الصلال (٢) وفي نسخة وكبير مفهم

شبتاوهم يخلقون) وكما قال (افمن بخلق كمن لايخلق) وكما قال (امخلقو امن غير شيء ام هم الخالقون) وهذا في كتاب الله كثير. وان الله وفق المؤمنين لطاعته ولطف بهم ونظراليهم وأصلحهم وهداهموأضلالكافرين ولم يهدهمولم يلطف بهم بالايمان كا زعم أهل الزيغ والطغيان ولولطف مهم وأصلحهم لكانواصالحين ولو هداهم لـكانوا مهتدين كم قال تبارك وتعالى(من يهد الله فهو المهتدى ومن يضلل فاولئك هم الخاسرون) وان الله يقدرأن يصلح السكافرينو يلطف بهم حتى يكونوامؤ منين ولكنه أرادان يكونوا كافرين كاعلم وانه خذلهم وطبع على قلوبهم وان الخير والشر بقضاء الله وقدره وانا نؤمن بقضاء الله وقدره خيره وشره حلوه ومره ونعلم ان ما أخطأنا لم يكن ليصيبنا وان ما أصابنا لم يكن ليخطئنا وان العباد لابملكون لأنفسهم ضرا ولا نفعا الا ماشاءانته وانا نلجيء أمورنا الى الله وتثبت الحاجة والفقر في كل وقت اليه . ونقول ان القرآن كلام الله غير مخلوق وإن من قال بخلق القرآن فهوكا فر . وندين بان الله تعالى يرى في الآخرة بالأبصار (١) كما يرى القمر ليلة البدريراه المؤمنون كماجاءت الروايات عن رسول اللهصلى الله عليه وسلمونقول ان الكافرين محجو بون عنه اذا رآه المؤمنون فى الجنة كماقال الله عز وجل (كلا انهم عن ربهم يومثذ لمحجوبون) وان موسى عليه السلام سأل الله عز وجل الرؤية في الدنيا وان الله سبحانه وتعالى تجلي للجبل فجعله دكا فاعلم بذلك موسى انه لايراه في الدنيا (٢)ونري بأن لانكفر أحدا من أهل القبلة بذنب يرتكبه كالزنا والسرقة وشرب الخوركما دانت بذلك الحوارج و زعمت انهم كافرون . ونقول ان من عمل كبيرة من هذه الكبائر مثل الزنا والسرقة وما أشبههامستحلالها غيرمعتقد لتحريمها كانكافرا. ونقولان الاسلام اوسع من الايمان وليس كل اسلام إيمان (٢) وندين بأنه يقلب القلوب وان القلوب بين أصبعين من أصابع الله عز وجل و إنه عز وجل يضع السموات على أصبع والارضين على أصبع كما جاءت الرواية عن رسول الله

<sup>(</sup>١) وفي نسخة بالابصاريوم القيامة . (٢) وفي نسخة وندين

<sup>(</sup>٣) برفع ايمان في النسختين اسم كان مؤخراً : للسجع

صلى الله عليه وسلم. وندين بأن لاننزل احدا من أهل التوحيد والمتمسكين بالاىمان جنة ولانأرا الآمن شهدله رسولاانته صلى انتهعليهوسلم بالجنة ونرجو الجنة للمذنبين ونخاف عليهم ان يكونوا بالنار معذبين . ونقولانالله عزوجل يخرج قوما من النار بعد ان امتحشوا بشفاعة محدرسولالله صلى الله عليه وسلم تصديقالما جاءت به الروايات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. ونؤ من بعذاب القبر و بالحوض. وأن الميزانحق. والصراط حق. والبعث بعد الموت حق. وان الله عنز وجل يوقف العباد في الموقف و يحاسب المؤمنين . وان الايمان ةول وعمل يزيد و ينقص ونسلم الروايات الصحيحة في ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم التي رواها الثقات عدل عن عــدل حتى تنتهي الرواية الى رسول الله صلى الله عليه وسلم . وندين بحب السلف الذين اختارهم الله عزوجل لصحبة نبيه صلى الله عليه وآله وسلم ونثنى عليهم بما اثنى الله به عليهم ونتولاهم أجمعين . ونقول ان الامام الفاضلُ بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ابو بكر الصديق رضوان الله عليه وان الله اعز به الدين واظهره على المزتدين وقدمه المسلمون للامامة كماقدمه رسول الله صلى الله عليهوسلم للصلاةوسموه باجمعهم خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم عمر بن الخطاب رضى الله عنه ثم عثمان بن عفان رضي الله عنه وان الذين قاتلوه قاتلوه ظلما وعدوانا ثم على بن ابي طالب رضي الله عنه فهؤلاء الأثمة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وخلافتهم خلافة النبوة بونشهدبالجنة للعشرة الذين شهد لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بها ونتولى سائر أصحاب النبيصلىالله عليه وسلم ونكف عماشجر بينهم . وندين الله بان الائمة الاربعة خلفا واشدون مهدنون فضلاء لايو از مهم في الفضل غيرهم . ونصدق بجميع الروايات التي يثبتها(١) اهل النقل من النزول الى السياء الدنيا وان الرب عز وجل يقول هل من سائل هل من مستغفر وسائر مانةلوه واثبتوه خلافا الحاقاله أهل الزيغ والتضليل ونعول فيما اختلفنافيه على كتاب ربناوسنة نبيناصلىاللهعليهوآله وسلم واجماع المسلمين وما

<sup>(</sup>١) وفى نسخة ثبتها

كان فى معناه ولانبتدع فى دين الله بدعة لم ياذن الله بها ولانقول على الله مالا نعلم ونقولان الله عزوجل بجيء يوم القيامة كما قال (وجاء ربك والملكصفا صفاً) وإن الله عز وجل يقرّب من عباده كيف شاء كما قال (ونحن أقرب اليه من حبل الوريد ) وكما قال ( ثم دنا فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى) ومن ديننا أن نصلي الجمعة والاعيادوسائرالصلوات والجماعات خلف كل بروغيره (١) كما روى عن عبد الله بن عمر انه كان يصلى خلف الحجاج وان المسح على الحفين سنة في الحضر والسفر خلافا لقول من أنكر ذلك ونرى الدعاء لأئمة المسلمين بالصلاح والاقرار بامامتهم وتضليل من رأى الخروج عليهم اذاظهرمنهم ترك الاستقامة. وندين بترك (٢)الحروج عليهمبالسيف وترك القتال في الفتنة ﴿ ونقر بخروج الدجال كما جاءت به الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم & ونؤمن بعذاب القبر ومنكر ونكير ومساءلتهما المدفونين فى قبورهم « ونصدق بحديث المعراج ونصحح كثيرا من الرؤيا في المنام ونقر (٢) ان لذلك تفسيرا ، ونرى الصدقة عن موتى المسلمين (١) والدعاء لهم و نؤمن بان الله ينفعهم بذلك ونصدق بان في الدنيا سحرة وسحرا وان السحر كاثن موجود في الدنياء وندين بالصلاة على من مات من أهل القبلة برهم وفاجرهم وتوارثهم » ونقر أن الجنة والنار مخلوقتان » وان من مات او قتل فبأجله مات او قتل ، وان الارزاق من قبل الله عز وجل يرزقها عباده حلالا وحراماً. وان الشيطان يوسوس للانسان ويشككه ويتخبطه خلافا لقول المعتزلة والجهمية كما قال الله عزوجل (الذين يا كلون الربا لا يقومون الاكما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس) ، وكما قال (من شر الوسواس الحناس الذي يوسوس في صدور الناس من الجنة والناس) يه ونقول ان الصالحين يجوزان يخصهم الله عز وجل بآيات يظهرها عليهم " وقولنا في اطفال المشركين ان الله يؤجج لهم فى الآخرة نارا ثم يقول لهم اقتحموها كما جاءت بذلكالرواية ﴿ وندين اللَّهُ عَزُّ

 <sup>(</sup>۱) وفى نسخة وفاجر
 (۲) وفى نسخة بانكار
 (۲) وفى نسخة المؤمنين

وجل بانه يعلم ما العباد عاملون والى ماهم صائرون وما كان وما يكون وما لا يكون وما لا يكون أن لو كان كيف كان يكون وبطاعة الائمة ونصيحة المسلمين «ونرى مفارقة كل داعية الى بدعة ومجانبة أهل الاهواء: وسنحتج لمساذكرناه من قولنا وما بقى منه بمسالم نذكره بابا بابا وشيئا شيئا ان شاء الله تعالى «

#### 🗯 باب الكلام في اثبيات رؤية الله تعالى بالابصار في الآخرة 🙀

قال الله عز وجل (وجوه يومثذ ناضرة (يعني مشرقة) الي ربها ناظرة) . يعني رائية وليس يخلو النظر من وجوه نحن ذاكروها: اما ان يكون الله عز وجل عنى نظر الاعتبارلقوله تعالى (افلا ينظرون الى الابلكيف خلقت) او يكون عني نظر الانتظار لقوله (ماينظرون الاصيحة واحدة) أويكون عني نظر الرؤية فلا بجوز أن يكون الله عز وجل عنى نظر التفكر والاعتبــار لأن الآخرة ليست بدار اعتبار ولا بحوزان يكون عني نظر الانتظار لآن النظر إذا ذكر مع ذكر الوجه فمعناء نظر العينين اللتين في الوجه كما اذا ذكر أهــل اللسان نظر القلب فقالوا انظر في هذا الآمر بقلبك لم يكن معناه نظر العينين و لذلك اذا ذكر النظر مع الوجه لم يكن معناه نظر الانتظار الذي بالقلب وايضا فان نظر الانتظار لايكون في الجنة لان الانتظار معه تنغيص وتكدير واهل الجنة لهم فى الجنة مالا عين رأت ولا أذن سمعت من العيش السليم والنعيم المقيم واذا كان هــذا هكـذا لم يجر ان يكونوا منتظرين لانهم كلما خطر ببالهم شيء أتوا به مع خطوره ببالهم واذا كان ذلك كذلك فلا يجوز ان بكونالله عز وجل اراد نظر التعطف لان الحلق لا يجوز ان يتعطفوا على خالقهم وأذا فسدت الاقسام الثلاثة صح القسم الرابع من اقسام النظر وهو أن معنى قوله الى ربها ناظرة انهـا راثية ترى ربهـا عزوجل: بمـا يبطل قول المعتزلة ان الله عز وجل اراد بقوله الى ربهـا ناظرة نظر الانتظار انه قال الى ربها ناظرة ونظر الانتظار بها لا يكون مقر ونا بقوله الى لانه لا يحوز عند العرب ان يقولوا في نظر الانتظار الى ألا ترى أن الله عز وجل لمــا قال ما ينظرون الا صيحة واحــدة لم يقل الحاذكان معناه الانتظار: وقال عن بلقيس (فناظرة بم يرجع المرساون) فلماأرادت

الانتظار لم تقل الى: وقال أمرؤ القيس

فانكما ان تنظراني ساعة من الدهر تنفعني لدى أم جندب

فلما اراد الانتظار لم يقل الى فلما قال عز وجل الى ربها ناظرة علمنا انه لم يرد الانتظار وانما اراد نظر الوية ولما قرن الله النظر بذكر الوجه أراد نظر العينين الله ين الوجه كا قال قد نرى تقلب وجهك فى السماء فانولينك فذكر الوجه وانما أراد تقاب عينيه نعو السماء ينتظر نزول الملك عليه بصرف الله له عن قبلة بيت المقدس الحالكمبة (فان قال قائل) لم لا تقولون ان قوله الحربها ناظرة انما اراد الى ثواب ربها ناظرة ؟ قيل له ثواب الله عزوجل غيره تعالى والله تعالى قال الى ربها ناظرة والا فهو على ظاهره ألا ترى أن الله عز وجل لما قال صلوا لى واعبدونى لم يجزان والا فهو على ظاهره ألا ترى أن الله عز وجل لما قال صلوا لى واعبدونى لم يجزان يقول قائل انه اراد غيره ويزيل الكلام عن ظاهره فلذلك لماقال الى ربها ناظرة لم يجز اناان نزيل القرآن عن ظاهره بغير حجة . عم يقال للمعتزلة ان جازلكم أن يقول الله عز وجل الى ربها ناظرة انما اراد به انها الى غيره ناظرة فلم ماجاز لغيركم ان يقول ان قول الله عز وجل لا تدركه الابصار اراد بهالا تدرك غيره ولم يردانها لا تدركه ؟ وهذا ما لا يقدرون على الفرق فيه

ودليل آخر وعايدل على ان الله تعالى برى بالا بصارةول موسى (رب أرنى انظر اليك) ولا يجوزان يكون موسى عليه السلام الذى قد ألبسه الله تعالى جلباب النبيين وعصمه بما عصم به المرسلين فيسأل ربه ما يستحيل عليه واذالم يجز ذلك على موسى فقد علمناأنه لم يسأل ربه مستحيلة على ربنا عز وجل ولوكانت الرؤية مستحيلة على ربنا كما زعمت المعتزلة ولم يعلم ذلك موسى عليه السلام وعلموا هم لكانوا على قولهم اعلم بالله من موسى عليه السلام وهذا ما لا يدعيه مسلم (فان قال قائل) الستم تعلمون حكم الله فى الظهار اليوم ولم يكن نبى الله صلى الله عليه والم وسلم يعلم ذلك قبل ان ينزل؟ قبل له . لم يكن يعلم نبى الله صلى الله عليه وسلم ذلك قبل ان ينزل؟ قبل له . لم يكن يعلم نبى الله صلى الله عليه وسلم ذلك قبل ان ينزل؟ قبل له . لم يكن يعلم نبى الله صلى الله عليه وسلم نبى الله عليه المباد حكم الفلهار فلما لزمهم الحكم به أعلم نبيه قبلهم وسلم نبى الله عاد الله عليه المه نبى الله عاد الله عليه السلام وسلم نبى الله عاد الله ذلك ولم يأت عليه وقت لزمه حكمه فلم يعلم عليه السلام

وأنتم زعمتم ان موسى عايه السلام كان قدارمه ان يعلم حكم الرؤية وانهامستميلة عليه وإذا لم يعلم ذلك وقت ان لرمه علمه علمتموه انتم الآن لرمكم بجملكم انكم بمالزمكم العلم به الآن أعلم من موسى عليه السلام بما لزمه العلم به وهذا خروج عن دبن المسلمين.

ودلیل آخر مما یدل علی جواز رؤیة الله تعالی بالابصار قول الله تعالی لموسی (فان استقر مکانه فسوف ترانی) فلسا کان الله عز وجل قادرا علی ان پحعل الجبل هستقرا کان قادرا علی الامر الذی لو فعله لرآه موسی فدل ذلك علی ان الله تعالی قادر علی ان بری عباده نفسه و إنه جائز رؤیته (فان قال) فلم ماقلتم ان قول الله تعالی فان استقر مکانه فسوف ترانی تبعید للرؤیة ؟ قیل له له لو اراد الله عز وجل تبعید الرؤیة لقرن الکلام بما یستحیل وقوعه ولم یقر نه بما یجوز وقوعه فلما قرنه باستقرار الجبل وذلك أمر مقدور لله سبحانه دل ذلك علی انه جائز ان بری الله عز وجل الا تری ان الحنساء لما أرادت تبعید صلحما لمن كان حر بالاخیما قرنت الكلام بمستحیل فقالت

ولا أصالح قوما كنت حربهم «حتى تعود بياضا حلكة القارى والله عزوجل انماخاطب العرب بلغتها ونحن نرجع الى مانجده مفهو ما فى كلامها ومعقولا فى خطابها فلسا قرن الله الرؤية بامر مقدور جائز علمنا أن رؤية الله بالابصار جائزة غير مستحيلة «

ودليل آخر الله عزوجل (للذين احسنوا الحسنى و زيادة). قال أهل التأويل النظر الى الله عز وجل ولم ينعم الله عز وجل أهل جنانه بافضل من نظرهم اليه ورؤ يتهم له وقال عز وجل (ولدينامن يد) «قيل « النظر إلى الله عزوجل وقال (تحيتهم يوم يلقونه سلام) « وإذا لقيه المؤمنون رأوه وقال الله (كلا انهم عن ربهم يوم ثذ لحجو بون) « فجهم عن رؤيته ولا يحجب عنها المؤمنين»

سو ال فانقال قائل فامعنى قوله لا تدركه الابصار ؟ قيل له يحتمل أن يكون لا تدركه في الدنياو تدركه في الآخرة لان رؤية الله تعالى أفضل اللذات وأفضل اللذات يكون في أفضل الدارين ويحتمل أن يكون الله عز وجل أراد بقوله لا تدركه

الابصار يعنى لاتدركه أبصار الكافرين المكذبين وذلك أن كتاب الله يصدق بعضه بعضا فلما قال فى آية (وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة) وقال فى آية أخرى (لا تدركه الابصار) علمنا أنه انما أراد أبصار الكفار لاتدركه م

#### 📺 مسئلة والجواب عنها 📺

فان قال قائل قد استكبر الله سؤال السائلين له أن يرى بالابصار فقال يسألك أهل الكتاب أن تنزل عليهم كتابا من السباء فقد سألوا موسى أكبر من ذلك فقالوا أرنا الله جهرة فيقال لهم ان بنى إسرائيل سألوا رؤية الله عز وجل على طريق الانكار لنبوة موسى وترك الايمان به حتى يروا الله لانهم قالوا لن تؤمن لك حتى نرى الله جهرة فلما سألوه الرؤية على طريق ترك الايمان بموسى عليه السلام حتى يريهم الله نفسه استعظم الله سؤالهم من غير أن تكون الرؤية مستحيلة عليه كما استعظم الله سؤال أهل الكتاب أن ينزل عليهم كتابا من السماء مر غير أن يكون ذلك مستحيلا ولكن لانهم أبوا ان يؤمنوا بنبي الله حتى ينزل عليهم من السماء كتابا .

(دلیل آخر): ویما یدل علی رقیة الله عز وجل بالابصار ماروته الجاعات من الجهات المختلفات عن رسول الله صلی الله علیه وسلم انه قال مترون ربکم کما ترون القمر لیلة البدر لا تصارور فی رقیته ، والرقیة اذا أطلقت اطلاقا ومثلت برقیة العیان لم یکن معناها الا الرقیة بالعیان ورویت الرقیة عن رسول الله صلی الله علیه وسلم من طرق مختلفة : عدة رواتها أکثر من عدة خبر الرجم ومن عدة من روی ان النبی صلی الله علیه آله وسلم قال لا وصیة لوارث و من عدة رواة المسم علی الحقین ومن عدة رواة قول رسول الله صلی الله علیه وسلم لا تنکح المرأة علی عمتها ولا حالتها ه واذا کان الرجم و ما ذکرناه سننا عند المعتزلة کانت الرقیة أولی أن تکون سنة لکثرة رواتها و نقلتها یر ویها خلف عن سلف و حدیث انی اراه لا حجة فیه لانه ایما سأل النبی صلی الله علیه و سلم عن رقیة الله عز و جل فی الدنیا وقال له هل رأیت ربك فقال نور: أنی أراه ؟ لان العین لاتدرك فی الدنیا الانوار

المفاوقة على حقائقها لان الانسان لوحدق بنظره الى عين الشمس فادام النظر الى عينها لذهب أكثر نور بصره فاذا كان الله عز وجل حكم فى الدنيا بأن لاتقوم العين بالنظر الى عين الشمس فاحرى ان لاتثبت البصر للنظر الى الله عز وجل فى الدنيا الا أرب يقويه الله عز وجل فرؤية الله سبحانه فى الدنيا قد اختلف فيها وقد روى عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ان الله عز وجل تراه العيون فى الآخرة ، وما روى عن أحد منهم أن الله عز وجل لاتراه العيون فى الآخرة : فلما كانوا على هذا بجمعين وبه قائلين وان كانوا فى رؤيته فى الدنيا مختلفين ثبت الرؤية فى الآخرة اجماعا وان كانت فى الدنيا مختلفا فيها وغن ابما قصدنا الى اثبات رؤية الله فى الآخرة على أن هذه المرواية على المعتزلة لالهم لانهم ينكرون ان الله نور فى الحقيقة فاذا احتجوا بخبر:هم له تاركون وعنه منحرفون كانوا محجوجين ه

الا وجائز ان يريناه الله عز وجل وانما لا يجوز أن يرى المعدوم فلما كان الله عز وجل موجودا مثبتا كان غير مستحيل ان يرينا نفسه عز وجل وانما أراد عز وجل موجودا مثبتا كان غير مستحيل ان يرينا نفسه عز وجل وانما أراد من نفى رؤية الله عز وجل بالابصار التعطيل فلما لم يمكنهم أن يظهروا التعطيل صراحا أظهروا ما يؤول بهم الى التعطيل والجحود تعالى الله عنوا كبيرا ه رديل آخر ومايدل على رؤية الله سبحانه بالابصاران الله عزوجل يرى الاشياء واذا كان للاشياء رائيا فلايرى الاشياء من لايرى نفسه واذا كان لنفسه واذا كان للاشياء وائيا فلايرى الاشياء من الايرى نفسه لا يعلم شيئا فلما كان الله عزوجل رائيا بالاشياء كان رائيا لنفسه واذا كان رائيا لما فحائز أن يرينا نفسه كا أنه لماكان عالما بنفسه جازأن يعلمناها وقد قال الله تعالى انى معكا نفسه كا أنه لماكان عالما بنفسه جازأن يعلمناها وقد قال الله عزوجل لا يحوز أن يرى بالا بصار يلزمه أن لا يجوزأن يكون الله عز وجل رائيا ولا عالما أن يرى بالا بصار يلزمه أن لا يجوزأن يكون الله عز وجل رائيا ولا عالما في ولا قادرا لان العالم القادر الرائى جائزأن يرى ه فان قال قائل ه قول النبي صلى ولا قادرا لان العالم القادر الرائى جائزأن يرى ه فان قال قائل ه قول النبي صلى ولا قادرا لان العالم القادر الرائى جائزأن يرى ه فان قال قائل ه قول النبي صلى ولا قادرا لان العالم القادر الرائى جائزأن يرى ه فان قال قائل ه قول النبي صلى ولا قادرا لان العالم القادر الرائى جائزأن يرى ه فان قال قائل ه قول النبي صلى ولا قادرا لان العالم القادر الرائي به شعر وجل رائيا ولا عالميا و لا قادرا لان العالم القادر الرائي بهائزأن يرى ه فان قال قائل ه قول النبي صلى على معلى المناه و لا قادرا لان العالم القادر الرائي على المناه و ا

أنته عليه وسلم ترون ربكم يعنى تعلمون ربكم اضطرارا .. قيل له ان النبى صلى الله عليه وسلم قال لاصحابه هذا على البشارة فقال فكيف بكم اذا رأيتم الله عز وجل ؟ ولا يجوز أن يبشرهم بامر يشركهم فيه الكفار على أن النبي صلى الله عليه وسلم قال ترون ربكم وليس يعنى رؤية دون رؤية بل ذلك عام فى رؤية العين ورؤية القلب

ان المسلمين اتفقوا على أن الجنة فيها مالا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر من العيش السليم والنعيم المقيم وليس نعيم في الجنة أفضل من رؤية الله عز وجل بالابصار وأكثر من عبد الله عز وجل عبده للنظر الى وجهه فاذا لم يكن بعد رؤية الله أفضل من رؤية نبيه صلى الله عليه وسلم وكانت رؤية نبيه عليه الصلاة والسلام واذا كان ذلك كذلك لم يحرم الله أفضل من رؤية نبيه عليه الصلاة والسلام واذا كان ذلك كذلك لم يحرم الله أنبياء المرسلين وملائكته المقربين وجماعة المؤمنين والصديقين من النظر الى وجهه عز وجل وذلك أن الرؤية لاتؤثر في المركى لان رؤية الرأى تقوم به فاذا كان هذا هكذا وكانت الرؤية غير مؤثرة في المركى لان رؤية الرأى تقوم به انقلابا عن حقيقة ولم يستحل على الله عز وجل أن يرى عباده المؤمنين نفسه في جنانه .

### 🗯 باب في الرؤية 🖷

احتجت المعتزلة فى أن الله عز وجل لا يرى بالا بصار بقوله عزوجل لا تدركه الا بصار وهو يدرك الا بصاره قالوا فلما عطف الله عز وجل بقوله وهو يدرك الا بصارعلى قوله لا تدركه الا بصار وكان قوله وهو يدرك الا بصار على العموم انه يدركها فى الدنيا والآخرة كان قوله لا تدركه الا بصار دليلا على انه الا براه الا بصار فى الدنيا والآخرة وكان فى عموم قوله وهو يدرك الا بصار لان احد الكلامين معطوف على الآخر يقيل لهم فيجب اذا يدرك الا بصار لان احد الكلامين معطوف على الآخر يقيل لهم فيجب اذا كان عموم القولين واحدا وكانت الا بصار أبصار العيون وأبصار القلوب لان الله عز وجل قال فانها لا تممى الا بصار ولكن تعمى القلوب التى فى الصدور

وقال أولى الايدي والابصار : اي فهي بالابصار فاراد ابصار القيلوب وهي التي يقصد بها المؤمنون الكافرين ويقول اهل اللغة فلان بصير بصناعته يريدون بصير العلم ويقولون قد أبصرته بقلبي كما يقولون قد أبصرته بعيني فاذا كان البصر بصر العيون وبصر القلوب ثم أوجبوا علينا أن يكو ن قوله لا تدركه الابصار في العموم كقوله وهو يدرك الابصار لان أحد الكلامين معطوف على الآخر وجب عليهم بحجتهم أن الله عز وجل لايدرك بابصار العيون ولا بابصار القلوب لان قوله لا تدركه الابصار في المموم فقوله وهو يدرك الابصار واذا لم بكن عندهم هكذافقد وجب أن يكون قولهلاتدركه الابصار اخص من قوله وهو يدرك الابصار وانتقض احتجاجهم وقيل لهم انكم زعمتم أنه لوكان قوله لاندركه الابصار خاصا في وقت دون وقت لـكان قوله وهو بدرك الابصار خاصا في وقت دون وقت وكان قوله (ليس كمثله شيء) وقوله (لاتأخذهسنة ولانوم) ، وقوله (لايظلمالناسشيئا) وفىقت دون وقتخان جعلتم قوله لا لدركه الابصار خاصا رجع احتجاجكم عليكم. وقيل لـكم. اذا كان قوله لا لدركه الابصار خاصا ولم يجب خصوص هذه الآيات فلم أنكرتم ان يكون قوله عز وجل لا لدركه الابصار انمــا أراد في الدنيادون الآخرة كما ان قوله لاتدركه الابصار اراد بعض الابصار دون بعض ولا بوجب ذلك تخصيص هذه الآمات التي عارضتمونا بها . فان قالوا . قوله لاتدركه الابصار يوجب أنه لا يدرك بها في الدنيا والآخرة وليس ينني ذلك أن نراه بقلو بنــا ـ ونبصره بها ولا ندركه بها قيل لهم فما أنكرتم أن يكون لاندركه بابصار العيون ولا يوجب اذا لم ندركه بها أن لانراه بها فرؤ يتناله بالعيون وأبصارنا له بها ليس بادراك له بها كاأن ابصارنا له بالقلوب و رؤيتنا له بها ليس بادراك له .. فأن قالوا رؤية البصر هي أدراك البصر. قيل لهم .، ما الفرق بينكم و بين من قال ان رؤية القلب وابصاره هو ادراكه واحاطته فاذا كان علم القلب بالله عز وجل وابصار القلب له رؤيته آياه ليس باحاطة ولاادراك فما أنكرتم ان تكون رؤية العيون وابصارها لله عز وجل ليس باحاطة ولا ادراك

سجواب ويقال لم إذا كان قول الله عز وجللاتدركه الابصار في العموم كقوله وهويدرك الإبصار لان أحدال كلامين معطوف على الآخر فجر و نااليس الابصار والعيون لاتدركه رؤية و لا لمسا و لاذوقاو لاعلى وجه من الوجوه ؟ فان قالوا نعم فيقال لهم اخبرونا عن قوله عز وجلوهو يدرك الابصار اتزعمون انه يدركها لمسا وذوقا بان يلسها فان قالوا لافيقال لهم فقد انتقض قولكم ان قوله وهو يدرك الابصار في العموم كقوله لاتدركه الابصار م

سجواب و يقال لم حدثونا عن قول الله عزوجل وهويدرك الابصار مامعناه . فان قالوا معنى يدرك الابصارانه يعلمها ، قيل لم ، واذا كان أحد الكلامين معطوفا على الآخر وكان قوله عزوجل وهو يدرك الابصار معناه يعلمها ققد وجب أن يكون قوله لاتدركه الابصار لاتعلمه وهذا نني للعلم لالرؤية الابصار ، فان قالوا ، معنى قوله وهو يدرك الابصار انه يراها رؤية ليس معناها العلم ، قيل لهم ، فالابصار التي في العيون يجوز أن ترى فان قالوا نعم ينقضوا قولهم انا لانرى بالبصر الا من جنس مايرى الساعة فان جازان يرى الله وكل ماليس من جنس المرثيات من جنس المرثيات وهو الابصار في العين فلم يجو زان يرى نفسه وان لم يكن من جنس المرثيات ولم لا يجوزان يرينا نفسه وان لم يكن من جنس المرثيات اذا رأينا شيئا فبصرناه او انما يراه الرائي دون البصر فان قالوا انه محال ان يرى البصر الذي في العين فيقال لهم الآية تنفي ان تراه الابصار ولا تنفي ان يراه المصرون وانما قال الله عزوجل لاتدركه الابصار فهذا لايدل على أن المبصرين المبصرون وانما قال الله عزوجل لاتدركه الابصار فهذا لايدل على أن المبصرين المبصرون على ظاهر الآية ،

🛥 باب الـكلام في ان القرآن كلام الله غير مخلوق 🖿

انسألسائلعنالدليل على أن القرآن كلام الله غير مخلوق «قيل له . الدليل على ذلك قوله عز وجل ومن آياته ان تقوم السماء والارض بامره وامر الله هو كلامه وقوله فلما أمرهما بالقيام فقامتا لايهويان كان قيامهما بامره وقال عز وجل ألا له الحلق والامر « فالحلق جميع ماخلق داخل فيه لان الكلام اذا كان لفظه عاما فحقيقته انه عام ولا يجوز لنا أن نزيل الكلام عن حقيقته بغير حجة ولا برهان فلما قال ألا له الحلق كان هذا فى جميع الحلق ولما قال والامر ذكر أمرا غير جميع الحلق فدل ماوصفنا على أن امر الله غير مخلوق فان قال قائل اليس قد قال الله تعالى من كان عدوا لله وملائكته ورسله وجبريل وميكال وقيل له في فكر الملائكة جبريل وميكال وان كانا من نفسه وملائكته ولم يدخل فى ذكر الملائكة جبريل وميكال وان كانا من الملائكة ذكرهما بعد ذلك كانه قال الملائكة الالجبريل وميكال ثم ذكرهما بعد ذكر الملائكة الالجبريل وميكال ثم ذكرهما بعد ذكر الملائكة الاله الحلق والامر « ولم يغض قوله الحلق دليل كان قوله ألا له الحلق فى جميع الحلق ثم قال بعد ذكره الحلق والامر من الحلق وأمر الله كلامه وهذا يوجب ان كلامالله غير مخلوق وقال عز وجل لله الامرمن قبل ومن بعد » يعنى من قبل أن يخاق غير مخلوق وقال عز وجل لله الامرمن قبل ومن بعد » يعنى من قبل أن يخاق الحلق ومن بعد ذلك وهذا يوجب ان الامر غير مخلوق وقال عز وجل لله الامرمن قبل ومن بعد » يعنى من قبل أن يخاق الحلق ومن بعد ذلك وهذا يوجب ان الامر غير مخلوق وقال عز وجل لله الامرمن قبل ومن بعد » يعنى من قبل أن يخاق الحقوق وقال عز وجل لله الهان الامر غير مخلوق »

■ دلیل آخر و ممایدل من کتابالله علی أن کلامه غیر مخاوق قوله عز وجل انما قولنا لشی اذا اردناه أن نقول له کن فیکون و فلو کان القرآن مخلوقا لوجب ان یکون مقولا له کن فیکون ولو کان الله عزوجل قائلا للقول کن کان للقول قولاو هذا یو جب احد امرین اما ان یؤول الامر الی ان قول الله غیر مخلوق او یکون کل قول واقع بقول لا الی غایة وذلك محال واذا استحال ذلك صحوتبت ان لله عز وجل قولا غیر مخلوق ،،

سروال عن فان قال قائل معنى قول الله ان يقول له كن فيكون انما يكونه فيكون انها يكونه فيكون ( قيل الظاهر) أن يقول له ولا يجوز ان يكون قول الله للاشياء كلما كونى هو الأشياء لآن هذا يوجب ان تكون الاشياء كلها كلام الله عزوجل ومن قال ذلك فقد أعظم الفرية لانه يلزمه ان يكون كل شيء في العالم من انسان وفرس وحمار وغير ذلك كلام الله وفي هذا مافيه. فلما استحال ذلك صح ان قول الله للاشياء كونى غيرها وإذا كان غير المخلوقات فقد خرج كلام الله عز

وجل عن ان يكون مخلوقا ويلزم من اثبت كلام الله مخلوقا ان يثبت ان الله غير متكلم ولا قائل وذلك فاسدكما يفسد ان يكون علم الله مخلوقا وان يكون الله غير عالم فلماكان الله عزوجل لم يزل عالما اذ لم يجزان يكون لم يزل بخلاف العلم موصوفا استحال ان يكون لم يزل بخلاف العلم موصوفا لأن خلاف الكلام الذي لا يكون معه كلام سكوت او آفة كما ان خلاف العلم الذي لا يكون معه علم هوجهل او شك او آفة و يستحيل ان يوصف ربنا عز وجل بخلاف العلم ولذلك يستحيل ان يوصف ربنا عز وجل بخلاف العلم الذي يكون لم يزل متكلماكها وجب ان يكون لم يزل عالما

الأقلام ولم يلحق الفناء كلمات ربى عليه البحارمدادا كتبت لنفدت البحار وتكسرت قبل ان تنفد كلمات ربى ، فلوكانت البحارمدادا كتبت لنفدت البحار وتكسرت الأقلام ولم يلحق الفناء كلمات ربى كما لا يلحق الفناء علم الله عز وجل ومن فنى كلامه لحقته الآفات وجرى عليه السكوت فلما لم يجز ذلك على ربنا عز وجل صح انه لم يزل متكلما لآنه لو لم يكن متكلما وجب السكوت والآفات وتعالى ربنا عن قول الجهمية علوا كبيرا

# • ال<u>ف</u>صل •

وزعمت الجهمية كازعمت النصارى لآن النصارى زعمت ان كلمة الله حواها بطن مريم وزادت الجهمية عليهم فزعمت ان كلام الله مخاوق حل فى شجرة وكانت الشجرة حاوية له فلزمهم ان تكون الشجرة بذلك الكلام متكلا ووجب عليهمان عناو قامن المخلوقين كلم موسى وان الشجرة قالت ياموسى انى أنا الله لااله الا أنا فاعبد فى فلوكان كلام الله مخلوقافي شجرة لكان المخلوق قال ياموسى انى أنا الله لااله الا أنا أنا فاعبد فى وقد قال الله عز وجل ولكن حق القول منى لاملائن جهنم من الجنة والناس اجمعين وكلام الله عز وجل من الله لا يجوز أن يكون كلامه الذى هو منه عناوقا فى شجرة مخلوقة كما لا يجوز أن يكون علمه الذى هو منه عناوقا فى شجرة مخلوقة كما لا يجوز أن يكون علمه الذى هو منه عناوقا فى شجرة عناوة كما لا يجوز أن يكون علمه الذى هو منه عناوقا فى شجرة عناوة كما لا يجوز أن يكون علمه الذى هو منه عناوقا فى شجرة عناوة كما لا يجوز أن يكون علمه الذى هو منه عناوقا فى غيره تعالى الله عن ذلك عاوا كبيرا

■ جو اب 

ا و يقال لهم كما لا يجوز أن يخلق الله عز وجل ارادته فى بعض

المغلوقات كذلك لايجوز أن يخلق كلامه فى بعض المخلوقات ولوكانت ارادة الله مخلوقة فى بعض المخلوقات لـكان ذلك المخلوق هو المريد لها وذلك يستحيل وكذلك يستحيل أن يخلق الله كلامه فى مخلوق لان هـذا يوجب أن ذلك المخلوق متكلم له و يستحيل أن يكون كلام الله عز وجل كلاما للمخلوق ،

سدليل آخر : ومما يبطل قولهم أن الله عز وجل قال مخبرا عن المشركين انهم قالوا ان هذا الا قول البشر . يعنى القرآن فمن زعم أن القرآن مخلوق فقد جعلد قولا للبشر وهذا ما أنكر الله على المشركين وايضا فلولم يكن الله متكلما حتى خلق الحلق ثم تكلم بعد ذلك لكانت الاشياء قدكانت لاعن أمره ولا عن قوله ولم يكن قائلا لها كونى وهذا رد القرآن والحزوج عما عليه جمهور أهل الاسلام

## ■ الفصل ■

واعلموا رحمكم الله أن قول الجهمية أن كلام الله مخلوق يلزمهم به ان يكون الله عز وجل لميزل كالأصنام التي لا تنطق ولا تشكلم لوكان لم يزل غير متكلم لأن الله عز وجل يخبر عن ابراهيم عليه السلام انه قال لقومه لما قالوا له من فعل هذا بآلهتنا ياابراهيم ؟ قال بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم ان كانوا ينطقون فاحتج عليهم بان الاصسام اذا لم تكن ناطقة متكلمة لم تكن آلهة وان الاله لا يكون غير ناطق ولامتكلم فلماكانت الاصنام التي لا تستحيل ان يحيها الله و ينطقها لا تكون آلهة فكيف يجوز ان يكون من يستحيل عليه الكلام في قدمه الها . تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا واذا لم يجز ان يكون الله سبحانه في قدمه بمرتبة دون مرتبة الاصنام التي لا تنطق فقد وجبان يكون الميزلمتكلها. عدليل آخر من إوقدقال الله تعالى مخبرا عن نفسه أنه يقول لمن الملك اليوم ؟ وجاءت الرواية انه يقول هذا القول فلا يرد عليه أحد شيئا فيقول : نقه الواحد

دلیل اخرے: وقدقال الله تعالی مخبرا عن نفسه آنه یقول لمن الملك الیوم؟
وجاءت الروایة آنه یقول هذا القول فلایرد علیه أحدشیثا فیقول: لله الواحد
القهار, فاذا كان عز وجل قائلا مع فنا الاشیا اذ لاانسان و لاملك و لاحی
و لاجان و لا شجر و لا مدر فقد صح ان كلام الله عز وجل خارج عن الحلق
لانه یوجد و لا شیء من المخلوقات موجود «

دليل آخر : وقد قال الله عز وجل وكلم الله موسى تكايما ، والتكليم هو المشافهة بالكلام و لا يجوز ان يكون كلام المتكلم حالا فى غيره مخلوقا فى شى\* سواه كما لا يجوز ذلك فى العلم ،

دليل آخر وقال الله عز وجل قل هو الله أحد الله الصمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ، فكيف يكون القرآن مخلوقا واسم الله فى القرآن هذا يوجب أن تكون أسماء الله مخلوقة ولوكانت أسماؤه مخلوقة لكانت وحدانيته مخلوقة وكذلك علوا كبيرا ،

دليل آخر وقدقال الله تعالى تبارك اسمر بك و لا يقال للمخلوق تبارك فدل هذا على أن أسماء الله غير مخلوقة وقال و يبقى وجه ربك فكالا بجوزأن يكون وجه ربنا مخلوقا فكذلك لا تكون اسماؤه مخلوقة

سدليل آخر وقد قال الله عز وجل (شهد الله أنه لا اله الاهو والملائكة وأو لوا العلم قائما بالقسط) ولا بد أن يكون شهد بهذه الشهادة وسمعها من نفسه لانه ان كان سمعها من مخلوق فليست شهادة له واذا كانت شهادة له وقد شهد بها فلا يخلو أن يكون شهد بها قبل كون المخلوقات أو بعدكون المخلوقات فان كان شهد بها بعد كون المخلوقات فلم تتسق شهادته لنفسه بآلهية الحلق وكيف يكون ذلك كذلك ؟ وهذا يوجب أن التوحيد لم يكن نشهد به شاهدا قبل الحلق و لو استحالت الشهادة بالوحدانية قبل كون الحلق لاستحال اثبات التوحيد و وجوده وأن يكون واحدا قبل الحلق لانما تستحيل الشهادة عليه فستحيل وان كانت شهادته لنفسه بالتوحيد قبل الحلق فقد بطل أن يكون كلام الله عز وجل مغلوقا لان كلامه شهادته »

دليل آخر وما يدل على بطلان قول الجهمية وان القرآن كلام الله غير علوق ان أسما الله من القرآن وقد قال عز وجل (سبح اسم ربك الاعلى الذى خلق فسوى مخلوقا خلق فسوى): ولا يجوز أن يكون اسم ربك الاعلى الذى خلق فسوى مخلوقا كما لا يجوز أرب يكون جد ربنا مخلوقا قال الله فى سورة الجن تعالى جد ربنا وكما لا يجوز أن تكون عظمته مخلوقة كذلك لا يجوز ان يكون كلامه مخلوقا ، وقدقال الله عز وجل وماكان لبشر أن يكلمه الله الاوحيا او

من و راء حجاب او پرسل رسولا فیوحی باذنه ما یشاء)، فلو کان کلام الله لا یوجد الا مخلوقا فی شیء مخلوق لم یکن لاشتراط هـنده الوجوه معنی لان الکلام قد سمعه جمیع الخلق و وجدوه بزعم الجهمیة مخلوقا فی غیر الله عز وجل و هذا یوجب اسقاط مرتبة النبیین صلوات الله علیهم و یجب علیهم اذا زعموا أن کلام الله لموسی خلقه فی شجرة ان یکونمن سمع کلام الله عز وجل من ملك او من نبی أتی به من عند الله افضل مرتبة فی سماع السكلام من موسی لانهم سمعوه من نبی ولم یسمعه موسی من الله عز وجل و انما سمعه من شجرة وان (۱) یزعموا ان الیمودی اذا سمع کلام الله من نبی علیه السلام افضل مرتبة فی هذا المعنی من موسی بن عمران لان الیمودی سمعه من نبی من أنبیا الله وموسی سمعه مخلوقا فی شجرة و لوکان مخلوقا فی شجرة لم یکن مکلما لموسی من و راء حجاب لان من حضر الشجرة من الجن و الانس قد سمعوا الکلام من ذلك المکان و کان سبیل موسی و غیره فی ذلك سوا فی انه لیس خلام من ذلك المکان و کان سبیل موسی و غیره فی ذلك سوا فی انه لیس خلام من ذلك المکان و کان سبیل موسی و غیره فی ذلك سوا فی انه لیس کلام من ذلك المکان و کان سبیل موسی و غیره فی ذلك سوا فی انه لیس کلام من ذلك المکان و کان سبیل موسی و غیره فی ذلك سوا فی انه لیس کلام من ذلك المکان و کان سبیل موسی و غیره فی ذلك سوا فی انه لیس کلام من ذلك المکان و کان سبیل موسی و غیره فی ذلك سوا فی انه لیس کلام من ذلك المکان و کان سبیل موسی و غیره فی ذلك سوا و فی انه لیس کلام

سجواب : ثم يقال لهم اذا زعتم أن معنى أن الله عز وجل كلم موسى انه خلق كلاما كلمه به وقد خلق الله عندكم فى الذراع كلاما لان الذراع قالت لرسول الله صلى الله عليه وسلم لا تأكلنى فانى مسمومة . فلزمكم أن ذلك الكلام الذى سمعه النبى عليه السلام كلام الله عز وجل فان استحال ان يكون الله تكلم بذلك الكلام المخلوق فما أنكرتم من انه مستحيل ان يخلق الله عز وجل كلامه فى شجرة لان كلام المخلوق لا يكون كلاما فان كان كلام الله وكان معنى أن الله تكلم عندكم أنه خلق الكلام فلزمكم ان يكون الله متكلما بالكلام الذى خلقه فى الذراع . فان أجابوا الى ذلك قيل لهم فالله عز وجل على قولكم هو القائل لا تأكلنى فانى مسمومة تمالى الله عن قولكم وافتر اثكم عليه علواً كبرا وان قالوا لا يجوز أن يكون كلام الله عناوقا فى ذراع م قيل لهم مو لذلك وان تكون أن يكون كلام الله عناوقا فى ذراع م قيل لهم مو لذلك وان تكون كلام الله عناوقا فى ذراع م قيل لهم مو لذلك لا يجوز أن يكون كلام الله عناوقا فى شجرة ،،

<sup>(</sup>١) مكذا في الاصل ولعله ويلزمهم على زعمهم هذا الخ

عجواب من تم يستلون عن السكلام الذى انطق الله به الذئب لما أخبر عن نبوة النبي صلى الله عليه وسلم فيقال لهم اذا كان الله عز وجل يتكلم بكلام يخلقه في غيره فما أنكرتم أن يكون السكلام الذى سمعه من الذئب كلاما نلهو يكون اهجازه يدل على انه كلام الله و فى هذا ما يجب عليهم ان الذئب لم يتكلم به وانه كلام الله عز وجل لان كون السكلام من الذئب معجزكا أن كونه من الشجرة معجز فان كان الذئب متكلما بذلك السكلام المفعول فما أنكرتم أن الشجرة متكلمة بالسكلام ان كان خلق في شجرة وأن يكون المخلوق كاقال ياه وسى افى أنا الله عز وجل تعالى الله عن ذلك علوآ كبيرا

عجواب من يقول لهم اذا كانكلام الله عز وجل مخاوقا فى غيره عندكم فا يؤمنكم ان يكون كل كلام تسمعونه مخاوقا فى شىء وهوحق بان يكون كلام لله عز وجل ؟ فان قالوا . لا تكون الشجرة متكامة لان المتكلم لا يكون الاحيا قيل لهم و لا يجوز خلق المكلام في شجرة لان من خلق المكلام فيه لا يكون الاحيا فان جازان يخلق المكلام فيها ليس بحى فلم لا يجوز أن يتكلم من ليس بحى ؟ و يقال لهم ألا قاتم انه يقول من ليس بحى لانه عز وجل اخبران السموات والارض قالتا اتينا طائعين

ثم يةال لهم اذا كان غضب الله غير مخلوق وكذلك رضاه وسنحطه فلم لاقلتم

ان كلامه غير مخلوق ؟ ومن زعم ان غضب الله مخلوق لزمه ان غضب الله وسخطه على المكافرين يفنى وان رضاء عن الملائكة والنبيين يفنى حتى لا يكون راضيا عن أوليائه و لا ساخطا على أعدائه وهذا هو الخروج عن الاسلام و يقال خبر ونا عن قول الله عز وجل انما قولنا لشيء اذا أردناه ان نقول له كن فيكون الزعون أن قوله الشيء كن مخاوق مراد لله ؟ فان قالوا لا قيل لهم فا أنكرتم ان يكون كلام الله الذى هوالقرآن غير مخلوق كا زعمتم ان قول الله الشيء كن غير مخلوق كا خلوق قبل للهم فان زعمتم انه مخلوق وان زعموا ان قول الله الشيء كن مخلوق ولا الله عنو وجل (انما قول الله اللهيء كن قد قولنا الشيء اذا أردناه أن نقول له كن فيكون) ، فيلزمكم ان قوله اللهيء كن قد قال له كن و هذا ما يجب احد امرين اما ان يكون قول الله لغيره كن غير مخلوق أول الله كن و في هذا ما يجب احد امرين اما ان يكون أرادة الله للايمان غير مخلوق أول الله اللهيء كن غير مخلوق قبل لهم فيا أنكرتم أن تكون أرادة الله للايمان غير مخلوق كن غير مخلوق؟ فان مخلوقة ثم يقال لهم ما العلة لما قلتم ان قول الله اللهيء كن غير مخلوق لانه قول الله لايقول الموله كن فيقال لهم والقرآن غير مخلوق لانه قول الله للهول الله للهول المه له كن فيقال الله كن في كلوق لانه قول الله لايقول الموله كن فيقال الله كن فيكون أن غير مخلوق كان في كن فيرون أن كول الله كن فيقال الله كن في كن فيرون كول الله كن في كان أن كول الله كن في كول الله كن في كول الله كول

#### ■ الرد على الجيمية

و يقال لهم اليس لم يزل الله عالما باوليائه واعدائه ؟ فلا بد من نعم . قيل لهم فهل تقولون إنه لم يزل مريدا للتفرقة بين اوليائه واعدائه ؟ . فان قالوا نعم . قيل لهم فاذا كانت ارادة الله لم تزل فهي غير مخلوقة واذا كانت ارادته غير مخلوقة فلم لاقلتم ان كلامه غير مخلوق ؟ فان قالوا لا . نقول لم يزل مريدا للتفريق بين اوليائه واعدائه بين اوليائه واعدائه واعدائه ونسبوه سبحانه المالنقص تعالى عن قول القدرية علوا كبيرا ..

عجواب و يقالطم ان الشيء المخلوق اما ان يكون بدنا من الابدان شخصا من الاشخاص او يكون نعتا من نعوت الاشخاص فلا يجوز ان يكون كلام الله شخصا لان الاشخاص يجوز عليها الاكل والشرب والنكاح ولا يجوز ذلك على كلام الله عز وجل و لا يجوز أن يكون كلام الله نعتا لشخص مخلوق لان النعوت لا تبقى طرفة عين لانها لا تحتمل البقاء وهذا يوجب أن يكون كلام الله قد فنى ومضى فلما لم يجزأن يكون شخصا و لا نعتا لشخص لم يجز ان يكون شخصا و لا نعتا لشخص لم يجز ان يكون مخلوقا على ان الاشخاص يجوز ان بموت فن اثبت كلام الله شخصا مخلوقا لزمه ان يجوز الموت على كلام الله عز وجل وذلك بما لا يجوز: وايضا فلا يجوز ان يكون كلام الله مخلوقا فى شخص مخلوق كما لا يجوز أن يكون نعتا لشخص مخلوق ولوكان مخلوقا فى شخص ككلام الانسان مفعولا فيه كان لا يمكن التفريق بين كلام الله وكلام الحلق اذا كانا مخلوقين فى شخص مخلوق كما لا يجوز أن يكون علمه مخلوقا فى شخص مخلوق م

بهجواب و يقال لهم ايضالوكان كلام انه مخلوقا لكان جسما او نعتالجسم ولو كان جسما لجازان يكون متكلما والله قادر على قلمها و في هذا ما يلزمهم : و يجب عليهم ان يجوز واان يقلب الله القرآن انسانا اوجنيا اوشيطانا تعالى الله عز وجل ان يكون كلامه كذلك ولوكان نعتا لجسم كالنعوت فالله قادران يجعلها اجساما فكان يجب على الجهمية ان يجوز وا ان يجعل الله القرآن جسما متجسدا يأكل و يشرب وان يجعله انسانا و يميته وهذا ما لا يجوز على كلامه عز وجل م

■ باب ما ذكر من الرواية في القرآن ■

سمسئلة ■ قال أبو بكر أتيت أنا والعباس بنعبد العظيم العنبرى أبا عبد الله فسال العباس بن عبد العظيم أبا عبد الله احمد بن حنبل فقال له قوم هاهنا قد حدثوا يقولون القرآن لا مخلوق و لاغير مخلوق هؤلاء اضرمن الجهمية على الناس و يلكم فان لم تقولو اليس مخلوقافقولوا مخلوق: قال ابوعبد الله هؤلاء قوم سوء: فقال العباس ما تقول يا أبا عبد الله فقال الذي أعتقد وأذهب اليه و لا شكفيه أن القرآن غير مخلوق ثم قال سبحان الله ومن شكف هذا؟ ثم تكلم أبوعبد الله مستعظا للشك في ذلك فقال سبحان الله أفي هذا شك؟ قال الله تبارك وتعالى (ألاله الحاق و الأمر) وقال تعالى (الرحمن علم القرآن خلق الانسان) مففرق بين الإنسان و بين القرآن من علم الله ألا تراه يقول علم القرآن والقرآن فيه اسماء الله ابو عبد الله القرآن من علم الله ألا تراه يقول علم القرآن والقرآن فيه اسماء الله عز وجل اى شيء يقولون؟ الإيقولون ان اسماء الله غير مخلوقة لم يزل الله قديرا عز وجل اى شيء يقولون؟ الإيقولون ان اسماء الله غير مخلوقة لم يزل الله قديرا

علمها عزيزا حكمها سميعـــا بصيرا ؟ لسنا نشك ان اسماء الله عز وجل غير مخلوقة لسنا نشك ان علم الله غير مخلوق فالقرآن من علم الله وفيه اسماء الله فلا نشك انه غير مخلوق وهوكلام الله عز وجل ولم يزل الله به متكلما مممقال وأى كفرأ كفر منهذا؟ أوأىكفر أشر من هذا؟ اذازعموا ان القرآن مخلوق فقد زعمواان اسهام الله مخلوقة وان علم الله مخلوق ولكن الناس يتهاونون بهذا و يقولو ن امما يقولون القرآن مخلوق ويتهاونو ن ويظنون انه هين ولا يدرون مافيه وهو الكفروأنا أكره ان ابوح بهذا لكل احدوهم يسألون وأنا أكره السكلام ف هذا فبلغني انهم يدعون الى أمسك فقلت له فن قال القرآن مخلوق ولا يقولون ان أسماء الله مخلوقة ولاعلمه ولم يزد على هذا أقول هوكافر فقال مكذا هوعندنا مم قال ابوعبد الله نحن لانحتاج أن نشك في هذا القرآن عندنافيه أسماء الله وهو منعلم الله فمنقال لنا انه مخلوق فهوعندنا كافر فجعلت أردد عليه فقال لى العباس وهو يُسمع سبحان الله اما يكفيك دونهذا ؟ فقال ابو عبد الله بلي: وذكر الحسين ابن عبدالآول قالسمعت وكيعا يقولمن قالالقرآن مخلوق فهو مرتد يستتاب فان تاب والا قتل ﴿ وذكر محمد بن الصباح البزار قال على بن الحسين بن سفيان قال سمعت ابن المبارك يقول انا نستطيع أن نحكى كلام اليهود والنصارى ولا نستطيع ان يحكى كلام الجهمية قال محمد يقول نخاف ان نكفر ولا نعلم .. وذكر هارون بن اسحاق الهمداني عن ابي نعيم عن سليان بن عيسي القارى عن سفيان الثورى قال لى حماد بن الىسلمان بلغ ابا حنيفة المشرك الى منه برى قالسلمان مم قال سفيان لانه كان يقول القرآن مخلوق ، وذكر سفيان بن وكيع قالسمعت عمر بن حماد بن ابي حنيفة قال اخبرني ابي قال الكلام الذي استتاب فيه ابن الى ليلي ابا حنيفة هو قوله القرآن مخلوق قالفتاب منه وطاف به في الحلق قال آن فقلت له كيف صرت الى هذا قال خفت واللهان يقدم على فأعطيته التقية » وذكر هارون بن اسحاق قال سمعت اسمعيل بن ابي الحكم يذكر عن عمر بن عبيد الطنافسي انحمادا يعني ابن الىسلمان بعث الى الى حنيفة الى برىء بماتقو ل الا أن تتوب وكانعنده أبن أبي عنبة قال فقال أخبر في جارك أن أبا حنيفة دعاه الى مااستتيب منه بعد ما استتيب. وذكر عن ابي يوسف قال ناظرت ابا حنيفة

شهرين حتى رجع عن خلق القرآن، وقالسليمانبن حرب القرآن غير مخلوق واخبر بهمن كتأبالله تعالى قالمالله عز وجل (لا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم) ، وكلام الله ونظره واحديعني غير مخلوق ﴿ وذكر حسينَ بنعبد الأول قال محمد ابن الحسين ابي مزيد الهمداني عن عرو بن قيس عن ابي قيس الملائي عن عطية عن الى سعيد الحدري قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فضل كلام الله عزوجل على سائر الكلام كفضل الله على خلقه فهذا يثبت ان القرآن كلام الله عزوجل وما كان كلام الله لم يكن خلقالته وقد بين الله ان القرآن كلامه بقوله عز وجلحتي يسمع كلامالله ودلعلى ذلك في مواضع من كتابه وقدقال الله عز وجل مخبرا ان الله كلم موسى تكليا وروى وكيع عن الاعمش عن خيثمة عن عدى بن حاتم قال قالرسو لانته صلى الله عليه وسلم مامنكم من أحد إلا سيكلمه ربه ليس بينه و بينه ترجمان وبما يبين ان الله عز وجل متكلم وأن له كلاما مار واه عفان قال حماد بن سلمة عن الاشعث الحراني عن شهر بن حوشب قال فضل كلام الله عز وجل على ساثر الكلام كفضل الله على خلقه وروى يعلى بن المنهال السعدى قال اسحاق بن سليان الرازى قال الجراح بن الضحاك الكندى عن علقمة بن مرثد عن أبي عبد الرحمن السلىعن عثمان بن عفان رضي الله عنمه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أفضلكم من تعلم القرآن وعلمه وقال ان فضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه وذلك أنه منه ، وذكرسنيد ابنداود قال أبوسفيان عنمعمر عنقتادة قوله تعالى(ولو أن مافى الارض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعدهسبعة أبحرمانفدت كلبات الله وذكر هرو زبن معروف قال جریر بن منصورعن،هلال بن یساف عن،فروة بن نوفل قال كنت جارا لخباب بن الارت فقال لى ياهذا تقرب الى الله عز وجل بما استطعت ولن يتقرب الى الله بشء أحباليه من كلامه ﴿ وروىعنابن عباس فىقوله عز وجل (قرآنا عربيا غير ذى عوج) قالغير مخلوق : وذكر الليث بن يحيى قال حدثني ابراهيم بن الاشعث قال سمعت مؤمل بن اسمعيل عن الثوري قالمن زعم أن القرآن محاوق فقد كفر وصحت الرواية عن جعفر بن محمد أن القرآن لاخالق ولا مخاوق وروى ذلك عنعمه زيد بنعلي وعنجده علىبنالحسين ومن قال ان القرآن غير محلوق وان من قال بخلقه كافر من العلماء و حلة الآثار ونقلة الآخبار لا يحصون كثرة منهم الحادان والثورى وعبد العزيز بن أبى سلمة ومالك بن أنس والشافعى وأصحابه والليث بن سعد وسفيان بن عيبنة وهشام وعيسى بن يونس وحفص بن غياث وسعد بن عامر وعبد الرحمن بن مهدى وأبو بكر بن عياش ووكيع وابو عاصم النبيل و يعلى بن عبيد ومحمد بن يوسف وبشر بن المفضل وعبد الله بن داود وسلام بن أبى مطيع وابن المبارك وعلى بن عاصم وأحمد بن يونس وابو نعيم وقبيصة بن عقبة وسلمان بن داود وأبو عبيد القاسم بن سلام ويزيد بن هارون وغيرهم ولو تتبعنا ذكر من يقول بذلك لطال العالمين: وقد احتججنا المحلام بذكرهم وفيها ذكر نا من ذلك مقنع والحمد لله رب العالمين: وقد احتججنا المسحة قولنا أن القرآن غير مخلوق من كتاب الله عز وجل وما تضمنه من البيان ولم نجد أحدا بمن تحمل عنه الآثار و تنقل عنه الاخبار و يأتم به المؤتمون من أهل العلم يقول بخلق القرآن وانما قال ذلك رعاع الناس وجهال من جهالهم لاموقع لقولهم والحجاج الذي قد مناه في ذلك رعاع الناس وجهال من جهالهم لاموقع لقولهم والحجاج الذي قد مناه في ذلك راهن على كثير من قولهم ودفع باطلهم والحد لله على قوة الحق حمدا كثيرا من المن بنا المناس المناس ونها العلم المناس والحد الله على قوة الحق حمدا كثيرا من أن القرآن والمنا المن بعالم العلم والحد الله على قوة الحق حمدا كثيرا من أن المن بعالم المن بعالم العلم المناس والحد الله على قوة الحق حمدا كثيرا من أن القرآن والمناس المن بعالم المن بعالم المن بنات المناس المناس المناس المن بعالم المن بعالم المن بنات المناس ا

باب الحكام على من وقف فى القرآن وقال الأأقول إنه مخلوق
 و الا أقول انه غير مخلوق

عجواب عنوق ولا قاله رسول الله ولا أجمع المسلمون عليه ولم يقل في كتابه انه مخلوق ولا قاله رسول الله ولا أجمع المسلمون عليه ولم يقل في كتابه انه غير مخلوق ولا قال ذلك رسوله ولا أجمع عليه المسلمون فوقفنا لذلك ولم نقل إنه مخلوق ولا أنه غير مخلوق به يقال لهم به فهل قال الله عز وجل لكم في كتابه قفوا فيه ولا تقول غير مخلوق وقال له كم رسول الله صلى الله عليه وسلم توقفوا عن أن تقولوا أنه غير مخلوق و وهل أجمع المسلمون على التوقف عن القول أنه غير مخلوق ؟ به فان قالوا نعم بهتوا به وان قالوا لا به قيل لمم فلا تقفوا عن أن تقولوا غير مخلوق بمثل الحجة التي بها ألزمتم أنفسكم التوقف به ثم يقال لهم به ولم أبيتم أن يكون في كتاب الله مايدل على أن القرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قال المرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قال المرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قال المرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قال المرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قال المرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قال المرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قال المرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قال المرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قال قالوا لم نجده في قال المرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قبل طم ولم ذعتم أنكم إذا لم تجدوه في القرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قبل طم ولم ذعتم أنكم إذا لم تجدوه في القرآن غير مخلوق ؟ به فان قالوا لم نجده في قبل طم ولم ذعتم أنكم إذا لم تجدوه في القرآن

فليس موجودا فيه؟ ثم انا نوجدهم ذلك ونتلوا عليهم الآيات التى احتججنا بها في كتابنا هذا واستدللنا على أن القرآن غير مخلوق كقوله عزوجل (ألاله الحلق والآمر). وكقوله (انما قولنا لشى اذا أردناه أن نقول له كن فيكون) وكقوله (قل لوكان البحر مدادا لكلمات ربى) وسائر مااحتججنا في ذلك من آى القرآن ويقال لهم يلزمكم أن تقفوا في كل مااختلف الناس فيه ولا تقدموا في ذلك على قول فان جازلكم أن تقولوا ببعض تآويل المسلمين اذا دل على صحتها دليل فلم لا تقولون ان القرآن غير مخلوق بالحجج التي ذكر ناها في كتابنا هذا على هذا الموضع ؟ أن

■سؤال : فان قالفائل، حدثونا أتقولون ان كلام الله في اللوح المحفوظ؟
قيل له كذلك نقول لان الله عز وجل قال بل هو قرآن مجيد في لوح محفوظ فالقرآن في اللوح المحفوظ وهو في صدو ر الذين اوتوا العلم قال الله عال الله تعالى هو آيات بينات في صدو رالذين أوتوا العلم) وهومتلو بالالسنة قال الله تعالى (لا تحرك به لسانك) والقرآن مكتوب في مصاحفنافي الحقيقة ؛ محفوظ في صدورنا في الحقيقة ؛ متلو بالسنتنا في الحقيقة ؛ مسموع لنافي الحقيقة كا قال عز وجل (فأجره حتى يسمع كلام الله) «

سرأل التقرآن يقرأ في الحقيقة ويتلى و لا يجوز أن يقال يلفظ لآن القائل لا يجوز أن يقول انه كلام ملفوظ به لآن العرب اذا قال قائلهم لفظت باللقمة من في معناه رميت بهاوكلام الله عز وجل لا يقال يلفظ به وانما يقال يقرأ ويتلى ويكتب و يحفظ وانما قال قوم لفظنا بالقرآن ليثبتوا أنه مخلوق ويزينوا بدعهم وقولهم بخلقه فدلسوا كفرهم على من لم يقف على معناهم فلماوقفنا على معناهم أنكرنا قولهم ولا يجوزأن يقال إن شيئا من القرآن مخلوق لان القرآن بكاله غير مخلوق قولهم ولا يحوزأن يقال إن شيئا من القرآن مخلوق لان القرآن بكاله غير مخلوق ربهم محدث الااستمعوه وهم يلعبون) ؟ قيل له به الذكر الذي عناه الله عزوجل ليس هو القرآن بل هو كلام الرسول عليه السلام ووعظه اياهم وقد قال الله تعالى نذكر ارسولا) .

فسمى الرسسول ذكرا والرسسول محدث وأيضا فان الله عز وجل قال (ما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث الااستمعوه وهم يلعبون) و يخبر أنهم لا يأتيهم ذكر الاكان محدثا ذكر محدث الا استمعوه وهم يلعبون ولم يقل لا يأتيهم ذكر الاكان محدثا واذا لم يقل هذا لم يوجب أن يكون القرآن محدثا: ولو قال قائل ما ياتيهم رجل من التيميين يدعوهم الى الحق الا أعرضوا عنه لم يوجب هذا القول انه لا يأتيهم رجل الاكان تميميا فكذلك القول فيها سألونا عنه م

■سؤال : وانسألونا عن قول الله عزوجل (قرآنا عربيا) ، قيل لهم الله عز وجل أنزله وليس مخلوقا ، فان قالوا فقد قال الله وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد والحديد مخلوق ، قيل لهم الحديد جسم موات وليس يجب اذا كان القرآر ن منزلا ان يكون جسما مواتا ولذلك لا يجب اذا كان القرآنمنزلا ان يكون مخلوقا ،

علوق وامر ان نستعیذ بکلمات الله التامات واذا لم نؤمران نستعیذ به وهو غیر مخلوق وامر ان نستعیذ بکلمات الله التامات واذا لم نؤمران نستعیذ بمخلوق من المخلوقات وامرنا ان نستعیذ بکلام الله فقد وجب ان کلام الله غیر مخلوق.

#### یاب ذکرالاستواء علی العرش

ان قال قائل «ماتقولون فىالاستوا ؟ قيل له نقول ان الله عز وجل مستو على عرشه كاقال (الرحمن على العرش استوى) وقد قال الله عز وجل (اليه يصعد الكلم الطيب) وقال بل رفعه الله الله وقال عز وجل يدبر الامر من السهاء الى الارض ثم يعر جاليه «وقال حكاية عن فرعون (ياهامان ابن لى صرحالعلى أبلغ الاسباب أسباب السموات فاطلع الى اله موسى وانى الاظنه كاذبا) فكذب فرعون نبى الله موسى عليه السلام فى قوله ان الله عز وجل فوق السموات وقال عزوجل (أأمنته من فى السهاء أن يخسف بكم الارض) « فالسموات فوق السموات وكل ماعلا فهو سها فالعرش أعلى السموات وليس اذا الذى فوق السموات وكل ماعلا فهو سها فالعرش أعلى السموات وليس اذا قال أأمنتم من فى السها وانها أراد العرش الذى هو قال السموات ألاترى أن الله عز وجل ذكر السموات فقال وجعل القمر أعلى السموات ألاترى أن الله عز وجل ذكر السموات فقال وجعل القمر

فيهن نورا « ولم يرد أن القمر يملاً هنجيعا وانه فيهن جميعا ورأينا المسلمين جميعا يرفعون أيديهم اذا دعوا نحو السياء لآن الله عز وجل مستوعلى العرش الذي هو فوق السموات فلولا أن الله عز وجل على العرش لم يرفعوا أيديهم نحو العرش كما لا يحطونها اذا دعوا الى الارض «

سروال وولم والمعترفة والمحمية والحرورية ان قول الله عزوجل فى كل وجل الرحمن على العرش استوى انه استولى و ملك و قهر و ان الله عزوجل فى كل مكان وجحدوا أن يكون الله عز وجل على عرشه كما قال أهل الحق و ذهبوا فى الاستوا الى القدرة ولوكان هذا كما ذكروه كان لافرق بين العرش والارض فالله سبحانه قادر عليها وعلى الحشوش وعلى كل ما فى العالم فلوكان الله مستويا على العرش بعنى الاستيلا وهو عز وجل مستول على الاشيا كلها لكان مستويا على العرش وعلى الارض وعلى السما وعلى الحشوش والافراد لانه قادر على الاشياء مستول عليها واذاكان قادرا على الاشيا كلها ولم يحز عند قادر على الاستوا على الورش الله عز وجل مستو على الحشوش والاخلية لم أحد من المسلمين أن يقول ان الله عز وجل مستو على الحشوش والاخلية لم يجزأن يكون الاستوا على العرش الاستيلا الذي هوعام فى الاشيا كلها و وجب أن يكون معناه استواء يختص العرش دون الاشيا كلها « و زعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله عز وجل فى كل مكان فلزمهم أنه فى بطن مريم و فى الحشوش والاخلية وهذا خلاف الدين تعالى الله عن قولهم «

عنى يختص العرش عنى يختص العرش عنى يختص العرش عنى يختص العرش دو ن غيره كما قال ذاك أهل العلم ونقلة الآثار وحملة الاخبار وكان الله عزوجل في كل مكان فهو تحت الارض التي السها فوقها واذا كان تحت الارض والارض في هذا ما يلزمكم أن تقولوا ان الله تحت الاحت والارض فوقه والسها فوق الارض في هذا ما يلزمكم أن تقولوا ان الله تحت التحت والاشيا فوقه وانه فوق الفوق والاشيا تحته و في هذا ما يجب انه تحت ماهو فوقه وفوق ماهو تحته وهذا المحال المتناقض تعالى الله عن افترائكم علمه علما كيرا به

عدليل آخر على عرشه دون الله عز وجل مستو على عرشه دون الاشياء كلها ما نقله أهل الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم روى

عفان عن حماد بن سلمة قال ثنا عمرو بن دينار عن نافع بن جبير عن أبيه أن النبي صلى الله عليه وسلم «قال ينزلالله عز وجل كل ليَّلة الىالسما · الدنيا فيقول هل من سائل فاعطيه هُل من مستغفر فاغفرله حتى يطلع الفجر،؟ ﴿ وَرُ وَى عبد الله بن بكرقال ثنا هشام بن أبي عبد الله عن يحيي بن أبي كثير عن أبي جعفر أنه سمع أباجعفرانه سمع أبا هريرة قال قال رسول آلله صلى الله عليه وسلم ءاذا بقى ثلُّث الليل ينزل الله تبارك وتعالى فيقول من ذا الذي يدعوني فاستجيب له ؟ من ذاالذي يستكشف الضرفا كشفه عنه ؟ من ذاالذي يسترزقني فأرزقه حتى ينفجرالفجر، ﴿ وروى عن عبد الله بن بكرالسهمي قال ثنا هشام بن أبي عبدالله عن يحيي بن أبي كثير عن هلال بن أبي ميمونة قال ثنا عطاء بن يسار أن رفاعة الجهني حدثه قالقفلنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى اذا لنا بالكديد او قال بقديد لحمد الله وأثنى عليه ثم قال , اذا مضى ثلث الليل أو قال ثلثا الليل نزل الله عز وجل الى السماء فيقول منذا الذي يدعوني استجب له ؟منذا الذي يستغفر في اغفرله ؟منذا الذي يسألني اعطه حتى ينفجر الفجر... ■دليل آخر ٢ وقال الله عزوجل ( يخافون رسم منفوقهم) وقال (تعرج الملائكة والروح اليه) ﴿ وقال (ثم استوىالىالسماء وهيدخان) ﴿ وقال (ثم استوى على العرش فاسأل به خبيرا) وقال (ثم استوى على العرش مالكم من دونه من و لى و لا شفيع) ، فكل ذلك يدل على أنه تعالى في السماء مستوعلي عرشه: والسماء باجماع الناس ليست الارض فدل على أن الله تعالى منفرد بوحدانيته مستو على عرشه 🎚

سدلیل آخر وقال جلوعز (وجاء ربكوالملك صفاصفا) ؛ وقال (هل ینظرو ن إلا أن یا تیم الله فی ظللمن الغهام) ،، وقال (ثم دنی فتدلی فکان قاب قوسین أو أدنی فاوحی الی عبده ماأوحی ما كذب الفؤاد مارأی أفتهارونه علی ما یری الی قوله لقد رأی من آیات ر به الکبری) ، وقال عز وجل لعیسی بن مریم علیه السلام (انی متوفیك و رافعك الی) ، وقال (وماقتلوه یقینابل رفعه الله مریم علیه السلام (انی متوفیك و رافعك الی) ، وقال السهاء نومن دعاء أهل الیه) ،، وأجمعت الامة علی أن الله عز وجل رفع عیسی الی السهاء نومن دعاء أهل الاسلام جمیعا اذاهم رغبوا الی الله عز وجل فی الامر النازل بهم یقولون جمیعا

يا ساكن العرش ومن حلفهم جميعا لاوالذى احتجب بسبع سموات يه الدوحيا آخر وقال الله عز وجل (وما كان لبشر أن يكلمه الله الاوحيا أومن و راء حجاب أو يرسل رسولا فيوحى باذنه ما يشاء) وقد خصت الآية البشر دون غيرهم بمن لبس من جنس البشر ولو كانت الآية عامة للبشر وغيرهم كان أبعد من الشهة وادخال الشك على من يسمع الآية أن يقول ما كان الإحد أن يكلمه الله الاوحيا أومن و راء حجاب أو يرسل رسو لافير تفع الشك

حجاب أو أرسل رسولا وننزل أجناسا لم يعمهم بالآية فدل ماذكرنا على أنه خص البشر دو ن غيرهم «

والحيرة من أن يقول ما كان لجنسمن الاجناس أن أكلمه الاوحيا أومنو راء

سدلیل آخر وقال عزوجل (شمردوا الی الله مولاهم الحق) وقال (ولوتری اذوقفوا علی ربهم) وقال (ولوتری إذا لمجرمون نا کسو ارؤسهم عندر بهم) و وقال عزوجل (وعرضو اعلی ربك صفا) و كل ذلك يدل علی آنه ليس ف خلقه و لاخلقه فيه وانه مستوعلی عرشه و تعالی عما يقول الظالمون علوا كبيرا و فلم يثبتوا لهم ف وصفهم حقيقة و لا أوجبو الهم الذين يثبتون له بذكرهم اياه و حدانية اذكل كلامهم يؤول الى التعطيل و جميع أوصافهم تدل علی النی أثر يدون بذلك زعم التنز به و ننی التشيه ؟ فنعوذ بالله من تنزيه يوجب النی او التعطيل و

الله دليل آخر الله عزوجل (الله نورالسموات والأرض) فسمى نفسه نورا والنور عند الامة لا يخلو من ان يكون احد معنيين اما ان يكون نورا يسمع أو نورا يرى فر نورا يرى فر نورا يرى فر نورا يرى فر نورا يرى فقد أخطأ فى نفيه روية ربه و تكذيبه بكتابه وقول نبيه صلى الله عليه وسلم وروت العلماء عن عبد الله بن عباس انه قال تفكروا فى خلق الله عز وجل ولا تفكر وافى الله عز وجل فوق ذلك ه عز وجل فان بين كرسيه الى السماء الف عام والله عز وجل فوق ذلك ه

سدليل آخرﷺ و روت العلماء عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ان العبد لا تزول قدماه من بين يدى الله عز وجل حتى يسأله عن عمله: و روت العلماء ان رجلا أتى النبي صلى الله عليه وسلم بامة سوداء فقال يارسول الله انى ار يد ان اعتقبا فى كفارة فهل يجوز عتقبا فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم

أين الله؟قالت فى السماءقال فن أنا؟قالت أنت رسول الله فقال النبي صلى الله عليه و سلم اعتقبا فانها مؤمنة يه وهذا يدل على ان الله عز وجل على عرشه فوق السماء يه العنقبا فالبحد والعينين والبصر واليدين ■

قالالله تبارك وتعالى (كلشيء هالك الاوجهه) ﴿ وقالعز وجل (و يبقى وجه ر بكذوالجلال والاكرام) » فاخبران له و جهالایفنی و لایلحقهالهلاك وقال عزوجل (تجرى باعيننا) ﴿ وقال (واصنع الفلك باغينناو وحينا) ﴿ فَاخْبُرُ عز وجلانله وجهاوعينا لايكيف و لايحد: وقالعزوجل (فاصبر لحكم ر بك فانك بأعيننا) وقال (ولتصنع على عيني) ، وقال وكان الله عز وجل سميعا بصيرا .. وقال لموسیوهرو ن اننی معکما أسمع و اری 🛪 فاخبر عن سمعه و بصره و رؤیته ونفت الجهمية ان يكو ن نته وجه كما قال وابطلوا ان يكون له سمع و بصر وعين و وافقوا النصارى لأن النصارى لم تثبت الله سميعا بصيرا الا علىمعنى انه عالم وكذلك قالت الجهمية فني الحقيقة قول الجهمية انهم قالوا نقول ان الله عالم و لا نقول سميع بصيرعلي غيرمعنى عالم وكذلك قول النصاري ، وقالت الجهمية أن الله لا علم له و لا قدرة و لا سمع له ولا بصر وانمــا قصدوا الى تعطيل التوحيد والتكذيب باسهاء الله عزوجل فاعطوا ذلك لفظا ولم يحصلوا قولا فى المعنى و لو لا انهم خافوا السيف لافصحوا بأن الله غيرسميع ولا بصيرولاعالم ولكن خوف السيف منعهم من اظهار زندةتهم: و زعم شيخ منهم مقدم فيهم إن علمالله هوالله وان الله عزوجلعلم فنني العلم منحيث أوهم أنه أثبته حتىالزم أن يقول ياعلم اغفرلى اذ كان علم الله عنده هوالله وكان الله على قياسه علما وقدرة تعالى الله عن ذلك علو آكبيرا ، قال أبوالحسن على بن اسهاعيل الاشعرى بالله نستهدى واياه نستكني و لاحول و لا قوة الابالله وهوالله المستعان ، أما بعد فمنسألنا فقال أتقولونان لله سبحانه وجها ؟ قيلله ، نقول ذلكخلافالما قاله المبتدعون وقد دل علىذلك قوله عز وجل (و يبقى وجهر بك ذوالجلال والاكرام) 🛮

سروال الله فان سئلنا أتقولون ان لله يدين؟ قيل نقول ذلك وقد دلعليه قوله عز وجل (لماخلقت بيدى) يه و روى عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال «ان الله مسح ظهر آدم بيده فاستخرج منه

ذر يته، « فثبتت اليد وقوله عز وجل (لما خلقت بيدى) » وقد جاء في الحبر المأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم أن الله خلق آدم بيده وخلق جنة عدن بيده وكتب التو راة بيده وغرس شجرة طو بي بيده يه وقال عز وجل (بل يداه مبسوطتان) ۽ وجاء عنالنيصليالله عليه وسلم أنه قال (كلتايديه يمين) ۽ وقال عز وجل (لاخذنا منه باليمين) وليس يجوز في أسان العرب و لافي عادة أهل الحطاب أن يقول القائل عملت كذا بيدى ويعنى به النعمة وإذا كان الله عز وجل انميا خاطب العرب بلغتها وما يجرى مفهوما في كلامهيا ومعقولا في خطامها وكان لايجو ز في لسان أهل البيان ان يقول القائل فعلت بيديو يعني النعمة بطل أن يكون معنى قوله عز وجل بيدى النعمة وذلك انه لايجوز أن يقول القائل لىعليه يد بمعنى لى عليه نعمة ومن دافعنا عن استعمال اللغة ولم يرجع الى أهل الاسان فها دفع عن أن تكون اليد بمعنىالنعمة اذكان لايمكنه أن يتعلق في أن اليد النعمة الامن جهة اللغة فاذا دفع اللغة لزمه أن لا يفسر الةرآن منجهتها وان لايثبت اليد نعمة من قبلها الانه أن رجع في تفسير قول الله عز وجليدي نعمتي الى الإجماع فليس المسلمون على ماادعي متفقين وانرجع الىاللغة فليس فىاللغة أن يقول القائل بيدى يعنى نعمتى وان لجأ الى وجه ثالث سألناه عنه ولن يجد اليه سبيلا.

سوال و يقال الإهل البدع لم زعتم أن معنى قوله يبدى نعمى أزعتم ذلك اجماعا أولغة ؟ فلايجدون ذلك فى الإجماع و لا فى اللغة وان قالوا قلنا ذلك من القياس أن قول الله يبدى ولا من القياس أن قول الله يبدى ولا يكون معناه الا نعمى ؟ ومن أين يمكن أن يعلم بالعقل أن يفسر كذا وكذامع أنارأ ينا الله عز وجل قد قال فى كتابه الناطق على لسان نبيه الصادق (وماأرسلنا من رسول الابلسان قومه) ... وقال (لسان الذى يلحدون البه أعجمى وهذا لسان عربى مبين) ، وقال (وجود العرب لما أمكن أن نتدبره و لا أن نعرف معانيه ولو كان القرآن بلسان غير العرب لما أمكن أن نتدبره و لا أن نعرف معانيه اذا سمعناه فلما كان من لا يحسن لسان العرب لا يحسنه و ايما يعرفه العرب اذا سمعوه علم أنهم انما علموه لانه بلسانهم نزل وليس فى اسانهم ما ادعوه ،

■ سؤال ■ وقـد اعتلمعتل بقول الله عزوجل (والسما ً بنيناها بايد) ، قالوا الآيدي القوةأن يكون معنى قوله بيدى بقدرتي .. وقيل لهم «هذا التأويل فاسد منوجوه آخرها أن الايدي ليس بجمع لليمد لان جمع يد التي هي نعمة أيادي وإنما قال (لماخلقت بيدي) فبطل بذلك أن يكون معنى قوله بيدي معنى قوله بنيناها بايد وأيضا فلوكان أرادالقوة لكان معنىذلك بقدرتى وهذا ناقض لقول مخالفناو كاسر لمذاهبهم لانهم لايثبتون قدرة واحدة فكيف يثبتون قدرتين وأيضا فلو كان الله عز وجل عنى بقوله لمسا خلقت بيدى القدرة لم يكن لآدم عليه السلام على ابليس في ذلك مرية والله عز وجل أراد أن يرى فضل آدم عليه السلام اذخلقه بيده دونه ولوكان خالقا لابليس بيديه كا خلقآدم عليه السلام بيديهلم يكن لتفضيله عليهبذلك وجه وكان ابليس يقول محتجاعلي ربه فقدخلقتني بيديكُ كماخلقتآدم بهما فلما أراداللهعزوجل تفضيله عليه بذلك قال لهموبخا على استكباره على آدم أن يسجدله (مامنعك أن تسجد لماخلقت بيدى استكبرت؟): دل على انه ليس معنى الآية القدرةاذاكان الله عزوجلخاق الاشياء جميعا بقدرته: وانميا أراد اثبات يدين ولم يشارك ابليس آدم عليه السلام في ان خلق بهما ، وليس يخلو قوله عز وجل(لماخلقت يدى) ان يكون معنى ذلك اثبات بدين نعمتین أو یکون معنی ذلك اثبات یدین جارحتین أو یکون معنی ذلك اثبات يدين قدرتين أو يكون معناه اثبات يدين ليستا نعمتين ولاجارحتين ولاقدرتين لا يوصفان الاكما وصف الله عز وجل فلا يجوز أن يكون معنى ذلك نعمتين لانه لا يحوز عنــد أهل اللسان أن يقول القائل عملت بيدى وهو يعني نعمتي ولا يجوزعندنا ولاعند خصومنا أن نعني جارحتين ولا يجوز عند خصومنا أن نعنى قدرتين واذا فسدت الاقسام الثلاثة صح القسم الرابع وهو ان معنى قوله بيدى اثبات مدن ليستا جارحتين ولاقدرتين ولانعمتين لأتوصفان الا بان يقال انهما بدان ليستا كالابدى خارجتان عن سائر الوجو والثلاثة التي سلفت ، ■سؤال وأيضا فلوكان معنى قوله عز وجل بيدى نعمتى لكان الفضيلة لآدم عليه السلام على ابليس فىذلك على مذاهب مخالفنا لان الله عز وجلقد ابتدأ ابليس على قولهم كما ابتدأ بذلك آدم عليه السلام وليس يخلو النعمتان أن

يكون عني بهما بدن آدم عليه السلام او يكونا عرضين خلقا في بدن آدم فلو كان عني بدن آدم فالابدان عند مخالفنا من المعتزلة جنس واحد واذا كانت الابدان عندهم جنسا واحدا فقد حصل في جسد ابليس على مذاهبهم من النعمة ماحصل في جسد آدم عليه السلام وكذلك أن عني غرضين فليس من عرض فعله في بدن آدم من لون او حياة او قوة او غير ذلك الا وقد فعل من جاسه عندهم فىبدن ابليس وهذا يوجبانه لافضيلة لآدم عليه السلام على ابليس ف ذلك: والله عزيز وانما احتج على ابليس بذلك ليريه ان لادم عليه السلام فى ذلك الفضيلة فدلماقلناه على ان آلله عزوجل لما قال (لما خلقت بيدى) لم يعن نعمتي 🖟 ◄ جواب ويقالهم لم انكرتم ان يكونانة عزوجل عنى بقوله يدى يدين ليستا نعمتين ؟ فان قالوا . لأن اليد أذا لم تكن نعمة لم تكن الاجارحة » قيل لهم ولم قضيتم ان اليد اذا لم تكن نعمة لم تكن الا جارحة ؟ فان رجعونا الى شاهدنا والى مانجده فيها بيننا من الخلق فقالوا اليد اذا لم تكن نعمة في الشاهد لم تكن الاجارحة . قيل لهم أن عملتم على الشاهد وقضيتم به على الله عز وجل فكذلك لم نجد حيا من الحلقُ الاجسمُا لحما ودما فاقضوا بذلك على الله عز و جل والا فأنتم لقولكم متأولين ولاعتلالكم ناقضينوان أثبتم حيا لاكالاحيا ممنافلم انكرتم ان تُكون اليدان اللتان اخبر الله عز وجل عنهما يدين ليستا نعمتين و لا جارحتين ولا كالايدى؟ وكذلك يقال لهم لم تجدوا مدبرا حكيا الا انسانا ثم اثبتم ان للدنيا مدبرا حكيما ليسكالانسان وخالفتم الشاهد ونقضتم اعتلالكم فلأ تمنعوا مناثبات يدين ليستانعمتين ولاجارحتين منأجل أن ذلك خلاف الشاهد " ■سؤال 🗷 فان قالوا اذا اثبتم لله يدين لقوله لما خلقت بيدى فلم مااثبتم له أيديا لقوله بمـا عملت ايدينا؟ قيل لهم ﴿ قد اجمعوا على بطلان قول من اثبت لله ايديا فلما اجمعوا على بطلان قول من قالذلك وجب ان يكون الله عزوجل ذكر أيدو رجع الى اثبات يدين لأن الدليل قد دل على صحته الاجماع واذا كان الاجماع صحيحا وجب ان يرجع من قوله ايد الى يدين لان القرآن على ظاهره ولا نزول عن ظاهره الا بحجةً فوجدنا حجة ازلنا بها ذكر الايدى عن الظاهر الى ظاهر و وجب ان يكون الظاهر الآخر على حقيقة لايزول عنها الابحجة ه

 ان قان قال قائل ما اذا ذكرالله الايدى واراديدين في أنكرتم ان مذ لر الایدی ویریدیدآ واحدة ، قبل له ذکر الله عز وجل ایدی واراد یدین لانهم أجمعوا على بطلان قول من قال أيدى كثيرة وقول من قال يدا واحدة فقلنا يدانلان القرآن علىظاهره الاان تقوم حجة بان يكون على خلاف الظاهر. ■سؤال : فانقال قائل ، ماأنكرتمان يكون قوله (ماعملت ايدينا) وقوله (لمـا خلقت بيدى) على المجاز، قيلله « حكم كلام الله عز وجل أن يكون على ظاهره وحقيقته ولا يخرج الشيء عن ظاهره الى المجازالا لحجة ألا ترونأنه اذا كان ظاهر الحكلام العموم فاذا ورد بلفظ العموم والمراد به الخصوص فليس هوعلى حقيقة الظاهر وليس يجوز أن يصدل بمــا ظاهره العموم عن العموم بغير حجة كذلك قول الله عز وجل لما خلقت بيــدى على ظاهره وحقيقته من اثبات اليدين ولا يجوز أن يعدل به عن ظاهر اليدين الي ماادعاء خصومنا الا بحجة ولو جاز ذلك لجاز لمدع أن يدعى أن ماظاهره العموم فهو على الخصوص وما ظاهره الخصوص فهو على العموم بغير حجة واذا لم يحز هذا لمدعيه بغير برهان لم يجز لـكم ما ادعيتموه انه مجاز بغير حجة بل وأجب أن يكون قوله لما خلقت بيدى أثبات يدين لله تعالى في الحقيقة غير نعمتين اذا كانت النعمتان لايجوز عند أهل اللسان أن يقول قائلهم فعلت بيدى وهو يعني النعمتين ..

الب الرد على الجهمية فى نفيهم علم الله تعالى وقدرته وجميع صفاته قال الله عز وجل (أنزله بعلمه). وقال (وما تحمل من أنثى و لا تضع الا بعلمه) وذكر العلم فى خمس مواضع من كتابه وقال (فان لم يستجيبوا لكم فاعلموا أنما أنزل بعلمالله) وقال (ولا يحيطون بشىء من علمه الابماشاء) وذكر القوة فقال (أو لميروا أن الله الذى خلقهم هو أشد منهم قوة) وقال (ذوالقوة المتين) وقال (والسماء بنيناها بأيد) وزعمت الجهمية أن الله عز وجل لاعلم له ولا قدرة ولا حياة ولاسمع ولا بصرله وأرادوا أن ينفوا أن الله عالم قادر حى سميع بصير فنعهم خوف السيف من اظهارهم ننى ذلك فاتوا بمعناه لانهم اذا قالوا لاعلم لله ولا قدرة له فقد قالوا انه ليس بعالم ولا قادر و وجبذلك عليهم وهذا الما أخذوه قدرة له فقد قالوا انه ليس بعالم ولا قادر و وجبذلك عليهم وهذا الما أخذوه

عن أهل الزندقة والتعطيل لآن الزنادقة قالكثير منهم ان الله ليس بعالم ولا قادر ولاحى و لا سميع و لا بصير فلم تقدر المعتزلة أن تفصح بذلك فاتت بمعناه وقالت ان الله عالم قادر حى سميع بصير من طريق التسمية من غير أن يثبتوا له حقيقة العلم والقدرة والسمع والبصر »

■سؤال : وقد قال رئيس من رؤسائهم وهو أبو الهذيل العلاف أن علم الله هوالله فحمل الله عز وجل علما وألزم فقيل له اذا قلت أن علم الله هوالله فقل ياعلم الله اغفرلى وارحمني فابى ذلك فلزمته المناقضة واعلموار حمكم الله أن من قال علم ولا علم كان مناقضا كما أن من قال علم ولا عالم كان مناقضا وكذلك القول في القدرة والقادر و الحياة و الحي و السمع و البصر والسميع والبصر والسميع والبصر والسميع والبصر والسميع والبصر والسميع والبصر والسمياد ،،

عن جواب : و يقال لهم خبرونا عن من زعم أن الله متكلم قائل لم يزل آمراً ناهيا لاقول له ولا كلام ولا أس له ولا نهى أليس هو مناقض خارج عن جملة المسلمين؟ فلا بد من نعم يقال لهم فكذلك من قال ان الله عالم ولا علم له كان مناقضا خارجا عن جملة المسلمين وقد أجمع المسلمون قبل حدوث الجهمية والمعتزلة والحرورية على أن لله علما لم يزل وقد قالوا علم الله لم يزل وعلم الله سابق فى الاشياء ولا يمنعون أن يقولوا فى كل حادثة تحدث ونازلة تنزل كل هذا سابق فى علم الله فن جحد أن لله علما خالف المسلمين وخرج به عن اتفاقهم ه

■ جواب ■ ويقال لهم اذاكان الله مريدا أفله ارادة فان قالوا لا قيل لهم فاذا أثبتم مريدا لاارادة له فأثبتوا قائلا لاقول له وان أثبتوا الارادة قيل لهم فاذاكان المريد لايكون مريدا الا بارادة فما أنكرتم أن لايكون العالم عالما الا بعلم وان يكون لله علم كما أثبتم له ارادة ه

مسئلة مسئلة ان وقد فرقوا بين العلم والكلام فقالوا ان الله عزوجل علم موسى وفرعون وكلم موسى ولم يكلم فرعون فكذلك يقال علم موسى الحكمة وفصل الحنطاب وآتاه النبوة ولم يعلم ذلك فرعون فانكان لله كلام لانه كلم موسى ولم يكلم فرعون ثم يقال موسى ولم يكلم فرعون ثم يقال

لهم اذا وجب أن لله كلاما به كلم موسى دون فرعون اذا كلم موسى دونه ف أ أنكرتم اذا علمهما جميعا أن يكون له علم به علمهما جميعا ثم يقال قد كلم الله الاشياء بأن قال لها كونى وقد أثبتم الله قولا فكذلك وان علم الاشياء كلها فله علم.

﴿ جُوابَ ﴾ : ثم يقال لهم أليس الله عالماً والوصف له بانه عالم أعم من الوصف له بانه عالم أعم من الوصف له بانه متكلم مكلم ؟ ثم لم يجب لان الكلام أخص منأن يكون الله متكلما غير عالم فلم لاتقولون أن الكلام وانكان أخص من العلم ان ذلك لا يننى أن يكون الله عالماً.

عجواب : ويقال لهم من أين علم أن القاعلم ؟ فأن قالوا به وله عز وجل انه بكل شيء عليم قيل لهم ولذلك فقولوا أن لله علما بقوله أنزله بعلمه وبقوله ما تحمل من أثنى و لا تضع الا بعلمه وكذلك قوله أن له قوة لقوله (أولم يروا أن الله الذى خاقهم هو أشد منهم قوة) و أن قالوا قلنا أن الله عالم لا نه صنع العالم على مافيه من آثار الحكمة واتساق التدبير قيل لهم فلم لا تقولون أن لله علما علم علم علم العالمين حكمه وآثار تدبيره ؟ لا ن الصنايع الحكمية لا تظهر الا من ذى قوة كما لا تظهر الا من قادر

■جواب : و يقال لهم اذانفيتم علم الله فهلا نفيتم أسماءه ؟ فان قالواكيف نننى أسماءه وقد ذكرها فى كتابه ؟ قيل لهم فلا تنفوا العلم والقوة لانه تبارك وتعالى ذكر ذلك فى كتابه

﴿ جُوابِ آخر ﴾ : و يقال لهم قدعلم الله عز وجل نبيه صلى الله عليه وسلم الشرائع والاحكام والحلال والحرام ولا يجوز أن يعلمه مالا يعلمه فكذلك

لا يجوزان يعلم الله نبيه مالا علم لله به تعالى الله عن تول الجهمية علوا كبيرا و عجواب و يقال لهم اليس اذا لعن الله الكافرين فلعنه لهم معنى ولعن النبي عليه السلام لهم معنى ؟ فإن قالوا نعم و فيقال لهم و فا أنكرتم من أن الله اذا علم نبيه عليه الصلاة والسلام شيئا فيكون للنبي عليه الصلاة والسلام علم ولله سبحانه علم ومتى أثبتناه غضبانا على الكافرين فلا بد من اثبات غضب وكذلك اذا أثبتناه راضيا عن المؤمنين فلا بد من اثبات رضى وكذلك اذا أثبتناه راضيا عن المؤمنين فلا بد من اثبات رضى وكذلك اذا أثبتناه راضيا عن المؤمنين علا بد من اثبات رضى وكذلك اذا أثبتناه حيا سميعا بصير ا فلا بد من اثبات حياة وسمع وبصر ا

﴿ جواب ﴾ : ويقال لهم وجدنااسم عالم اشتق من علم واسم قادر اشتق من قدرة وكذلك أسم حى اشتق من حياة واسم سميع اشتق من سمع واسم بصير اشتق من بصر و لا تخلو أسماء الله عز وجل من أن تكون مشتقة أو لافادة معناه أو على طريق التلقيب فلا يجوز ان يسمى الله عز وجل على طريق التلقيب باسم ليس فيه أفادة معناه وليس مشتقا من صفة . فاذا قلنا ، أن الله عز وجل عالم قادر فليس ذلك تلقيبا كقولنا زيد وعمرو وعلىهذا اجماع المسلمين واذا لم يكن ذلك تلقيبا وكان مشتقا من علم فقد وجب اثبات العلم وأن كأن ذلك لافادة معناه فلا يختلف ماهو لافادة معناه ووجب اذاكان معنى العالم منا أرب له علما أن يكون : كل عالم فهو ذو علم كما اذا كان قولى : •وجود مفيدا فينا الاثباتكان البارى تعالى وأجبا اثباته لأنه سبحانه وتعالى وجود ◄ جواب عن : ويقال المعتزلة والجهمية والحرورية أتقولون إن ته علما بالاشياء سابقا فيها وبوضع كل حامل وحملكل انثى وبانز الكل ماأنزل ؟ فان قالوا نعم فقد أثبتوا العلم ووافقوا وان قالوالا قيل لهم هذا جحد منكم لقول الله عزوجل (أنزله بعلمه) ولقوله (وماتحمل من انثى ولا تضع الابعلمه) ولقوله (فان لم يستجيبوا لـكم فاعلموا أنما أنزل بعلم الله) و اذاكان قول الله عز وجل بكل شيء عايم وما تسقط من ورقة الا يعلمها أوجب انه عليم يعلم الاشياء كذلك فما أنكرتم

أن تكون هذه الآيات توجب أن نه علما بالاشياء سبحانه وبحمده ﴿ جواب ﴾ : ويقال لهميته عز وجل علم بالتفرقة بين أو ليائه وأعدائه وهل هو مريد لذلك ؟ وهل له ارادة للايمان اذا أراد الإيمان؟ فان قالوا نعم فقد وافقوا وانقالوا اذا أراد الإيمان فله أرادة قيل لهم وكذلك اذا فرق بين أوليائه وأعدائه فلا بد من أن يكون له علم بذلك وكيف يجوز أن يكون للخلق علم بذلك وليس للخالق عز وجل علم بذلك ؟ هذا يوجب أن للخلق مزية فى العلم وفضيلة على الحلاق تعالى عن ذلك علواً كبيرا :ويقال لهم اذا كان من له علم من الحلق أولى بالمنزلة الرفيعة بمن لاعلم له فاذا ناعمتم أن الله عز وجل لاعلم له لزمكم ان الحلق أعلى مرتبة من الحالق تعالى الله عن ذلك علم آكبيرا :

حواب إو يقال طماذا كان من لاعلم له من الخلق يلحقه الجهل والنقصان في أنكرتم من أنه لابد من اثبات علم الله والا ألحقتم به النقصان جل وعز عن قولكم وعلا ألا ترون أن من لا يعلم من الخلق يلحقه الجهل والنقصان ومن قال ذلك في الله عز وجل وصف الله سبحانه بمالا يليق به فكذلك اذا كان من قيل له من الخلق لاعلم له لحقه الجهل والنقصان فوجب أن لا ينفى ذلك عن الله عز وجل لانه لا يلحقه جهل ولا نقصان

بعالم ؟ فان قالوا ذلك محال و لا يجوز أن تنسق الصنائع الحكمية من ليس بعالم ؟ فان قالوا ذلك محال و لا يجوز في وجود الصنائع التي تجرى على تربيب ونظام الا من عالم قادر حى قيل لهم وكذلك لا يجوز وجود الصنائع الحسكمية التي تجرى على تربيب ونظام الا من ذى علم وقدرة وحياة فان جاز ظهورها لا من ذى علم قادر حى وكل ظهورها لا من ذى علم قادر حى وكل مسئلة ماناهم عنها في العلم فهى داخلة عليهم في القدرة والحياة والسمع والبصر مسئلة مانانهم عنها في العلم فهى داخلة عليهم في القدرة والحياة والسمع والبصر من بعوان العلم في المن عالم قادر حى وكل مسئلة مانانهم عنها في العلم في المناسم في المناسم والبصر من بعوان العلم في المناسم والبصر من بعوان العلم في المناسم والبصر من بعوان المناسم والمناسم والبصر من بعوان المناسم والبصر و كل من بعوان المناسم والبصر و كل مناسم والبصر و كل مناسم و كلم و كلم و كل مناسم و كلم و ك

مسئلة : وزعمت المعتزلة أنقول ألله عز وجل سميع بصير معناه عليم قيسل لهم فاذا قال عز وجل اننى معكما أسمع وأرى وقال قد سمع الله قول التى تجادلك فى زوجها فعنى ذلك عندكم علم فان قالوا نعم قيل لهم فقد وجب عليكم أن تقولوا معنى قوله أسمع وأرى أعلم واعلم اذ كان معنى ذلك العلم الله على حاليكم أن تقولوا معنى قوله أسمع وأرى أعلم واعلم اذ كان معنى ذلك العلم الله التعلم الته التهدير ا

سه مسئلة ونفت المعتزلة صفات رب العالمين وزعمت أن معنى سميع بصير راء بمعنى عليم كما زعمت النصارى أن السمع هه بصره وهو رؤيته وهو كلامه وهو علمه وهو ابنه عز الله وجل وتعالى عن ذلك عام آكبيرا فيقال للمعتزلة اذا زعمتم أن معنى سميع و بصير معنى عالم فهلا زعمتم أن معنى قادر

معنى عالم فاذازعمتم ان معنى سميع و بصير معنى قادر فهلا زعمتم ان معنى قادر معنى عالم واذا زعمتم أن معنى حى معنى قادر فلم لاتزعمون أن معنىقادر معنى عالم ؟ فان قالوا هـذا يوجب أن يكون كل معلوم مقدوراً قيل لهم و لوكان معنى سميع بصير معنى عالم لكان كل معلوم مسموعا واذا لم يجز ذلك بطل قولكم عنى سميع بصير معنى عالم لكان كل معلوم مسموعا واذا لم يجز ذلك بطل قولكم عنى سميع بصير معنى عالم لكان كل معلوم في الارادة ■

الرد على الممتزلة في ذلك يقال لهم الستم ترعمون أن الله عروج للم يزل عالما ؟ فان قالوانهم قيل لهم فلم لا تقولون ان مالم يزل عالما انه يكون في وقت من الاوقات فلم يزل مريدا أن يكون و فالم يزل مريدا أن لا يكون وانه لم يزل مريدا أن يكون وانه لم يزل مريدا أن يكون وانه لم يزل مريدا أن يكون وانه لم يزل مريد المناهم و لمزعم أن الله عزوج لم يد بارادة مخلوقة بوا الفصل بينكم و بين الجهمية في أعمالهم ان الله عالم بعلم مخلوق واذا لم يجز ان يكون علم الله مخلوقا فا أنكرتم أن لا تكون ارادته مخلوقة فان قالوا لا يجو ز أن يكون علم الله معالم المن ذلك يقتضى أن يكون حدث بعلم آخر كذلك لا الى غاية قيل لهم ماأنكرتم أن لا تكون ارادة الله محدثة مخلوقة لان ذلك يقتضى أن تكون حدث عمام النه عدثا لان ذلك يوجب أنه مريد بارارة أحدثها فيه غيره وذلك لا يجوز فان قالوا لا يجوز ان يكون علم الله محدثا لان من لم يكن عالما مما معدثا لا يكون ارادة الله محدثا الان من لم يكن مريدا حتى أراد لحقه النقصان وكا لا يجوز أن تكون ارادة الله محدثة مخلوقة كذلك لا يجوز أن يكون كلامه محدثا علوقا كذلك لا يحوز أن تكون ارادة الله محدثة عناوقة تعالى من لم يكن مريدا حتى أراد لحقه النقصان وكا لا يجوز أن تكون ارادته تعالى عدثة عناوقة كذلك لا يجوز أن يكون كلامه محدثا علوقا تعالى عدثة عناوقة كذلك لا يجوز أن يكون كلامه عدثا علوقا

■ جواب آخر ■: و يقال لهم اذا زعتم أنه قدكان في سلطان الله عز وجل الكفر والعصيان وهو لاير يده وأراد ان يؤمن الخلق اجمعون فلم يؤمنوا فقد وجب على قولهم ان أكثر ما شاء الله أن يكون لم يكن وأكثر ما شاء الله ان يكون كم يكن وأكثر ما شاء الله ان يكون كان وهو لا يشاء الله عندكم أكثر من الايمان الذي كان وهو يشاء واكثر ما شاء ان يكون لم يكن وهذا جحد لما أجمع عليه المسلون من ان ما شاء الله أن يكون كان وما لا يشاء لا يكون

■ جواب آخر ، و يقال لهم ، يستفاد من قول كم ان كثيرا عاشاءه ابليس أن يكون كان لان الكفر أكثر من الاعان واكثر ماكان هوشاءه فقد جعلم مشيئة ابليس أنف من مشيئة رب العالمين جل ثناؤه و تقدست أسماؤه لان اكثر ماشاءه كان واكثر ماكان قد شاءه وفي هذا ايجاب انكم قد جعلتم لابليس مرتبة في المشيئة ليست لرب العالمين تعالى الله عز وجل عن قول الظالمين على آكيرا.

سجواب آخر الله و يقال لهم ايما اولى بصفة الاقتدار من اذا شا ان يكون و يكون الشي كان لا يحالة و اذا لم يرده لم يكن أو من يريده أن يكون فلا يكون و يكون مالا يريد ؟ فان قالوا من لا يكون اكثر مايريده أولى بصفة الاقتسدار كابروا وقيل لهم . ان جاز لكم ما قلتموه جاز لقائل أن يقول من يكون مالا يعلمه أولى بالعلم بمن لا يكون الاما يعلمه وان رجعوا عن هذه المكابرة و زعموا ان من اذا أراد أمراً كان و اذا لم يرده لا يكون أولى بصفة الاقتدار لزمهم على مذاهبهم ان يكون ابليس لعنة الله عليه أولى بالاقتدار من الله عن وجل لان اكثر ما أراده كان واكثر ماكان قد أراده : وقيل لهم اذا كان من اذا أراد أمراكان واذا لم يرده لم يكن لائه أولى بالاقتدار من الله عزوجل اذا اراد أمراكان واذا لم يرده لم يكن لائه أولى بصفة الاقتدار.

عجواب : ويقال لهم ايما اولى بالآلوهية والسلطان من لا يكون الاما يعلمه ولا يغيب عن علمه شيء ولا يجوز ذلك عليه ؟ أو من يكون مالا يعلمه و يعزب عن علمه اكثر الاشياء ؟ فإن قالوا من لا يكون الا ما يعلمه ولا يعزب عن علمه شيء أولى بصفة الالوهية .. قيل لهم من فكذلك من لا يريد كون شيء الاماكان و لا يحون الاما يريده و لا يعزب عن ارادته شيء أولى بصفة الالوهية كا قلتم ذلك في العلم : وإذا قالواذلك تركوا قولهم ورجعواعنه وأثبتوا الله عز وجل مريداً لكل كائن وأوجبوا انه لا يريد أن يكون الاما يكون .

■جواب : و يقال لهم اذا قلتم انه يكون فى سلطانه تعالى مالا يريد فقــد كان اذن فى سلطانه ماكرهه فلابد من نعم فيقال لهم فاذاكان فى سلطانه ماكرهه

فها انكرتم أن يكون فى سلطانه ماياً بى كونه (١) فان اجابوا الى ذلك قيل لهم فقدكانت المعاصى شاء الله أم أبى وهذه صفة الضعف والفقر تعالى الله عن ذلك علماً كبيرا

◄ جواب : و يقال لهم أليس مما فعل العباد ما يسخطه تعالى وما يغضب عليهم اذا فعلوه فقد أغضبوه وأسخطوه؟ فلابد من نعم فيقال لهم فلوفعل العباد مالا يريد وما يكرهه لكانوا قد اكرهوه وهذه صفة القهر تعالى الله عن ذلك علواً كبيرا

■ جواب ■: و يقال لهم أليس قد قال الله تعالى عز وجل فعال لما يريد؟ فلا بد من نعم فيقال لهم فمن زعم ان الله تعالى فعل مالايريد وأراد أن يكون من فعله مالا يكون لزمه أن يكون قد وقع ذلك وهو ساه غافل عنه أو ان الضعف والتقصير عن بلوغ مالا يريده لحقه فلابد من نعم فيقال لهم فكذلك من زعم انه يكون في سلطان الله عز وجل مالا يريده من عبيده لزمه أحد أمرين اما أن يزعم ان ذلك كان عن سهو وغفلة أو أن يزعم ان الضعف والتقصير عن بلوغ مايريده لحقه والتقصير عن بلوغ مايريده الحقه والتقصير عن بلوغ مايريده المناسبة والتقصير عن بلوغ مايريده الحقه والتقصير عن بلوغ مايريده الحقه والتقصير عن بلوغ مايريده الحقه والتقصير عن بلوغ مايريده الته يكون في المناسبة والتقصير عن بلوغ مايريده الحقه والتقصير عن بلوغ مايريده الته والتقصير عن بلوغ مايريده الموريد والتقصير عن بلوغ مايريده الته والته ميريده الته والته ميريده الته والته والته

عجواب آخر عن الله ويقال لهم اليسمن زعم ان الله عز وجل فعل ما لا يعلمه قد نسب الله سبحانه الى ما لا يليق به من الجهل ؟ فلا بد من نعم فيقال لهم فكذلك من زعم ان عبد الله فعل ما لا يريده لزمه ان ينسب الله سبحانه الى السبو والتقصير عن بلوغ ما يريده فاذا قالوا نعم قيل لهم وكذلك يلزم من زعم ان العباد يفعلون ما لا يعلم الله نسب الله تعالى الى الجهل فلا بد من نعم فيقال لهم فكذلك اذا كان في كون فعل فعله الله وهو لا يريده إيجاب سبو او ضعف و تقصير عن بلوغ ما يريده فكذلك اذا كان من غيره ما لا يريده وجب اثبات سبو وغفلة أوضعف و تقصير عن بلوغ ما يريد لافرق في ذلك بين ما كان من غيره

■جواب آخر ويقال لهم اذا كان فى سلطان الله مالايريده وهو يعلمه

<sup>(</sup>۱) أي صيرورته

ولا يلحقه الضعف والتقصير عن بلوغ مايريده فماأنكرتم ان يكون فىسلطانه مالا يعلمه ولا يلحقه النقصان فان لم يجز هذالم يجز ماقلتموه به

ان قال قائل لم قلتمان الله مريد لكل كائن ان يكون ولكل مالا يكون ان لايكون؟ قيل له مالدليل على ذلك ان الحجة قدوضحت ان الله عزوجل خلق الكفر والمعاصى وسنبين ذلك بعد هذا الموضع من كتابنا: واذا وجب ان الله سبحانه خالق لذلك فقد وجبانه مريد له لانه لا يجوز ان يخلق مالا يريده ه

وجواب آخر : انه لا یحوزان یکون فی سلطان الله عزوجل من اکتساب العباد مالا پریده کا لا یحوزان یکون من فعله المجمع علی انه فعله مالا پریده لانه لو وقع من فعله مالا یعلمه لکان فی ذلك اثبات النقصان و كذلك القول لوقع من عباده مالا یعلمه فكذلك لا یجوز ان یقع من عباده مالا پریده لان ذلك یوجب ان یقع عن سهو وغفلة اوعن ضعف و تقصیرعن بلوغ ما پریده کا یجبذلك لو وقع من فعله المجمع علی لنه فعله مالا پریده: وأیضا فلو کانت المعاصی وهو لایشاء ان تکون لکان قد کره ان تکون وابی ان تکون وهذا یوجب ان تکون المعاصی کائنة شاء الله أم أبی وهذه صفة الضعف تعالی الله عن ذلك علوا کبیراه وقد أوضحنا ان الله لم یزل مریدا علی الحقیقة الذی علمه علیها فاذا کان "کفر بما یکون وقد علم ذلك فقد أراد أن یکون و

■جواب : و يقال لهم اذاكانالله عز وجل علم انالكفر يكون وأراد أن لا يكون ما علم على خلاف ما علم واذا لم يجز ذلك فقــد أراد أن يكون ما علم كا علم ه

التجواب : و يقال لهم لم أييتم أن يريد الله الكفر الذي علم انه يكون أن يكون قبيحا فاسدا متناقضا خلافا اللايمان ه ؟ فان قالوا ه لان مريد السفه سفيه ه قبل لهم ه ولم قلتم ذلك؟ أوليس قد أخبر الله تعالى عن ابن آدم انه قال لاخيه (لتنبسطت الى يدك لتقتلنى ما أنا بباسط يدى اليك لاقتلك انى أخاف الله رب العالمين انى أريد أن تبوم بائمى واثمك فتكون من أصحاب النار) ه فاراد أن لا يقتل أضاه لثلا يعذب وان يقتله إخوه حتى يبوم باثم قتله له وسائر

آثامه التي كانت عليه فيكون من أصحاب النار فاراد قتل أخيه الذي هو سفه ولم يكن بذلك سفيها فلم زعمتم أن الله سبحانه اذا أراد سفه العباد وجب أن ينسبذلك اليه ؟ ه

■ جواب ■: و يقال لهم ، قد قال يوسف عليه السلام (رب السجن أحب الى بما يدعوننى اليه ) ، وكان سجنهم اياه معصية فاراد المعصية التي هي سجنهم اياه دون فعل مايدعونه اليه ولم يكن بذلك سفيها في أنكرتم من أنه لا يجب اذا أراد البارى سبحانه سفه العباد بأن يكون قبيحا منهم خلافا للطاعة ان يكون سفيها ،

■ مسئلة أخرى ■: ويقال لهم أليس من يرى منا جرم المسلمين كان سفيها؟ والله سبحانه يراهم و لا ينسب الى السفه فلا بد من نعم؟ فيقال لهم فا أنكرتم أن من أراد السفه مناكان سفيها والله سبحانه يريذ سفه السفهاء و لا ينسب اليه أنه عز وجل سفيه تعالى الله عن ذلك «

■مسئلة أخرى : ويقال لهم السفيه منا انما كان سفيها لما أراد السفه لانه نهى عن ذلك ولانه تحت شريعة من هو فوقه ومن يحد له الحدود ويرسم له الرسوم فلما أتى مانهى عنه كان سفيها ورب العالمين جل ثناؤه وتقدست أسماؤه ليس تحت شريعة و لا فوقه من يحد له الحدود ويرسم له الرسوم ولا فوقه مبيح ولا حاظر و لا آمر ولا زاجر فلم يجب اذا أراد ذلك أن يكون قبيحا أن ينسب الى السفه سبحانه وتعالى ه

■ مسئلة ■: ويقال لهم أليس من خلا بين عبيده وبين امائه منا يزنى بعضهم بعض وهو لا يعجز عن التفريق بينهم يكون سفيها ؟ ورب العالمين عز وجل قد خلا بين عبيده وامائه يزنى بعضهم ببعض وهو يقدر على التفريق بينهم وليس سفيها وكذلك من أراد السفه منا كان سفيها ورب العالمين جل وعزيريد السفه وليس سفيها .

■ مسئلة أخرى : و يقال لهم من أراد طاعة الله منا كان مطيعاكما ان من أراد السفه كان سفيها ورب العالمين عز وجل يريد الطاعة وليس مطيعا فكذلك يريد السفه وليس سفيها .. ■ مسئلة أخرى ■: ويقال لهم قال الله عز وجل «ولوشا الله مااقتتلواه فاخبر أنه لوشا أن لايقتتلوا مااقتتلوا قال ولكن الله يفعل ما يريد من القتال فاذا وقع القتال فقد شا كما أنه لما قال «ولو ردوا لعادوا لما نهواعنه ، فقد أوجب أن الرد لوكان الى الدنيا لعادوا الى الكفر وانهم اذ لم يردهم الى الدنيا لم يعودوا فكذلك لو شا أن لا يقتتلوا لما اقتتلوا وإذا اقتتلوا فقد شاء أن يقتتلوا ،

سمسئلة أخرى : ويقال لهم قال الله عز وجل ( ولو سئنا لآتينا كل نفس هداها و لكن حق القول منى لا ملائن جهنم من الجنة والناس أجمعين) واذا حق القول بذلك فحا شاء أن يؤتى كل نفس هداها لانه انما لم يؤتها هداها لما حق القول بتعذيب المكافرين واذا لم يرد ذلك فقد شاء صلالتها ، فأن قالوا معنى ذلك لوشئنا لاجبر ناهم على الهدى واصطر رناهم اليه يه قيل لهم فاذا أجبرهم على الهدى واضطرهم اليه أيكونون مهتدين ؟ فان قالوا نعم قيل لهم فاذا كان اذا فعل الهمدى كانوا مهتدين فا أنكرتم لو فعل لفر المكافرين لمكانوا كافرين وهذا هدم لقولهم لانهم زعموا أنه لا يفعل المكفر الاكافر ويقال لهم أيضا على أى وجه ثبوتهم الهدى لو آتاهم آياه وشاء ذلك لهم ؟ فان طريق الالجاء قبل لهم واذا ألجاهم الى ذلك هل ينفعهم ما يفعلو نه على طريق الالجاء ؟ فان قالوا نعم قبل لهم فاذا أخبر أنه لو شاء لاتاهم الهدى لولا ماحق منه من القول انه يملاً جهنم واذا كان لوا لجاهم لم يكن نافعا لهم ولا من يلا للعذاب عنهم كا لم ينفع فرعون قوله الذى قاله عند الغرق والا لجاء فلا معنى المولكم لانه لولا ماحق من القول لا وتيت كل نفس هداها واتيان الهدى لفوله الذى قاله عند الغرق والا لهاء فلا معنى الوجه الذى قلتموه لا يزيل العذاب ..

سمسئلة أخرى : و يقال لهم قال الله عز وجل ( و لو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الارض ) وقال (ولو لا ان يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سقفا من فضة ) فأخبرانه لو لا ان يكون الناس مجتمعين على الكفر لبسط للكافرين الرزق وجعل لبيوتهم سقفا من فضة لكنه لم يبسط لهم الرزق ولم يجعل للكافرين سقفا من فضة فما أنكرتم من أنه لو لم يردان

يكفر الكافرون ماخلقهم مع علمه بانه إذا خلقهم كانواكافرين كما أنه لو أراد أن يكون الناس على الكفر مجتمعين لجعل للسكافرين سقفا من فضة ومعارج عليها يظهرون عليها يظهرون لكنه لم يجعل للكافرين سقفا من فضة ومعارج عليها يظهرون لئلا يكون الناس جميعا على الكفر متطابقين اذا كان فى علمه انه لو لم يفعل ذلك لكانوا جميعا على الكفر متطابقين »

# 🕿 باب الـكلام في تقدير أعمال العباد والاستطاعة والتعديل والتجويز 🖿

يقال للقدرية هل يجوز أرب يعلم الله عز وجل عباده شيئا لا يعلمه ؟ فان قالوا لا يعلم الله عباده شيئا الا وهو به عالم: قيل لهم فكذلك لا يقدرهم على شيء الا وهو عليه قادر فلا بد من الاجابة الى ذلك فيقال لهم فاذا أقدرهم على الكفر فهو قادر على ان يخلق الكفر لهم واذا قدر على خلق الكفر لهم فلم تثبتوا خلق كفرهم فاسدا متناقضا باطلا وقد قال تعالى و فعال لما يريد ، واذا كان الكفر عما أراد فقد فعله وقدره ويرد عليهم في اللطف: يقال لهم أليس الله عز وجل قادرا على ان يفعل بخلقه من بسط الرزق مالو فعله بهم البغوا ؟ وان يفعل بهم مالوفعله بالكفارلكفروا ؟ كاقال (ولو بسط المالرزق لعباده لبغوا ؟ وان يفعل بهم مالوفعله بالكفارلكفروا ؟ كاقال (ولو بسط المالرزق لعباده لبغوا في الارحن البيوتهم مقفا من فضة) الآية . فلابد من نعم: فيقال لهم فى أنكرتم من أنه قادر على أن يفعل بهم لطفا لو فعله بهم الامنوا اجمهون كما أنه قادر على أن يفعل بهم كفروا كلهم ه

سمسئلة آخرى : و يقال لهم اليس قد قال الله عز وجل (ولو لا فضل الله عليكم و رحمته لا تبعتم السيطان الا قليلا) ( ولو لا فضل الله عليكم و رحمته مازكي منكم من أحد ابدا) وقال (فاطلع فرآه في سواء الجحيم) ـ يعنى في وسط الجحيم قال (تالله ان كدت لتردين ولو لا نعمة لكنت من المحضرين) ما الفضل الذي فعله بالمؤمنين الذي لو لم يفعله لا تبعوا الشيطان؟ ولو لم يفعله مازكي منهم من احد ابدا؟ وما النعمة التي لو لم يفعله لكان من المحضرين؟ وهل ذلك شي ملم يفعله بالكافرين وخص بهم المؤمنين؟ فان قالوا نعم فقد تركوا قولهم و اثبتوا لله عز وجل نعما وخص بهم المؤمنين؟ فان قالوا نعم فقد تركوا قولهم و اثبتوا لله عز وجل نعما

وفضلاعلى المؤمنين ابتدأهم بجميعه ولم ينعم بمثله على الكافرين وصاروا إلى القول بالحق وان قالوا قد فعل الله ذلك اجمع بالكافرين لما فعله بالمؤمنين فعل لهم فاذا كان الله عز وجل قد فعل ذلك اجمع بالكافرين فلم يكونوا زاكين وكانوا للشيطان متبعين وفى النار محضرين وهل يجوزان يقول للمؤمنين لولاا فى خلقت لكم الايدى والارجل لكنتم للشيطان متبعين ؟ وهو قد خلق الايدى والارجل للكافرين وكانوا للشيطان متبعين ؟ فان قالوا لا يجوز ذلك ، قيل لهم وكذلك لا يجوز ماقلتموه وهذا يبين ان القه عزوجل اختص المؤمنين من النعم والتوفيق والتسديد عما لم يعط الكافرين وفضل عليهم المؤمنين ،

#### ■ مسئلة في الاستطاعة ■

و يقال لهم أليست استطاعة الايمان نعمة من الله عز وجل وفضلا واحسانا ؟ فاذا قالوا نعم قبل لهم فما أنكرتم أن يكون توفيقا وتسديدافلا بد من الاجابة الى ذلك و يقال لهم فاذا كان السكافرون قادر ينعلى الايمان ف أنكرتم أن يكونوا موفقين للايمان و لوكانواموفقين مسددين لكانوامدوحين واذا لم يجز ذلك لم يجز أن يكونوا على الايمان قادرين و وجب أن يكون الله عز وجل اختص بالقدرة على الايمان المؤمنين

■ مسئلة أخرى ■: يقال لهم و لوكانت القدرة على الكفر قدرة على الايمان فقد رغب اليه في القدرة على الكفر فلا رأينا المؤمنين يرغبون الى الله عز وجل في قدرة الايمان و يزهدون في قدرة الكفر علمنا أن الذي رغبوا فيه غير الذي زهدوا فيه م

سمسئلة أخرى إن يقال لهم أخبرونا عن قوة الايمان أليست فضلا. من الله عز وجل؟ فلا بد من نعم فيقال لهم فالتفضل أليس هو ماللمتفضل أن لا يتفضل به وله أن يتفضل به ؟ فلا بد من الاجابة الى ذلك بنعم لان ذلك هو الفرق بين الفضل و بين الاستحقاق و يقال لهم وللمتفضل اذا أمر بالايمان أن يرفع التفضل و لا يتفضل به في أمرهم بالايمان وان خذلهم و لم يعطهم قدرة على الايمان: وهذا هو قولنا ومذهبنا.

◄جواب : و يقال لهم هيل يقدر الله على توفيق يوفق به الـكافرين

حتى يكونوا مؤمنين ؟ فان قالوا لا ، نطقوا بتعجيز الله عز وجل تعالى الله عن ذلك علواً كبيرا وان قالوا نعم يقدر على ذلك و لو فعل بهم التوفيق لآمنوا تركوا قولهم وقالوا بالحق «

سمسئلة الله الله عن قول الله عزوجل (وماالله يريد ظلما للعباد)
وعن قوله (وما الله ير يد ظلماً للعالمين) قيل لهم معنى ذلك انه لا يريد أن
يظلم الانه قال وما الله يريد ظلماً لهم ولم يقل لا يريد ظلم بعضهم لبعض فلم
يرد أن يظلمهم وان كان أراد ظلم بعضهم لبعض أى فلم يرد أن يظلمهم وان
كان أراد أن يتظالموا م

■ مسئلة ■: وان سألوا عن قول الله تعالى (ماترى فى خاق الرحمن من تفاوت) قالوا والكفر متفاوت فكيف يكون من خلق الله ؟ والجواب عن ذلك أنه عز وجل قال ( خلق سبع سموات طباقا ماترى فى خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور ثم ارجع البصر كرتين ينقلب اليك البصر خاستًا وهو حسير) فانما عنى حينتذ وما ترى فى السموات من فطور لانه ذكر خلق السموات ولم يذكر الكفر واذا كان هذا على ماقلنا بطل ما قالوه والحد لله رب العالمين ،

■ جواب 
■ : و يقال لهم هل تعرفون نله عز وجل نعمة على أنى بكر الصديق رضى الله عنه خص بها دون أبى جهل ابتـداء ؟ فان قالوا لا فحش قولهم وان قالوا نعم تركوا مذاهبهم لانهم لايقه لون ان الله خص المؤمنين في الابتداء بما لم يخص به الـكافرين

■ مسئلة ■ : وان سألوا عن قول الله عز وجل (ما خلقنا السهاء والارض وما بينهما باطلا) فقالوا همذه الآية تدل على أن الله عز وجل لم يخلق الباطل (والجواب) عن ذلك إن الله عز وجل أراد تكذيب المشركين الذين قالوا لاحشر و لا نشور و لا اعادة فقال تعالى ماخلقت ذلك وأنا لاأثيب من أطاعنى و لا أعاقب من عصائى كاظن الكافرون انه لاحشر ولا نشور ولا ثواب ولاعقاب ألا تراه قال (ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار) و بين ذلك بقوله (أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين

ف الارض أم نجعل المتقين كالفجار) اى لانسوى بينهم فى ان نفنيهماجمعين و لا نعيدهم فيكون سبيلهم سبيلا واحداً ه

الله مسئلة الد: وإن سألوا عن قول الله عز وجل ( ماأصابك من حسنة فن الله وما اصابك من سيئة فن نفسك ) والجواب عن ذلك ان الله عز وجل قال وان تصبهم حسنة يعنى الخصب والخير يقولوا هذه من عندك أى لشؤمك قال سيئة يعنى الجدو بة والقحط والمصائب قالواهذه من عندك أى لشؤمك قال الله يامحمد (قل كل من عند الله فال هؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثا ) فى قولهم ( ماأصابك من حسنة فن الله وما أصابك من سيئة فن نفسك ) فى قولهم لأن ما تقدم من الكلام يدل عليه لأن القرآن لا يتناقض و لا يجوز أن يقول فى آية أن الكل من عند الله عمى أن ماأصاب الناس هو غير مااصابوه تليما أن الكل ليس من عند الله على أن ماأصاب الناس هو غير مااصابوه وهذا يبين بطلان تعلقهم بهذه الآية وموجب علهم الحجة ه

مسئلة من وان سألوا عن قول الله عز وجل (ماخلقت الجن والانس الاليعبدون) فالجواب عن ذلك ان الله عز وجل إنما عنى المؤمنسين دو ن الكافرين لانه اخبرنا انه ذرأ لجهنم كثيرا منخلقه فالدين خلقهم لجهنم واحصاهم وعدهم وكتبهم باسمائهم واسماء آبائهم وامهاتهم غير الذين خلقهم لعبادته م

## 🛥 مسئلة في التكليف 🛥

ويقال لهم أليس قد كلف الله عزوجل الكافرين ان يستمعوا الحق ويقبلوه ويؤمنوا بالله؟ فلا بد من نعم: فيقال لهم فقد قال الله عز وجل ( ما كانوا يستطيعون السمع) وقال ( وكانوا لا يستطيعون سمعاً ) وقد كلفهم استهاع الحق عرواب : ويقال لهم أليس قد قال الله عز وجل ؟ ( يوم يكشف عن ساق و يدعون الى السجود فلا يستطيعون ) أليس قد أمرهم عز وجل بالسجود في الآخرة ؟ وجاء في الخبران المنافقين يجعل في أصلابهم كالصفائح فلا يستطيعون السجود وفي هذا تثبيت لما نقوله من أنه لا يحب لهم على الله عز وجل اذا أمرهم ان يقدرهم وهو بطلان قول القدرية ه

# 🗯 مسألة في إيلام الاطفال 🖷

و يقال لهم أليس قد آلم الله عز وجل الاطفال فى الدنيا بآلام أوصلها اليهم؟ كنحو الجذام الذى يقطع أيديهم وأرجلهم وغير ذلك بما يؤلمهم به وكان ذلك سائغا جائزا فاذا قالوا نعم قيل لهم فاذا كان هذا عدلا فما أنكرتم أن يؤلمهم فى الآخرة ويكون ذلك منه عدلا فان قالوا آلمهم فى الدنيا لتعتبر بهم الآباء قيل لهم فاذا فعل بهم ذلك فى الدنيا ليعتبر بهم الآباء وكان ذلك منه عدلا فلم لايؤلم أطفال الكافرين فى الآخرة ليغيظ بذلك آباءهم ويكون ذلك منه عدلا؟ وقد قيل فى الحنبران الإطفال تؤجج لهم ناريوم القيامة ثم يقال لهم اقتحموها فن اقتحمها أدخل الجنة ومن لم يقتحمها أدخله النار..

■جواب : و يقال لهم اليس قد قال الله تعالى ؟ (تبت يدا ابي لهب و تب ما غنى عنه ماله وما كسب سيصلى نار آ ذات لهب) « وامره مع ذلك بالإيمان فاوجب عليه ان يعلم انه لايؤمن وان الله صادق فى اخباره عنه انه لايؤمن وامره مع ذلك ان يؤمن و لا يجتمع الايمان والعلم بأنه لا يكون ه ولا يقدر القادر على ان يؤمن وان يعلم انه لايؤمن واذا كان هذا هكذا فقد أم الله سبحانه ابالهب بمالا يقدر عليه لانه امره ان يؤمن وانه يعلم انه لايؤمن وائه يعلم انه لايؤمن وائه علم انه لايؤمن لايؤمن وان يقل الهم أليس أمرالته عز وجل بالايمان من علم انه لايؤمن ؟ فان قالوا فعم يقال لهم فائتم قادرون على الايمان و يتأتى لكم ذلك وان قالوا لا وافقوا وان قالوا فعم زعموا ان العباد يقدرون على الخروج من علم الله تعالى الله عز وجل عن ذلك علم الله تعالى الله عز وجل عن ذلك علم آكيراً.

## 🚆 الرد على المعتزلة

قال ابو الحسن الاشعرى و يقال لهم اليس المجوس اثبتوا ان الشيطان يقدر على الشر الذى لايقدرالله عز وجل عليه فكانوا بقولهم هذاكافرين ؟ فلابد

<sup>(</sup>١٠) كذا بالاصل ولا يخفى ان في هذه المسألة نقصا وتحريفا

من نعم.. فيقال لهم فاذا زعمتم ان الكافرين يقدرون على الكفر والله عز وجل لا يقدر عليه فقد زدتم على المجوس فى قولهم لا نكم تقولون معهم ان الشيطان يقدر على الشروالله لا يقدر عليه وهذا بما يبينه الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ان القدرية بجوس هذه الا ممة ، وانماصاروا بجوس هذه الامة لانهم قالوا بقول المجوس،

الله مسئلة الله وزعمت القدرية انا نستحق اسم القدر لانا نقول ان الله عز وجل قدر الشر والكفر فن يثبت القدركان قدريا دون من لم يثبته و فيقال ملم القدرى هو من يثبت القدر لنفسه دون ربه عز وجل وانه يقدر أفعاله دون خالقه وكذلك هو فى اللغة لان الصائغ هو من زعم أنه يصوغ دون من يقول انه يصاغ له والنجار هو من يضيف النجارة الى نفسه دون من يزعم انه ينجر له فلما كنتم تزعمون انكم تقدرون اعمالكم وتفعلونها دون ربكم وجب ان تكونوا قدرية و لم نكن نحن قدرية لانا لم نضف الاعمال الى انفسنا دون ربنا عز وجل و لم نقل انا نقدر ها دونه وقلنا انها تقدر لنا و

■جواب : و يقال لهم اذكان من أثبت التقديرية عز وجل قدريا فيلزمكم اذا زعمتم ان الله عز وجل قدر السموات والارض وقدر الطاعات ان تكونوا قدرية فاذا لم يلزم هذا فقد بطل قولكم وانتقض كلامكم ..

### 🛥 مسئلة في الحتم 🛥

يقال لهم: اليس قد قال الله عز وجل (ختم الله على قلو بهم وعلى سمعهم وعلى ابصارهم غشاوة) وقال عزوجل (فن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام ومن يرد أن يصله يجعل صدره ضيقا حرجا) فجبرونا عن الذين ختم الله على قلو بهم وعلى سمعهم اتز عمون أنه هداهم وشرح للاسلام صدورهم واضلهم؟ فأن قالوا نعم تناقض قولهم: كيف القفل الذي قال الله عز وجل (ام على قلوب اقفالها) مع الشرح والضيق مع السعة والهدى مع الضلال؟ أن كان هذا جاز أن يحتمع التوحيد والالحاد الذي هو ضد التوحيد: والكفر والإيمان معاً في قلب واحدوان لم يجز هذا لم يجز ما قلته وه فان قالوا الحتم والضيق والعنلال معاً في قلب واحدوان لم يجز هذا لم يجز ما قلته وه فان قالوا الحتم والضيق والعنلال المجوز إن يحتمع مع شرح الله الصدر قيل لهم وكذلك الهدى لا يجتمع مع شرح الله الصدر قيل لهم وكذلك الهدى لا يجتمع مع الصلال

واذا كان هكذا فماشر - القصدور الكافرين للا يمان بل ختم على قلو بهم وأقفلها عن الحق وشد عليها كما دعا نبي الله موسى عليه السلام على قومه فقال (ر بنااطمس على أموالهم واشدد على قلو بهم فلا يؤمنوا حتى يروا العذاب الاليم) وقال الله عز وجل (قد اجيبت دعو تكما) وقال عز وجل يخبر عن الكافرين انهم قالوا (قلو بنا في اكنة بما تدعونا اليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا و بينك حجاب) فاذا خلق الله الاكنة في قلو بهم والقفل والزيغ لان الله تعالى قال (فلما زاغوا أزاغ الله قلو بهم) والحتم وضيق الصدر ثم أمرهم بالايمان الذي علم انه لا يكون فقد أمرهم بما لا يقدرون عليه واذا خلق الله في قلو بهم ما ذكر ناه من الضيق عن الايمان الم الذي في قلوبهم ؟ وهذا يبين ان الله خلق كفرهم ومعاصيهم «

سجواب سو يقال لهم قال الله عز وجل لنبيه عليه السلام (ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن اليهم شيئا قليلا) وقال يخبر عن يوسف ولقد همت به وهم بها لولاأن رأى رهان ربه ه فحدثونا عن ذلك التثبيت والبرهان هل فعله الله عز وجل بالكافرين أو ماهو مثله ؟ فان قالوا لا . تركوا القول بالقدر وان قالوا نعم قيل لهم فاذا كان لم يركن اليهم من أجل التثبيت فيجب لوكان فعل ذلك بالكافرين أن يثبتوا عن الكفر واذا لم يكونوا عن الكفر مفترقين فقد بطل أن يكون فعل بهم مثل مافعله بالنبي صلى الله عليه وسلم من التثبيت الذى لما فعله به لم يركن الى المكافرين ،

#### ■مسئلة في الاستثناء ◄

يقال لهم خبرونا عن مطالبة رجل بحق فقال له والله لأعطينك ذلك غدا ان شا الله أليس الله شائيا أن يعطيه حقه ؟ فان قالوا نعم يقال لهم أفرأيتم ان جاء الغد فلم يعطه حقه أليس لايحنث ؟ فلابد من نعم . فيقال لهم فلوكان الله شاء أن يعطيه حقه لحنث اذا لم يعطه كما لوقال والله لأعطينك حقك اذا طلع الفجر غدا ثم طلع ولم يعطه يكون حائثا «.

# ■ مسئلة في الآجال

يقال لهم أليس قد قالانته عز وجل ( فاذا جاء أجلهم لايستأخرون ساعة

ولا يستقدمون) وقال (ولن يؤخر الله نفسا اذا جاء أجلها) ؟ فلابد من نعم يقال لهم فخبرونا عمن قتسله قاتل ظلما أتزعمون انه قتل فى اجله أو باجله ؟ فان قالوا نعم وافقوا وقالوا بالحق وتركوا القدروان قالوا لا قيل لهم : فمتى أجل هذا المقتول ؟ فان قالوا الوقت الذي علم الله انه لولم يقتل لنزوج امرأة علم انها امرأته وان لم يبلغ الى نيزوجها واذا كان فى معلوم الله انه لولم يقتل وبقى لكفر أن تكون النارداره واذا لم يجز هذا لم يجز أن يكون الوقت الذي لم يبلغ اليه أجلا له على ان هذا القول لا يفيد لقول الله عزوجل (فاذا جاء أجلهم لا يستأخر ون ساعة ولا يستقدمون «

■مسئلة اخرى ■ ويقال لكم اذا كان القاتل عندكم قادرا على ان لايقتل هذا المقتول فيعيش فهو قادر على قطع اجله وتقديمه قبل اجله وهو قادر على تأخيره الى اجله فالانسان على قوله كم يقدر ان يقدم آجال العباد و يؤخرها ويقدر ان يبقى العباد و يباغهم و يخرج ارواحهم وهذا الحاد فى الدين «

#### ■مسئلة في الارزاق

ويقال لهم خبرونا عمن اغتصب طعاما فاكله حراما هل رزقه الله ذلك الحرام؟ فان قالوا نعم تركوا القدر وان قالوا لا قيل لهم فن اكل جميع عمره الحرام فما رزقه الله شيئا اغتمدى به جسمه ويقال لهم فاذا كان غيره يغتصب له ذلك الطعام ويطعمه اياه الى ان مات فرازق هذا الانسان عندكم غير الله و في هذا اقرار منهم ان للخلق رازقين احدهما يرزق الحلال والآخر يرزق الحرام وان الناس تنبت لحومهم وتشتد عظامهم والله غير رازق لهم ما اغتذوا به واذا قلتم انالله لم يرزقه الحرام لزمكم انالله لم يغذه به ولاجعله قواما لجسمه وان لحمه وجسمه قام وعظمه اشتد بغير الله عز وجل وهو من رزقه الحرام وهذا كفر عظيم ان احتملوا.

#### 🛚 مسئلة اخرى في الارزاق 🖿

و يقال لهم لم أبيتم ان يرزق الله الحرام ؟ فان قالوا لانه لو رزق الحرام لملك الحرام يقال لهم خبر و نا عن الطفل الذي يتغذى من لبن أمه وعن البهيمة التي ترعى الحشيش من يرزقهما ذلك ؟ فان قالوا الله قيل لهم هل ملكهما وهل

للبيمة ملك ؟ فان قالوا لاقيل لهم فلم زحمتم أنه لو رزق الحرام لملك الحرام ولم يملكه يرزق الله الشيء ولا بملكه ؟ ويقال لهم هل أقدر الله العبد على الحرام ولم يملكه أياه ؟ فان قالوا نعم يقال لهم ف أنكرتم ان يرزقه الحرام وان لم يملكه أياه » حواب على يقال لهم اذا كان توفيق المؤمنين بالله فى أنكرتم ان يكون خدلان الكافرين من قبل الله والا فان زحمتم ان الله وفق الكافرين للا يمان فقولوا عصمهم من الكفر وقد وقع الكفر منهم فان أثبتوا ان الله خدلهم قبل لهمها لخذلان من الله أليس هو الكفر الذي خلقه فيهم ؟ فان قالوا نعم وافقوا وان قالوا لا قبل لهم فى ذلك الحذلان الذي خلقه فان قالوا تحليته ايام والكفر قبل لهم أوليس من قولكم أن الله عز وجل خلا بين المؤمنين و بين الكفرة فيل لهم أوليس من قولكم أن الله عز وجل خلا بين المؤمنين و بين الكفرة فان قالوا نعم قبل لهم فاذا كان الحذلان التخلية بينهم و بين الكفر فقد لزمكم ان يكون خذل المؤمنين لانه خلى بينهم و بين الكفروهذا خروج عن الدين فلابد لهم ان يثبتوا الحذلان الكفرالذي خلقه الله فيهم فيتركوا القول بالقدر »

■ مسئلة ان سأل سائل من اهل القدر فقال هل يخلو العبد من أن يكون بين نعمة يجب عليه ان يشكر الله عليها أو بلية يجب عليه الصبر عليها قيل له العبد لا يخلو من نعمة وبلية والنعمة يجب على العبد ان يشكر الله عليها والبلايا على ضربين منها ما يجب الصبر عليها كالامراض والاسقام وما أشبه ذلك ومنها ما يجب عليه الاقلاع عنها كالكفر والمعاصى »

■ مسئلة وان سألوا فقالوا أيما خير الحير أو من الحير منه ؟ قيل لهم من كان الحير منه متفضلا به فهو خير من الحير فان قالوا فايما شر الشر أو من الشر منه ؟ قيل لهم من كان الشر منه جائرا به فهو شر من الشر والله عز وجل يكون منه الشر خلقا وهو عادل به فلذلك لايلز منا ماسألتم عنه على انكم ناقضون لاصولكم لأنه ان كان من كان الشر منه فهو شرمن الشر وقد خاق الله عز وجل الميس الذي هو شر من الشر الذي يكون منه فقد خاق ماهو شر من الشر وركلها وهذا نقض دينكم وفساد مذهبكم ...

يقال المعتزلة أليس قد قال الله عز وجل (الم ذلك الكتاب لاريب فيه هدى المعتذب) فاخبر ان القرآن هدى المتقين؟ فلا بد من نعم فيقال لهم أوليس قد ذكر الله عزوجل القرآن فقال (والدين لا يؤمنون فى آذانهم وقروهو عليهم عمى) عبر أن القرآن على السكافرين عمى ؟ فلابد من نعم ويقال لهم فهل يجوزأن يكون من أخبر الله عز وجل ان القرآن له هدى هو عليه عمى ؟ فلابد من لا فيقال لهم فكما لا يجوز أن يكون القرآن عمى على من أخبر الله انه له هدى كذالك الا يجوز أن يكون القرآن همى على من أخبر الله انه له هدى كذالك

■ مسئلة أخرى ◄ ثم يقال لهم اذا جاز أن يكون دعاء الله الى الايمان هدى لمن قبل ولمن لم يقبل فما أنكرتم دعا ابليس الى الكفر اضلالا لمن قبل ولمن لم يقبل فان كان دعاء ابليس الى الكفر اضلالا للكافرين الذين قبلوا عنه دون المؤمنين الذين لم يقبلوا عنه فما أنكرتم أن دعا الله عز وجل الى الايمان هدى للمؤمنين الذين لم يقبلوا عنه دون الكافرين الذين لم يقبلوا عنه والا فما الفرق بين ذلك ؟ ه

■مسئلة أخرى و يقال لهم أليس قال الله عزوجل (يضل به كثيرا)؟ فهل يدل قوله يضل به كثيرا على أنه لم يضل السكل لانه لو أراد الكل لقال يضل به الكل فلما قال يضل به كثيرا علمنا أنه لم يضل الكل؟ فلا بد من نعم فيقال لهم أن قوله ويهدى به كثيرا دليل على أنه لم يرد الكل لانه لو أراد الكل لقال ويهدى به الكل فلما قال ويهدى به كثيرا علمنا أنه لم يهد الكل وفي هذا ابطال قولكم أن الله هدى الحلق أجمعين به

سمسئلة أخرى : ويقال لهم اذا قلتم ان دعاء الله الى الايمان هدى المكافرين الذين لم يقبلوا عن الله أمره فما أنكرتم أن يكون دعاء الله الى الايمان نفعا وصلاحا وتسديدا للكافرين الذين لم يقبلوا عن الله أمره وما انكرتم أن يكون عصمة لهم من الكفر وان لم يكونوا من الكفر معتصمين وان يكون توفيقا للايمان وان لم يوفقوا للايمان وفي هذا ما يجب ان الله سدد الكافرين وأصلحهم وعصمهم و وفقهم للايمان وان كانوا كافرين وهذا عا

لايحوزلان الكافرين مخذولون وكيف يكونون موفقين للايمان وهم مخذلون؟ فان جاز أن يكون الكافر موفقا للايمان فما أنكرتم ان يكون الايمان له متفقا فان استجاز هذا فما انكرتم ان يستحيل ماقلتموه ه

### ■ مسئلة في الضلال

يقال لهمهل أضل الله الكافرين عن الايمان أوعن الكفر؟فان قالوا عن الكفرقيل لهم فكيف يكونون ضالين عن الكفرذاهبين عنه وهم كافر ون ؟ فان قالوا اضلهم عن الايمان تركوا قولهم وان قالوا نقول ان الله اضلهم ولم يضلهم عن شيء قيل لهم ماالفرق بينكم و بين من قال ان الله هدى المؤمنين لاالى شيء؟ فان استحال أن يهدى المؤمنين لاالى الايمان فما انكرتم من انه محال أن يهدى المؤمنين لاالى الايمان فما انكرتم من انه محال أن يصل المكافرين لاعن الايمان به

المسئلة اخرى ا: ويقال لهم مامعنى قول الله عزوجل (ويضل الله الظالمين) فان قالوا معنى ذلك آنه يسميهم ضالين ويحكم عليهم بالضلال قيل لهم أليس خاطب الله العرب بلغتها فقال (بلسان عربى مبين) وقال (وما ارسلنا من رسول الا بلسان قومه) ؟ فلا بد من أنعم فيقال لهم فاذا كان انزل الله القرآن بلسان العرب فن اين وجدتم فى لغة العرب ان يقال أضل فلان فلانا أى سهاه ضالا ؟ فان قالوا وجدنا القائل يقول اذا قال رجل لرجل ضال قد ضللته قيل لهم قد وجدنا العرب يقولون ضلل فلان فلانا اذا سماه ضالا ولم نجدهم يقولون أضل فلان فلانا بهذا المعنى فلما قال الله عزوجل (ويضل الله الظالمين) لم يجز أن يكون ذلك معنى ذلك الاسم والحكم عزوجل (ويضل الله الطلم أضل فلان فلانا اذا سماه ضالا بطل تأويلك عزوجل (ويضل العرب أن يقال أضل فلان فلانا اذا سماه ضالا بطل تأويلك إذا كان خلاف لسان العرب ن

مسئلة أخرى ■: ويقال لهم اذا قلتم إن الله أضل الكافرين بأن سماهم ضالين وليس ذلك فى اللغة على ماادعيتموه فيلزمكم اذا سمى النبي صلى الله عليه وسلم قوما ضالين فاسدين بان يكون قد أضلهم وأفسدهم بأن سماهم ضالين فاسدين واذا لم يجز هذا بطل أن يكون معنى يضل الله الظالمين الإسم والحكم كما ادعيتم،

على الله تعد الله الله الله الله تعالى (من يهد الله فهو المهتد ومن يضل فلن تجد له ولياً مرشدا ) وقال عز وجل (كيف يهدى الله قوما كفروا بعد إيمانهم )؟ فذكر أنه لايهديهم وقال ( والله يدعو الى دار السلام ويهدى من يشاء الى صراط مستقيم ) فجعل الدعاء عاما والهدى خاصا وقال (لايهدى القوم المكافرين) فاذا أخبرالله عز وجل أنه لايهدى القوم المكافرين فكيف يجوز لقائل أن يقول أنه هدى الكافرين مع إخباره أنه لايهديهم ومع قوله ( انك لا تهدى من أحببت و لكن الله يهدى من يشاء ) ومع قوله ( ليس عليك هداهم ولكن الله يهدى من يشاء ) ومع قوله ( ولو شئنا لاتينا كل نفس هداها) ؟ وان جاز هذا جاز ان يقال أضل المؤمنين مع قوله ( من يهد الله فهو المهتدى ) ومع قوله ( هدى للمتقين ) فان لم يكن ذلك فيا أنكرتم أنه لا يجوز أن يهدى الكافرين مع قوله (لايهدى القوم المكافرين ) ومع سائر الآيات التي طالبناكم بها م

■جواب﴾: ويقال لهم أليس قد قال الله عزوجل (أفرأيت من اتخذ الهه هواه وأضله الله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة)؟ فلا بد من نعم فيقال لهم «فاضلهم ليضلوا أو ليهتدوا فان قالوا أضلهم ليهتدوا؟ وان جاز هذا جازان يضلهم ليهتدوا؟ وان جاز هذا جازان يهديهم ليضلوا واذا لم يجزان يهدى المؤمنين ليضلوا فما أنكرتم من أنه لا يجوز أن يضل الكافرين ليهتدوا «

الله تعالى ينفعهم فلا ينتفعون وانه يصلحهم فلا ينصلحون واذا جازأن ينفع من لا ينتفع بنفعه فلا ينتفعه فلا ينصلحون واذا جازأن ينفع من لا ينتفع بنفعه فما أنكرتم من أنه يضرمن لا تلحقه المضرة فان كان لا يضر الا لمن يلحقه المضرر فكذلك لا ينفع الا منتفعا ولو جازأن ينفع من ليس منتفعا جازأن يقدر من ليس مقتدرا واذا استحال ذلك استحال أن ينفع من ليس منتفعا و يهدى من ليس مهتديا.

■مسئلة الله عنها تقولون اليسقد قال الله عز وجل (شهر رمضان الذي آنزل فيه القرآن هدى للناس و بينات) ؟ فما أنكرتم أن يكون القرآن

هدى للكافرين والمؤمنين قيل لهم الآية خاصة لأن الله عز وجل قد بين لنا أنه هدى للمتقين وخبرنا أنه لايهدى السكافرين والقرآن لايتناقض فوجب أن يكون قوله هدى للناس أراد المؤمنين دو ن السكافرين «

■ سؤال ■: فإن قال قائل أليس قد قال الله عز وجل (ابما تنذر من اتبع الذكر) وقال (ابما أنت منذرمن يخشاها) وقد أنذر النبي صلى الله عليه وسلم من اتبع الذكر ومن لم يتبع ومن خشى ومن لم يخش ه؟ قبل له ه نعم فإن قالوا في أنكرتم أن يكون قوله هدى للمتقين أراد به هدى لهم ولنيرهم قبل لهم إن معنى قول الله عز وجل (ابما تنذر من اتبع الذكر) انما أراد به ينتفع بانذار لله من اتبع الذكر وقوله (ابما أنت منذر من يخشاها) أراد أن الانذار ينتفع به من يخشى الساعة و يخاف العقوبة فيها وان الله عز وجل قد أخبر في موضع آخر من القرآن انه أنذر الكافرين فقال (ان الذين كفروا أخبر في موضع آخر من القرآن انه أنذر الكافرين فقال (ان الذين كفروا وقال (وانذر عشير تك الاقربين) وقال (انذر تكم صاعقة مثل صاعقة عاد وتمود) وهذا خطاب للكافرين فلما اخبر الله عز وجل في آيات من القرآن انه انذر المؤمنين والكافرين فلما اخبرنا الله الذكر وجب بالقرآن ان الله قد انذر المؤمنين والكافرين فلما اخبرنا الله هدى للمتقين وعمى على الكافرين وأخبرنا انه لا يهدى الكافرين وجب ان يكون القرآن هدى للمؤمنين دو ن الكافرين «

■ سؤال ان سأل سائل عن قول الله عز وجل ( فأما ممود فهدیناهم فاستحبوا العمی علی الهدی ) فقال ألیس ممود کانوا کافرین وقد اخبر الله انه هداهم ه؟ قبل له ه لیس الآمر کما ظننت والجواب فی هذه الآیة علی وجهین ه احدها ه ان ممود علی فریقین کافرین ومؤمنین وهم الذین أخبرانه انجاهم مع صالح بقوله عز وجل ( نجینا صالحا والدین آمنوا معه ) ه فالدین عنی الله عز وجل وجل من ممود انه هداهم هم المؤمنون دون الکافرین لآن الله عز وجل قد بین لنا فی القرآن انه لا یهدی الکافرین والقرآن لا یتناقض بل یصدق بعضه بعضا فاذا اخبرنا فی موضع انه لا یهدی الکافرین مم أخبر فی

موضع أنه هدى ثمود علمنا أنه انما أراد المؤمنين من ثمود دون الكافرين. والوجه الآخر «ان الله عز وجل عنى قوما مر. ممود كانوا مؤمنين ثم ارتدوا فاخبر انه هداهم فاستحبوا بعد الهداية الكفر على الايمان وكانوا في حال هداهم مؤمنين. فإن قال قائل معترضا في الجواب الاول كيف يجوز ان يقول فهديناهم ويعنى المؤمنين من ثمود و يقول فاستحبوا يعنى الكافرين منهم وهم غير مؤمنين ؟ يقال له هذا جائز في اللغة التي ورد بها القرآن أن يقول فهديناهم ويعنى المؤمنين من ثمود ويقال فاستحبوا يعنى الكافرين منهم وقد ورد القول بمثل هذا قال الله عز وجل (وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم) يعنى الكفار ثم قال (وماكان الله معذبهم وهم يستغفرون) يعنى المؤمنين ثم يعنى الكفار في ما الله في جواز يعنى الماعترض به الخطاب بهذا أن يكون ظاهره لجلس والمراد به جنسان فبطل مااعترض به المعترض ودل على جهله «

## 🗷 باب ذكر الروايات في القدر 📰

روى معاوية بن عرو قال ثنا زائدة قال حدثنا سليمان الاعش عن زيد ابن وهب عن عبد الله بن مسعود قال أخبرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الصادق المصدوق وان خلق أحدكم يجمع فى بطن أمه فى أربعين ليسلة ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يبعث الله الملك قال فيؤمر بأربع كلمات يقال اكتب أجله و رزقه وعمله وشقى أو سعيد ثم ينفخ فيه الروح قال فان أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها الا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل عمل أهل النار فيدخلها وارب أحدكم ليعمل بعمل أهل النار فيدخلها وارب أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها الا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيختم له بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه و روى معاوية بن عمرو قال الكتاب فيختم له بعمل أهل الجنة فيدخلها ، و روى معاوية بن عمرو قال ثنا زائدة عن الاعمش عن أبى صالح عن ابى هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ، احتج آدم وموسى قال موسى يا آدم انت الذى خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه اغويت الناس واخرجهم من الجنة قال فقال آدم انت موسى فيك من روحه اغويت الناس واخرجهم من الجنة قال فقال آدم انت موسى الذى اصطفاك الله بكلماته تلومنى على عمل كتبه الله على قبل ان يخلق السموات

قال فحج آدم موسى، ﴿ وَ رُونَ حَدِيثَ حَجَّ آدمُ مُوسَى مَالُكُ عَنَّ ابِي الزَّنَادُ عَنْ الاعرج عنابي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم وهذا يدل على بطلان قول القدرية الذين يقولون ان الله عز وجل لا يعلم الشيء حتى يكون لأن الله عز وجل اذا كتب ذلك وامر بان يكتب فلا يُكتب شيئاً لا يعلم جل عن ذلك و تقدس: وقال الله عزوجل (وماتسقط من و رقة الا يعلمهاولاً حبة فى ظلمات الأرض ولا رطب ولايابس الا في كتاب مبين) وقال (وما من دابة في الأرض الاعلىالله رزقها و يعلممستقرها ومستودعها)وقال (أحصاه الله ونسوه) وقال (لقدأحصاهم وعدهم عداً) وقال (احاط بكلشى علما) (وأحصى كل شي عددا) وقال (بكل شيء عليم) فذلك يبين انه لا يعلم الاشياء كلها وقد اخبرالله عز وجل ان الحلق يبعثون و يحشرون وان الكافرين في النار يخلدون وان الانبياء والمؤمنين في الجنان يدخلون وانالقيامة تقوم ولم تقمالقيامة بعد فذلك يدل على أن الله تعالى يعلم ما يكون قبل أن يكون وقد قال الله في اهل النار (ولو ردوا لعادوا) ؛ فاخبرُ هما لا يكون أن لو كان كيف يكون وقال (فما بال القرون الاولىقال علمها عندرى فى كتاب لايضل ربى ولاينسى) ومن لايعلم الشيء قبل كو نه لا يعلمه بعد تقضيه تعالى دن قول الظالماين علواً كبيرا: و روى معاوية بن عرو قال ثناز ائدة عن سلمان الاعش عن عرو بن مرة عن عبد الرحمن بن ابى ليلي عنعبد الله بن ربيعة قال كنا عندعبد الله قال فذكروا رجلافذكروا من خلقه نقال القوم أمالة من يأخذ على يديه ؟ قال عبد الله أرأيتم لو قطع رأسه أكنتم تستطيعون أن تجعلوا له يدا؟ قالوا لا: قال عبد الله أنَّ النطفة اذا وقعت في المرأة مكثت أربعين يوما ثم انحدرت دما ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذلك ثم يبعث ملك فيقول اكتب اجله وعمله ورزقه وأثره وخلقه وشقى أوسعيد وانكم لن تستطيعوا أن تغيروا خلقه حتى تغيروا خلقه: و روى معاوية بن عرو قال ثنا زائدة عن منصور عن سعد بن عبيدة عن أبي عبد الرحمن عن على رضي الله عنمه قال كنا في جنازة في بقيع الغرقد فاتى النبي صلى الله عليمه وسلم فقعد ونحن حوله ومعه مخصرة له فنكت بهما و رنع رأســه نتال مامنكم من نفس منفوسة الا قدكتب مكانها من الجنة أو

النار والا قد كتبت شقية أو سعيدة فقال رجل من القوم يارسول الله أفلا نمكث على كتابنا وندع العمل؟ فن كانمنا من أهل السعادة يصير الىالسعادة ومن كان منأهل الشقاوة فيصيرالي الشقاوة فقال اعملوا فكل ميسر. أما أهل الشقاوة فيسرون لعمل الشقاوة وأما اهل السعادة فيسرون لعمل السعادة ثم قال (فاما منأعطي واتقى وصدق بالحسني فسنيسره لليسرى وأما من بخل واستغنی وكذب بالحسنی فسنیسره للعسری ) « و ر و ی موسی بن اسمعیل قال ثنا حمادةال أنا هشام بن عروة عن عروة عن عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال . ان الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة وانه مكتوب في الكتاب من أهل النار فاذا كان قبل موته تحول فعمل بعمل أهل النار فسات فدخل النار وان الرجل ليعمل بعمل أهل النار وانه لمكتوب فىالكتاب انه من أهل الجنة فاذا كان قبل موته تحول فعمل بعمل أهل الجنة فمات فدخل الجنة . . وهذه الاحاديث تدل علىأن الله عز وجل علم ما يكون انه يكون وكتبه وانه قدكتب أهل الجنة وأهل النار وخلقهم فريقين فريقا فى الجنة وفريقا فىالسعير و بذلك نطق كتابه اذ يقول فريقاً هدى وفريقا حقعليهم الضلالة وقال (فريق في الجنة وفريق في السعير) وقال (فنهم شقى وسعيد) فحلق الله الاشقيام للشقاوة والسعداء للسعادة وقال عز وجل (ولقد ذرأنا لجهنم كثير، من الجن والانس) و روى عن النبي صلى الله عليه وسلم ، ان الله عزوجل جعل للجنة أهلا وللنار أهلاء ي

ت دليل في القدر ت : ومما يدل على بطلان قول القدرية قول الله عزوجل (واذ أخذ ربك من بني أدم من ظهورهم ذريتهم) الآية وجاءت الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الله عز وجل مسح ظهر آدم فأخرج ذريته من ظهره كامثال الذرثم قررهم بوحدانيته وأقام الحجة عليهم لانه قال (وأشهده على انفسهم ألست بربكم ؟ قالو ابلى شهدنا) قال الله عزوجل (ان تقولوا يوم القيامة أناكنا عن هذا غافلين ) لجعل تقريرهم بوحدانيته لما أخرجهم من ظهر آدم حجة عليهم أذا انكروا في الدنيا ماكانوا عرفوه في الدر الاول من ظهر آدم حجة عليهم أذا انكروا في الدنيا ماكانوا عرفوه في الدر الاول من بعد الاقرار جحدوه ، وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قبض

قبضة للجنة وقبض قبضة للنار ميز بعضا من بعض فغلبت الشقوة على اهمل الشقوة والسعادة على اهمل السعادة قال الله عز وجل مخبرا عن اهمل النار انهم قالوا (ربنا غلبت علينا شقوتنا وكنا قوما ضالين) وكل ذلك بامر قد سبق في علم الله عز وجل ونفذت فيه ارادته وتقدمت فيه مشيئته ه وروى معاوية ابن عمرو قال زائدة قال طلحة بن يحيي القرشي قال حدثتني عائشة بنت طلحة عن عائشة أم المؤمنين ان النبي صلى الله عليه وسلم دعى الى جنازة غلام من الأنصار ليصلى عليه فقالت عائشة طوبى لهذا يارسول الله عصفور من عصافير الجنة لم يعمل سوأ ولم بدركه قال أوغير ذلك يا عائشة ان الله عز وجل قد جعل للجنة أهلاوهم في أصلاب آبائهم وللنار أهلا جعلهم لها وهم في أصلاب آبائهم « وهذا يبين ان السعادة قد سبق لاهله ؛ وقال النبي صلى الله عليه وسلم «اعملوا فكل ميسر لما خلق له » ...

سدليل آخر الله عند الله عن وجل ( من يهد الله فهو المهتد ومن يهسلل فلن تجدله ولياً مرسدا ) وقال (يصل به كثيرا ويهدى به كثيرا ) فاخبرنا انه يصل ويهدى : وقال ( ويصل الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء ) فاخبرنا انه فعال لما يريد واذا كان الكفر بما أراده فقد فعله وقدره واحدثه وأنشأه واخترعه : وقد بين ذلك بقوله ( أتعدون ما تنحتون والله خلقكم وما تعملون ) فلو كانت عبادتهم للاصنام من أعمالهم كان ذلك مخلوقا لله وقد قال الله تعالى (جزاء بما كانوا يعملون) يريد أنه يجازيهم على أعمالهم فكذلك اذا ذكر عبادتهم للاصنام وكفرهم بالرحمن ولوكان بما قدروه وفعلوه لانفسهم لكانوا قد فعلوا وقدروا ماخرج عن تقدير ربهم وفعله وكيف يجوز أن يكون لهم من التقدير والفعل والقدرة ماليس لربهم؟ وفعله وكيف يجوز أن يكون لهم من التقدير والفعل والقدرة ماليس لربهم؟ من زعم ذلك فقد عجز الله عز وجل وتعالى عن قول المعجزين له علوا كبيرا ألا ترى أن من زعم أن العباد يعلون مالا يعلمه الله عز وجل فكا نه قد أعطاهم من العلم مالم يدخل فى علم الله وجعلهم لله نظراء فكذلك من زعمأن العباد يفعلون ويقدرو نمالم يقدره الله ويقدرون على مالم يقدر عايه فقد جعل العم من السلطان والقدرة والتمكن مالم يجعله الرحن تعالى الله عن قول أهل من السلطان والقدرة والتمكن مالم يجعله المرحن تعالى الله عن قول أهل مم من السلطان والقدرة والتمكن مالم يجعله المرحن تعالى الله عن قول أهل

الزور والبهتان والافك والطغيان علوآ كبيرا .

■ جو اب : ويقال لهم هل فعل الكافر الكفر فاسدا باطلا متناقضا؟ فان قالوا نعم: قيل لهم وكيف يفعله فاسدا متناقضا قبيحا وهو يعتقده حسناً صحيحا أفضل الاديان؟ وإذا لم يجز ذلك لآن الفعل لايكون فعلا على حقيقته الا بمن علمه على ماهو عليه من حقيقته كما لا يجوز أن يكون فعلا بمن لم يعلمه فعلا فقد وجب أن الله عز وجل هو الذي قدر الكفر وخلقه كفرا فاسدا باطلا متناقضا خلافا للحق والسداد «

# ■ باب الكلام في الشفاعة والحزوج من النار ■

و يقال لهم قد أجمع المسلمون أن لرسول الله صلى الله عليه وسلم شفاعة . فلمن الشفاعة هي للمذنبين المرتكبين الكبائر أو للثومنين المجلسرين بالجنة الموعودين للمذنبين المبشرين بالجنة الموعودين بها قيل لهم : فاذا كانوا بالجنة موعودين وبهامبشرين والله عزوجل وعده لا يخلف فما معنى الشفاعة لقوم لا يجوز عندكم أن لا يدخلهم الله جناته ؟ ومامعنى قولكم قد استحقوها على الله واستوجبوها عليه ؟ واذا كان الله عزوجل لا يظلم مثقال ذرة كان تأخيرهم عن الجنة ظلما وانما يشفع الشفعاء الى الله عز وجل فى أن لا يظلم على مذاهبكم تعالى الله عن افترائكم عليه علوا كبيرا . فان قالوا : يشفع النبي صلى الله عليه وسلم الى الله عز وجل فى أن يزيدهم من فضله لافى أن يدخلهم جناته قيل لهم أوليس قد وعدهم الله ذلك ؟ فقال (يوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله لا الله عز وجل لا يخلف وعده فانما يشفع الى الله عز وجل عندكم فى أن لا يخلف وعده وهذا جهل من قولكم وانما الشفاعة وجل عندكم فى أن لا يخلف وعده وهذا جهل من قولكم وانما الشفاعة المعقولة فيهن استحق عقابا أن يوضع عنه عقابه أو فى من لم يعده شيئا أن يضفل به عليه فاما اذا كان الوعد بالتفضل سابقا فلا وجه لهذا ~

■ سُوال : فان سألوا عن قول الله عزوجل (ولا يشفعون الالمن ارتضى؟)
فالجواب عن ذلك الالمن ارتضى فهم يشفعون له وقد روى أن شفاعة
النبي صلى الله عليه وسلم لاهل الكبائر وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم
ان المذنبين يخرجون من النار

# 🗯 باب الكلام في الحوض 🖿

وأنكرت المعتزلة الحوض وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم من وجوه كثيرة وروى عن أصحابه بلا خلاف و روى عفان قال حدثنا حماد بن سلمة عن على بن زيد عن الحسن عن أنس بن مالك انه ذكر الحوض عند عبيد الله بن زياد فانكره فبلغ أنساً فقال لا جرم والله لافعلن به قال فاتاه فقال ماذكرتم من الحوض قال عبيد الله هل سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يذكره قال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يذكره قال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم أكثر من كذا وكذا مرة يقول مابين طرفيه يعنى الحوض مابين إبلة ومكة أو مابين صنعا ومكة وان آنيته أكثر من نجوم السماء ، وروى أحمد بن حد الله بن يونس قال حدثنا ابن أبى زائدة عن عبد الملك بن عمير عن جندب بن سفيان قال سمعت رسول الله صلى عليه وسلم يقول أنا فرطكم على الحوض فى أخبار كثيرة ،

# باب الحلام في عذاب القبر

وانكرت المعتزلة عذاب القبر وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم من وجوه كثيرة وروى عن أححابه رضى الله عنهم وما روى عن أحد منهم أنه أنكره ونفاه وجحده فوجب أن يكون اجماعا من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وروى أبو بكر بن أبي شيبة قال ثنا أبو معاوية عن الاعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « تعوذ بالله من عذاب القبر» « وروى احمد بن اسحاق الحضر مى قال ثناوهيب قال ثنا موسى بن عقبة قال حدثتني أم خالد بنت خالد بن سعيد بن العاص أنها سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال لولا أن لاندافنوا لسألت الله عز وجل أن يسمعكم من عذاب القبر ما أسمعني «

الناريعرضون عليها غدواً وعشيا ويوم تقوم الساعة أدخلوا آل فرعون (الناريعرضون عليها غدواً وعشيا ويوم تقوم الساعة أدخلوا آل فرعون

أشد العذاب) فجعل عذابهم يوم تقوم الساعة بعد عرضهم على النارفي الدنيا غدواً وعشيا وقال سنعذبهم مرتين مرة بالسيف ومرة في قبورهم ثم يردون المعذاب غليظ في الآخرة: وأخبر الله عزوجل أن الشهداء في الدنيا يرزقون و يفرحون بفضل الله قال عزوجل (ولا تحسين الذين قتلوا في سييل الله أموتا بل أحياء عند ربهم يرزقون فرحين بما آتاهم ألله من فضله و يستبشرون بالذين أحياء عند ربهم من خافهم ألا خوف عليهم ولاهم يحزنون) وهذا لا يكون الا في الدنيا لان الذين لم يلحقوا بهم أحياء لم يموتوا ولا قتلوا .

# باب الـكلام في إمامة أبى بكر الصديق رضى الله عنه

قال الله تبارك و تعالى (وعدالله الدين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ايستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكن لهم دينهم الذى ارتضى لهم وليبدلنهم من بعدخو فهم أمناً يعبدوننى لا يشركون بي شيئا) وقال عزوجل (الذين ان مكناهم في الارض أقاموا الصلاة و آتوا الزكوة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر) واثنى الله عز وجل على المهاجرين والانصار والسابقين الى الاسلام وعلى أهل بيعة الرضوان ونطق القرآن بمدح المهاجرين والانصار في مواضع كثيرة واثنى على أهل بيعة الرضوان فقال عز وجل (لقد رضى الله عن المؤمنين اذيبا يعونك تحت الشجرة) الآية: قد أجمع هؤلاء الذين اثنى الله عليهم ومدحهم على إمامة أبى بكر الصديق رضى الله عنه وسموه خليفة رسول الله صلى الله على إمامة أبى بكر الصديق رضى الله عنه وسموه خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم و با يعوه وانقادوا له وأقروا له بالفضل وكان أفضل الجماعة في جميع الحضال التي يستحق بها الامامة من العلم والزهد وقوة الرأى وسياسة الامة وغير ذلك.

دليل آخرﷺ: من القرآن على إمامة الصديق رضى الله عنه وقد دل الله على امامة ابى بكر فى سورة براءة فقال للقاعدين عن نصرة نبيه عليه السلام والمتخلفين عن الخروج معه (قل لن تخرجوا معى أبدا ولن تقاتلوا معى عدوا) وقال فى سورة أخرى (سيقول المخافون اذا انطلقتم الى مغانم لتأخذوها ذرونا نتبعكم ير يدون أن يبدلوا كلام الله) يعنى قوله لن تخرجوامعى أبدائم

قال (كذلكم قال الله من قبل فسيقولون بل تحسدوننا بل كانوا لا يفقهون الا قليلا) وقال (قل للمخلفين من الاعراب ستدعون الى قوم اولى بأس شديد تقاتلونهم أو يسلمون فان تطيعوا يؤتكم الله أجرا حسنا وان تتولوا) يعنى تعرضوا عن إجابة الداعى لكم الى قتالهم (كا توليم من قبل يعذبكم عذا با اليها) و الداعى لهم الى ذلك غير النبى صلى الله عليه وسلم الذى قال الله عز وجل له (قل لن تخرجوا معى أبدا ولن تقاتلوا معى عدوا) وقال في سورة الفتح (يريدون أن يبدلوا كلام الله) فنعهم عن الخروج مع نبيه عليه السلام وجعل خروجهم معه تبديلا لسكلامه فوجب بذلك أن الداعى الذى يدعوهم الى القتال داع يدعوهم بعد نبيه صلى الله عليه وسلم وقد قال الناسهم فارس وقالوا أهل اليمامة فقد قاتلهم أبو بكر الصديق رضى الله عنه ودعا الى قتالهم وأن كانوا الروم فقد قاتلهم البو بكر الصديق رضى الله عنه ودعا الى قتالهم وأن بكر وقاتلهم عر من بعده و فرغ منهم وإذا وجبت إمامة عمر وجبت إمامة أبى بكر كا وجبت امامة عمر وجبت إمامة أبى بكر كا والفاروق رضوان الله عليها وإذا وجبت امامة أبى بكر بعد رسول الله صلى والفاروق رضوان الله عليهما وإذا وجبت امامة أبى بكر بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وجب أنه أفضل المسلمين رضى الله عنه به

(دليل آخر): الاجماع على امامة أبى بكر الصديق رضى الله عنه الله عنه الدل على إمامة الصديق رضى الله عنه ان المسلمين جميعا تابعوه وانقادوا لامامته وقالوا له ياخليفة رسول الله ورأينا عليا والعباس رضى الله عنهما بايعاه رضى الله عنه واقرا له بالامامة واذا كانت الرافضة يقولون إن عليا هو المنصوص على امامته والراوندية تقول العباس هو المنصوص على امامته ولم يكن فى الناس فى الامامة الا ثلاثة أقوال المنه بعد الرسول وقول من الله عليه وسلم نص على أمامة الصديق وهو الامام بعد الرسول وقول من قال قال نص على امامة على وقول من قال الامام بعده العباس وقول من قال هو ابو بكن الصديق هو باجماع المسلمين والشهادة له بدلك ثم رأينا عليا والعباس قد بايعاه واجمعا على امامته فوجب أن يكون اماما بعد النبي صلى الله والعباس قد بايعاه واجمعا على امامته فوجب أن يكون اماما بعد النبي صلى الله

عليه وسلم باجماع المسلمين ولا يجوز لقائل أن يقول كان باطن على والعباس خلاف ظاهرهما ولو جاز هذا لمدعيه لم يصح اجماع وجاز لقائل أن يقولذلك فكل اجماع للمسلمين وهذا يسقط حجية الاجماع لان الله عز وجل لم يتعبدنا فىالاجماع بباطن الناس وانمإ تعبدنا بظاهرهم واذاكان ذلك كذلك فقدحصل الاجماع والاتفاق على امامة أبى بكر الصديق واذا ثبتت امامة الصديق ثبتت امامة الفارو ق لان الصديق نص عليه وعقد له الامامة واختاره لهـــا وكان أفضلهم بعدأبى بكر رضىالله عنهما وثبتت امامة عثمان رضىالله عنه بعد عمر بعقد منعقد له الامامة من أصحاب الشورى الذين نص عليهم عمر فاختاروه و رضوا بامامته وأجمعوا علىفضله وعدله وثبتت امامة على بعد عثمان رضىالله عنهما بعقد من عقد له من الصحابة من أهل الحل والعقد ولانه لم يدع احد من أهل الشورى غيره في وقته وقد اجتمع على فضله وعـدله وان امتناعه عن دعوى الامر لنفسه في وقت الخلفاء قبـله كان حقا لعلمه ان ذلك ليس بوقت قيامه فلما كان لنفسه في غير وقت الحلفاء قبله كان حقا لعلمه ان ذلك وقت قيامه ثم لما صار الامراليه أظهر وأعلن ولم يقصرحتي مضيعلى السداد والرشاد كما مضى من قبله من الخلفاء وأثمة العدل على السداد والرشاد متبعين لكتاب ربهم وسنة نبيهم هؤلاء الأثمة الاربعة المجمع على عدلهم وفضلهم رضي الله عنهم وقد روى شريح بن النعمان قال ثناحشرج بن نباتة عن سعيد ابن جمهان قال حدثني سفينة قال قال رسول الله صلى الله عليــه وسلم الحلافة في أمتى ثلاثون سنة ثم ملك بعد ذلك ثم قال لي سفينة امسك خلافة أبي بكر وخلافة عمر وخلافة عثمان ثم قال امسك خلافة على بن أبي طالب قال فوجدتها ثلاثين سنة فدل ذلك على امامة الأثمه الاربعة رضى الله عنهم فاما ما جرى بين على والزبير وعائشة رضى الله عنهم فانمـــا كان على تأويل واجتهاد : وعلى الامام : وكلهممن أهل الاجتهاد وقد شهد لهم النبي صلى الله عليه وسلم بالجنة والشهادة فدل على انهم كلهم كانوا على حق في اجتهادهم وكذلك ما جرى بين على ومعاوية رضى الله عنهما كان على تأويل واجتهاد وكل

الصحابة أثمة مأمونون غير متهمين فى الدين وقد أثنى الله و رسوله على جميعهم وتعبدنا بتوقيرهم وتعظيمهم وموالاتهم والتبرى من كل من ينقص أحداً منهم رضى الله عن جميعهم ، قد قلنا فى الاقرار قولا وخبراً والحد لله أولا و آخرا ،

تم كتاب الابانة للامام أبى الحسن الاشعرى بعد معارضته على أصوله المصححة و بذل العناية والجهد فى تصحيحه واتقانه وجودة طبعه فجاء بحمد الله تعالى وفق المرام وطبق المرغوب مستعينين بعناية الله تعالى مندفعين لذلك بحب خدمة العلم ونشركتب السلف الصالح ونبتهل الحالة كى يجعل عملنا مقبولا و يوفقنا لدوام خدمة هذا المبدأ السامى والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم باحسان والتابعين لهم باحسان

