

## ﴿ سورة يونس مكية وهي تسع وماثة آية ﴾

( هي سبعة أقسام )

- ﴿ القسم الأول ﴾ في دلائل معرفة الله تعالى واليوم الآخر ونعيم الآخرة من أوّل السورة الى قوله \_ أن الحد لله رب العالمين \_
- ( القسم الثانى ) فى أدلة مختلفة على التوحيد من النظر فى النفس والنظر فى القرون الخالية من قوله \_ ولو يعبِّل الله الناس \_ الى قوله \_ فينبئكم بماكنتم تعملون \_
- ( القسم الثالث ) فأدلة البعث وأحوال المبعوثين من قوله ـ انما مثل الحياة الدنيا ـ الى قوله ـ وضل عنهم ما كانوا يفترون ـ
- ﴿ القسم الرابع ﴾ في اثبات النبوّة وتقريع الجاهلين وتو بيخهم مع أدلة اثبات الربوبية من قوله ـ قل من يرزقكم من السماء والأرض ـ الى قوله ـ عـاكانوا يكفرون ـ
- ( القسم الخامس ) قصة نوح عليه السلام من قوله \_ واتل عليهم نبأ نوح \_ الى قوله \_ كذلك نطبع على قاوب المعتدين \_
- ( القسم السادس ) قصة موسى وفرعون من قوله ــ ثم بعثنا من بعدهم موسى ــ الى قوله ــ فيما كانوا فيه يختلفون ــ
- ﴿ القسم السابع ﴾ في تقرير ما تقدّم كله من القصص والدلائل ... من قوله ... فان كنت في شبك مما أنزلنا اليك ... الى آخر السورة

## ( الْقَيِنْمُ الْأُوَّالُ )

( بينم أللهِ الرَّهُ الرَّهُ الرَّحِيمِ )

الرّ \* يِنْكَ آبَاتُ الْكَتَابِ الْحَكِيمِ \* أَكَانَ الِنَّاسِ عَبَا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلِ مِنْهُمْ أَنْ أَنْدِ النّاسَ وَبَشِي اللّهِ بِنَ آمَنُوا أَنَّ لَمُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِنْدَ رَبِّهِمْ قَالَ الْسَكَافِرُونَ إِنَّ هَٰذَا لَسَكُورٌ مُبِينٌ \* إِنَّ رَبِّكُمُ اللهُ اللّهِ عَلَى السّنُواتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتْوَ أَيَامٍ مُمُ أَسْتُوى عَلَى الْمَرْشِ يُدَبِّرُ اللّهُ مَنْ مَامِن شَفِيعِ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ إِذْ بِهِ ذَٰلِكُمُ اللهُ رَبْكُمُ اللهُ وَبَعِيمُ وَعَدَ اللهِ حَقًا إِنَّهُ يَبْدَوُ الْخَلْقُ مُمَّ يُمِيدُهُ لِيَجْزِى الدِّينَ اللّهِ مَنْ عَمِيمً وَعَدَ اللهِ حَقًا إِنَّهُ يَبْدَوُ الْخَلْقَ مُمَّ يُمِيدُهُ لِيَجْزِى الدِّينَ كَفَرُوا كَمُّمْ شَرَابُ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابُ أَلِيمِ مِنَ عَمْلُوا الصَّالِحَالَ السَّالِحَالَ وَعَمْلُوا الصَّالِحَالَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُمْ فَرَابُ وَقَدْرُهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ اللّهُ وَالسّائِقُ وَعَمْ اللّهُمْ وَعَدَّرُهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ اللّهُ اللّهُ وَالسّابِ وَالنّهُ وَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَانُ اللّهُ اللّهُمُ وَتَعْيَمُ فَيهَا سَلَامُ وَالْمُ اللّهُمْ وَتَعْيَتُهُمْ فِيهَا سَلَامُ وَالْمُ اللّهُمْ وَتَعْيَتُهُمْ فِيهَا سَلَامُ وَالْمَالُولَ السّالِحَالَ اللّهُمُ وَتَعْيَتُهُمْ فِيهَا سَلَمْ وَآخِيلُ اللّهُمْ وَتَعْيَتُهُمْ فِيهَا سَلَامُ وَآخِولُ الْمَالَ الْوَالِمُ اللّهُمُ وَتَعْيَتُهُمْ فِيهَا سَلَامُ وَآخُولُ الْعَلَى اللّهُمُ وَتَعْيَتُهُمْ فِيهَا سَلَامُ وَآخُولُ الْمُؤْلُولُ الْمَالَ الْمُؤْلُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْمَ وَنَامُ اللّهُمُ وَتَعْيَتُهُمْ فِيهَا سَلَامُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ

اعلم أن أوّل هذه السورة كالمتمم لآخر السورة السابقة فان آخر تلك يرجع إلى أن الرسول بالله أرسل من العرب (٢) وهو روّف رحيم بالمؤمنين (٣) وعلى الله وحده توكله (٤) ثم وصف الله تمال بأنه رب العرش العظيم و في أوّل هذه السورة (١) أنه ليس من عجب أن يرسل الله للناس رسولا منهم وهو متمم للأوّل من السورة السابقة فكأنه يقول انه ليس للعرب خاصة بل للناس عامة و وكما أنه من العرب هو من سائر الناس فهو لهسم مرسل (٧) وأنه يبشير الذين آمنوا أنهم لهم منزلة رفيعة عند ربهم وهذا في مقابلة الأمر الثاني في السورة السابقة وهو انه روّف رحيم بالمؤمنين (٣) ثم وصف الله بأنه استوى على العرش وهو في مقابلة الأمر الرابع هناك (٤) وقوله \_ اليه مرجعكم جيعا \_ تفيد الوحدانية المستفادة من اختصاص التوكل به و ثم ان هذه السورة جاءت بعدالاً نفال والتو بة المتين اختصتابالقتال والغزوات وقسمة الغنائم وذكر المنافقسين ووعيدهم وماحكم عليهم به من العداب والتو بيخ والتقريع وفيهما ذكر العدقات وقسمتها على المستحقين فهما المسائل الفقهية والأحكام العملية فناسب أن يؤتى بعدهما بما يغذى العدقات وقسمتها على المستحقين فهما المسائل الفقهية والأحكام العملية فناسب أن يؤتى بعدهما بما يغذى العسقل من الحكمة والعلم فهناك عمل اسلامي وهنا علم حكمي ولذلك ختمت سورة التو بة بأن الله ذوالعرش العظم توطئة لما سيذكر في أوّل هذه السورة من الجال الالهي والحكمة العلمية وذكر الشمس وضيائها العظيم توطئة لما سيذكر في أوّل هذه السورة من الجال الالهي والحكمة العلمية وذكر الشمس وضيائها العظيم توطئة لما سيذكر في أوّل هذه السورة من الجال الالمي والحكمة العلمية وذكر الشمس وضيائها

والقمر ونوره وأقسام منازله ومعرفة عد السنين والحساب واختلاف الليل والنهار بالريادة والنقصان والجائب المسنوعة والارتقاء من ذلك الى تغذية الأرواح الانسانية بهذه الجائب النورية والانزعاج عن العالم الكثيف والاطمئنان بالعالم اللطيف و فن الناس من يكتني بالجنات الجارية أنهارها و ومنهم من يرتقى الى سبحات الجلال ومقامات السلامة من المادة وتغيرانها ثم يرتقى الى مقام الحد الذي تتغذى النفس فيه بالمعارف العلمية ومعرفة ترتيب الكائنات ونظامها

﴿ تفسير الألفاظ ﴾

(الر) قد علمت حكمة هذه في أول سورة آل عمران واستبان هناك سر الحروف التي في أوائل السور وكيف كانت ١٤ وجعلت في أوائل ٢٩ سورة وكيف نوعت إلى أحادية وثنائية وثلاثية الخ وكيف كان عدد ٢٨ من الأعداد التاقة وهو عماله علاقة بتشريع كثير من الحيوانات الفقرية وفقراتها وكيف كان فى ذلك رموز واشارات تلائم عقول الأمم التي نزل القرآن عليها لاعتيادها الرموز والاشارات في الكتب الساوية والعلوم القدسية في نظرهم و وكيف اتصل الكلام من ذلك إلى ماهو أثم وأكل من حيث أن لغة العربية النازل بها القرآن ستبق إلى آخر الزمان لمناسبتها المنازل الفلكية والفقرات الحيوانية و بعض الأحوال الطبيعية وكيف وافق ذلك رأى مؤلف ألماني في روايته مستنتجا ذلك من تغير اللغات وثبات لغة العرب لبقاء القرآن بها فارجع اليه إن شئت (نلك آيات الكتاب) أى الآيات المذكورة الآتية في هذه السورة وماتقدمها (الحكيم) من الحكمة فهوذوالحكمة أوهو قد وصف بوصف من نكلم به ع قال الشاعر

وغريبة تأتى الماوك حكيمة ، قد قلتها ليقال من ذا قالما

وهو الحاكم في الاعتقادات وحكم فيه بالعسدل والاحسان وايتاء ذي القربي الخ و بالجنسة لأهلها والنار لأهلها (أكان الناس عجبا) استفهام أنكار التجب وعجباً خبركان واسمها (أن أوحينا) والجب الة تعترى الانسان من رؤية شئ على خلاف العادة . وقد كانوا يقولون ﴿ الجب أن الله لم يجدر سولا يرسله الى الناس إلا يتيم أبي طالب ﴾ (أن) عي المفسرة (قدم صدق) سابقة ومنزلة رفيعة سميت قدما لأن السبق بها كاسميت النعمة يدا لأنها تعطى باليد وأضيفت الصدق لتحققها وفي ذلك تنبيه على أنهم ينالونها بصدق القول والنية (السحر مبين) أو \_ لساح مبين \_ أى \_ أكان للناس عجبا أن أوحينا الى رجل منهم \_ فلماجاءهم بالوحى وأنذرهم قال الكافرون الخ (استوى على العرش) استعلى بالقهر والغلبة كما جاء في آية أخرى \_ وجعسل لكم من الفلك والأنعام ماتركبون لتستووا على ظهوره ثم تذكروا نعمة ربكم اذا استويتم عليه \_ والعرش إمّا بمعنى الملك واما بمعنى البناء فسكل بناء يسمى عرشا وبانيه يسمى عارشا قال تعالى ـــ ومن الشجر ومما يعرشون \_ أى يبنون وقال في صفة القرية \_ فهى خاوية على عروشها \_ والمراد انها خلت منهم معسلامة بنائها وقيام سقوفها \_ وكان عرشه على الماء \_ أي بناؤه (بالقسط) أي بعدالتهم وقيامهم على العدل في أمورهم وذلك لايتم إلا بايماتهم (الحيم) الماء الحار (الشمس ضياء) ذات ضياء (والقمر نورا) ذا نوروما بالذات يسمى ضوأ وما بالعرض يسمى نورا (وقتره منازل) أى القمر وانما خصــه لأن سيره أسرع وبه يعرف انقضاء الشهور والسنين والشرع اعتبر الأهلة أى قدره ذا منازل (لتعلموا عدد السنين والحساب) حساب الأوقات من الأشهر والأيام فمعاملاتكم وتصر فانكم (إلا بالحق) مُلتبسا بالحق مراعيا فيه مقتضى الحسمة (يفصل الآيات لقوم يعلمون) إذ لاينتفع به سواهم (اختلاف الليل والنهار) مجيءكل واحدمنهما خلف الآخر (وماخلق الله في السموات والأرض) من أنواع الصور والأشكال والنجائب التي لاحصر لعددها (يتقون) العواقب (لايرجون لقاءنا) لايتوقعونه لانكارهم البعث وغرامهم بالمحسوسات عن المعقولات (ورضوا بالحياة الدنيا) لغفلتهم عن الآخرة (واطمأنوا بها) سكنوا اليها مقصرين همهسم على لذاتها وزخارفها

أوسكنوا فيها سكون من لايزمجون عنها فبنوا شديدا وأماوا بعيدا (والذين هم عن آياتنا غافاون) لا يتفكرون فيها لانهما كهم فيا يضادها فهم جامعون بين الحستين الانهماك في الشهوات والفسفلة عن مجانب الا يات (بما كانوا يكسبون) بما واظبوا عليه وتمرنواعليه من العاصى حتى صار سليقة لهم (يهديهم ربهم بايمانهم) أي بسبب إيمانهم الى ساوك سبيل يؤدى الى الجنة أولادراك الحقائق ، ثم استأنف فقال (تجرى من تحتهم الأنهار) حال كونهم (في جنات النعيم) وقوله (دعواهم فيها سبحانك اللهم) أى دعاؤهم لأن اللهم نداء فقة ومعناه يا الله إنا فسبحك تسبيحا (وتحيتهم) مايحي به بعضهم بعضا وتحية الملائكة إياهم وتحية الله أينا لهم (فيها سلام ، وآخر دعواهم) دعائهم (أن الحد للة رب العالمين) أى أن يقولوا ذلك وأن مخففة من التقيلة ، انتهى التفسير

هذه الآيات التى فى هذه السورة والتى تقدّمتها آيات القرآن الذى تنزلت فيه الحكمة وحكم فيه بين الحق والباطل والضلال والهدى . يابجبا للناس كيف يعجبون منا أن أرسلنا رسولا منهم ليندرهم أجعين ويبشر المؤمنين . أظنوا أن العملم والحكمة والوحى تابعات المال والبنين فلكل وجهة هو موليها . أليس الله بأعلم بمن استعد للعلم ومن حرم الحكمة . هما ضدّان لا يجتمعان . وكيف ينزل الوحى إلا على المستعد له وليس الاستعداد بالعظمة والجاه ولا بكثرة الأتباع . وانما هو استعداد فى القاوب وعطاء من علام الغيوب فكيف إذن يعجبون بمن أوحينا اليه ليندرهم و يبشر المؤمنين أن لهم منزلة سامية ومقاما رفيعا ومجدا يوم بلقون ربهم . فلما أرسلناه اليهم قال الكافرون إن ماجئت به سحر مبين . إن هذا ليس بسحر بلهو حق قام عليمه البرهان . أليس ربكم الله الذى خلق السموات والأرض فى أزمان متطاولة عددها سسة وسميت أياما واليوم عندكل بحسبه

﴿ فصل في بيان قوله تعالى \_ ستة أيام \_ ﴾

فاذا نظرنا لأهمل الأرض رأينا اليوم عنسدهم عبارة عن دورتها مرة واحدة حول نفسها وكانت هذه المدّة معتبرة في أزمان أخرى أنها بسبب سير الشمس حول الأرض كل يوم وليلة من الشرق الى الغرب فلما تبين بطلان هــذا استقر الأمر على أنه بسبب دوران الأرض على محورها نفسها . فاذن أهـل العقول مستعدّون أن يقباوا أن يكون اليوم مقدّرا بمقدار سيركوكب حول كوكب آخر و بناء عليه لواعتبرناه كذلك ونظرنا لكوكب من الكواكب الثابتة فانه قديتم دورته في مثات السنين بل في آلافها ومثات الآلاف وآلاف الآلاف كما تقدّم في مواضع من هذا التفسير . فاذا قرأنا في القرآن \_ وإن يوما عند رابك كألف سنة مما تعدّون \_ وقرأنا \_ في يوم كان مقداره خسين ألف سنة \_ ونظرنا في علم الفلك الحديث فانا نقول ان اليوم اذا اعتبرناه من هذه الناحية وان لم يكن عندنا كذلك والعقل الانساني قبل ذلك سابقا قلنا ان اليوم قد يكون آلاف الآلاف من السنين واذن تكون تلك الأيام المذكورة في القرآن لتفتح العقول الى البحث فاذا سمع الناس أن الله خلق العالم في ستة أيام صدق الجهلاء المؤمنون وكذب وشك أتكثر المتعامين وتركوا الدين وأصبحوا في حيرة وفي شك من ليل الجهالة مظلم . ثم يبحث الحكماء منهم والصابرون ف تحقيق ذلك فتكون نتيجة ذلك معرفة علم الفلك فهو يبحث عن عقيدته عسى أن يجد لها مصدقا من العلم ولو بالتأويل فينتهى الأمر أن الأمَّة قد ظهْر فيها عالم بهذَا العلم . وهذا هو مقاصد الديانات أن تـكون الشكوك مبدأ للباحث والبحث يولد الحكمة والفلسفة واذن يخرج النابغون في الأمَّة . فالنابغون من هذا الباب خلقوا ومن عش" الشك درجوا ولامفر" من هذه المباحث في الدين ليخرج علماء مختلفون في علوم نافعة للأمم واعلم أنى قد وفيت هذا للقام حقه في أوّل سورة الأنعام فلاأعيده هنا وأبنت هناك كيف كانت الله الأيام الستة وسأعد على ماذكرناه هناك آيات كثيرة من القرآن فارجع اليه إن شئت

٦

واعلم أن الآية هنا أفادت أن خلق السموات والأرض في ستة أيام كان متداولا معروفا عند الناس بدليل التعبير بالاسم الموصول ولا يكون الموصول إلا حيث تكون الصلة معروفة والصلة خلق السموات والأرض في ستة أيام م أقول ان هذا كان حقيقة معروفا متداولا عند اليهود والنصارى مذكورا في أوائل التوراة فكانت هذه الجلة شائعة عند رجال الدين ولأنقل لك ملخصها من نفس التوراة

قال في الاصحاح الأول من سفر التكوين . في السده خلق الله السموات والأرض ثم شرح بعد ذلك النور والظامة والليل والنهار وأن الأرض كانت خربة مظامة وروح الله ترف على وجه الماء وقال ان الماء خلق الله فيه جلدا فيا فوقه صار سهاء ومنه المساء والصباح والماء الباقي صار تحت السهاء فاجتمع في مكان واحد وباقي الأرض صار يابسا وأنبت الأرض عشبا و بقلا وشجرا وجعل الله في السهاء القمر والشمس والنجوم وجعل في الماء زحافات ذات نفس وخلق طيرا فوق الجلد وتنانين كبيرة والحيوانات الدبابة والبهاثم والوحوش؟ ثم خلق الانسان على صورة الله فسلطه على سمك البحر وطير السهاء وعلى البهاثم .وجعل الانسان كغيره ذكرا وأنتى . ثم ختم الاصحاح بما نصه ﴿ ورأى الله كل ما عمله فاذا هو حسن جدّا وكان مساء وكان صباح يوما سادسا ﴾ وقد كان الملخص الذي ذكرته لك مقسها على الأيام الستة اختصرته مخافة التطويل عليك وعلى ذلك كانت الآيام الستة معلومة مشهورة من التوراة المتعارفة بين الناس فلذلك ذكرها القرآن بالاسم للوصول

فصل فى قوله تعالى \_ ثم استوى على العرش يدبر الاس \_ )

أى خلق الله السموات والأرض في أزمان متطاولة وأحوال متغايرة عدها ستة وسهاها أياما ومجرد الخلق ليس تمام القصد وانما أهم الامور نظام الملك واحكامه وحسن هندامه . لذلك عطف بنم المترتب الذكرى اشارة لتباعد مابين المرتبتين و مرتبة الخلق و ومرتبة ادارة الشؤن ونظام الأمر فقال ثم استوى على بنائه الذي بناه بالتسطيح والتشكيل بالأشكال ورفع السمك ونظام الكرات وادارتها وتنظيم ماعليها من مخاوقات وحساب دورانها ونسبتها الى غيرها ونظام أيامها وشهورها وسنيها وغير ذلك وهذا على اعتبارنا أن العرش هوالبناء . أويقال ثم استولى على الملك الذي شكله في الوجودوذلك الملك كالفصول الأربعة والمعادن والنبات والحيوان والانسان وجيع ماخلق الله في الأرض والسماء من الصور والأشكال على اعتبار أن العرش عبارة عن الملك والملك عبارة عن الملك على دقيق

﴿ فصل في قوله تعالى \_ يدبر الأمر مامن شفيع إلا من بعد إذنه \_ ﴾

أى يقدراً مراكاتنات على ما اقتضته حكمته وسبقت به كلته ويهي بتحريكه أسبابها وينزلها بقدر والتدبير تنزيل الامور في مراتبها وعلى أحكام عواقبها لئلا يدخل في الوجود مالاينبني فهو يدبر أحوال الحلق في ملكوت السموات والأرض فلا يحدث في العالم السفلي ولا العلوى حادث إلا بتدبيره . وقوله \_ مامن شفيع إلا من بعد اذنه \_ أى لايشفع عنده شافع يوم القيامة الا من بعد أن يأذن له في الشفاعة لأنه عالم بحسالج عباده و بحوضع الصواب والحكمة في تدبيرهم فليس يجوز لأحد أن يسأله ماليس له به علم وفي هذا رد على الكفارالقائلين بشفاعة أصنامهم ، وتدبير المرش المذكور هنا يقرب منه ماسياتي في سورة هود عليه السلام \_ وكان عرشه على الماء \_ ، فالعرش هنا مقرون بالتدبير وهناك فوق الماء والمعنى متقارب فان معنى الماء هناك ما أشارله الله تعالى في قوله \_ أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها \_ الى قوله \_ كذلك يضرب الله الأمثال فقد جعل الماء هوالذي يبقى في الأرض لنفع الزرع والضرع والانسان وقد نزع عنه الزبد فصار جفاء وجعمل مثلا القرآن والعلم \* وجاء في حديث البخارى ﴿ مشل ما بعثنى الله به من العلم والحدى كثل الغيث الكثير أصاب أرضا للخ ﴾ فصر ح يتلقي بأن الماء مشل للعلم • وهكذا جاء في سورة البقرة كثل الغيث الكثير أصاب أرضال في فصر ع يتلقي بأن الماء مشل للعلم • وهكذا جاء في سورة البقرة

- أوكسيب من السماء الخ - فعل القرآن هناك كالمطرالنازل من السماء وعليه صارالماء هنا هوالعاروالحكمة والتدبير فافهم هذا المقام تجد أن قوله هنا \_ثم استوى على العرش يدبر الأمر \_ نظير قوله \_ وكان عرشه على الماء - فهنا يدبر العرش بالحكمة والعلم وهناك كان العرش على الحكمة والعلم وأيضا ان المخلوقات على أقسام فنها ماهو خبر محض ومنها ماكثر خبره ومنها ماقل خيره أوعدم . والقسمان الأخيران لاوجود لهما إلا فى مخيلات الناس والأوّلان موجودان . وترى الخاوقات الطبيعية من هـذا القبيل كالانسان والحيوان وأعم هذه الخاوقات وأظهرها الماء فبه حياة النبات والحيوان والانسان والطهارة ومع هذه النعم الجليلة يغرق فيه عالم نافع وناسك صالح وعجوز مسكينة و يغرق السفن . وهـذا الشرّ القليل اقتضت الحسكمة أن يحتمل المخير الكثير فالماء مثل للعلم والحكمة ومن الحكمة أن يغتفر الضرر القليل في جانب النفع الكثير فعرش الله مبنى على الحكمة ومن ألحكمة ألانترك هذه المخاوقات الطبيعية وأن يتحمل الناس مايسيبهم من الآلام في جانب النعم الكثيرة وأيضا ان هذه العوالم الأرضية خيرها أكثر من شرّها فلذلك بقيت وما أبقاها الله إلا لهذه الحكمة الظاهرة في الماء المكنونة في كل مخاوق مادي . فهذا من لطائف التعبر بلفظ الماء الذي استوى العرش عليه . فكأنه سبحاله يقول اقتضت حكمتي أن أدبر الامور على الخير المحض وعلى ماغلب خيره لأن من ترك الحير الكثير الشر القليل باء بالجهالة ورجع بالندامة وهو حسير . فما أجمل التعبير بالماء هناك فتــدبير العرش هنا للعاتمة وللعاماء وكون العرش على المـاء هناك للخواص وللحكماء ــ وما يعقلها إلا العالمون \_ وما أبدع هذا التعبير ليرضى المفكرين وليقنع الجاهلين وكأن قول الله \_ وأما ماينفع الناس فيمكث في الأرض \_ رمن الى حكمة الحكاء في هذا المقام فانه لايبتي في الوجود إلا ما غلب نفعه والماء كذلك فلذلك مكث في الأرض . وهذا المقام معانيه في الحكمة مسطورة ، ومقاصده فيها مبرهن عليها مبسوطة فانظر كيف أشار الله في القرآن بلفظ الماء الى غاية الحكمة ونهاية العظة فرمن بالماء الى ما أطال به العلامة ابن سينا في كتاب الاشارات وشرح الشراح كالرازى والطوسي بأطول العبارات . واكن تالله ما أجـل الحكمة والفلسفة اذا تجلت في كـقاب سهاوي ورمن لهـا في الوحى النبوى فلله در الحـكمة الدينية والعاوم النبوية والآراء الحكمية . فانظر كيف اتفق العلم والدين والايمان واليقين . وإذا طالتُ الحياة وكتبتُ في سورة هود لا أذكر من هــذا شيأ إن شاء الله وانمـا أحيلك على ماسطرته هنا . فافرح بنعمة الله وبهجة العلم وكن من الشاكرين

﴿ جَالَ فَى اشراق شمس المعارف من قوله تعالى ... ثم استوى على العرش يدبر الأمر... ﴾ انما اخترت الله هذا المفاوان فى هذا المقاملاً نك سترى فيه بهجة الناظرين وقرة أعين المفكرين وزينة الدنيا والدين وجالا يأخف بالألباب وحسنا قصرت عن أقله زينب وليلى والرباب وحكمة تسر الحكاء وتدهش الأدباء

حكم نسجت بيد حكمت \* ثم التسجت بالمنتسج

ذلك أنه بينا أنا جالس أرتب مسود ات هذا التفسير لأقدمها للطبع إذ حضر صديق لى فقال يذكر الله تدبير الأمر ويقول في بعض آياته \_ يدبر الأمر يفصل الآيات لعلكم بلقاء ربكم توقنون \_ فهل لك أن توضح لى هذا التدبير بشكل يفهمه الحاصة والعامة وأرجو ألا تحيلني على علم الفلك وطبقات الأرض وما أشبه ذلك وانحا أنا أحب أن تحضر لى موضوعا واحدا يكون فكاهة المتفكهين وزينة العاقلين وسمرالجالسين بحيث أحدث به ابنى وأسر بهجليسي وأنتفع به في حقلي و يستعمله بجلى وتسير به الكهرباء وتستعين به السيارات ويشني المرضى وتحتاج اليه الأندية العلمية وأكثراً هل هذه الكرة الأرضية فعرضت عليه أنواعا من النبات والحيوان فلم يرقه ما أقول ولم يجبه المنقول ولا المعقول ففكرت مليا وقلت قد

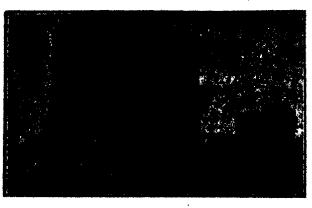
وقت على مَنْ السَّلَ المشودة وعرفت نهايتك المنهودة خذ اللول عنى واسم التنصيل مني ﴿ وَاللَّهُ ﴾ إلى هناك هجوالايتبت إلا في (البرازيل) بأمريكا وفي (برنيو) وفي جنوب أمريكا وفي وسط إستماليا وُدَيُّكِنا ينبت قليسلا في جهات أخرى كافريقيا ولسكن أثره في كل مكان مشهود . ثمرته ليست بمأ كولة كالتقليح ولابشرو بة كنقوع الاقاح ولا بدواء كالسنا للكي وغسيره من العقاقير ولابزيت كشجر الزيتون والمأ تستخرج منه ملاة سائلة مى عدة المسافرين وزينة الكاتبين وشفاء المرضى ومتاع القوين تستى الحدائق والمزارع وتدفع النارعن للنازل لايستغنى عنها مهندس ولاكاتب ولايقوم بدونها درس مدرس ولاحساب حاسب عمت سائر طبقات المتعامين ودخلت جميم الدوارين وجالست الوزراء والأمراء وحافظت على قوّة الكهرباء وكانت خير الحافظات للماء فهى نورالله في أرضه واشراق شمس حكمته وعجيب حكمه وبديع صنعته . يحسبها الجاهل من سقط المتاع وهي عند الحكاء نور أضاء سائر البقاع . فلما سمع ذلك منى . قال صف لى هذه الشجرة وصفا مدققا و بين أعمالها محققا ودع الاجمال وهات التفسيل . فقلت هذه الشجرة عظيمة الحجم كبيرة الساق قدألهم الله الأم قديما فثقبوا قشرتها السميكة ووضعوا تحت الثقب إناء ينزل فيه سائل لبني وذلك السائل يصير جامدا بعد نزوله في الاناء . وهذه تسمى (كاوتشوك) باللسان الافرنجي (ربراتري) يعني (شجرة الأستيك) كما قدّمنا أو (مطاط) الأوّل بالانجليزية والثاني بالفرنسية والثالث بالعربية . وذلك أننا نشاهد في بلادنا وفي جميع المدارس والدواوين ملاة تحافظ على حجمها دائماً سواه أردنا مدّها أم أردنا ضغطها فهي ترجع الى حالتها الأصلية . بها نمحو ما أردنا محوه عما كتبناه ونزيله ومى (الأستيك) المذكورفنراها في أيدى التلميذ والاستاذ والكاتب والحاسب وهكذا . وهذه المادة بعدأن يلقوها في الأواني يفاونها و ينظفونها ثم يضعونها بين اسطوانتين من الصلب بهما تضغط وتصير قطعاشتي وحدًا هو الاستيك النتي الذي يكون في السَّيفُ طرياً لزجاً وفي الشتاء صلباً ثابتاً

إن منفعة هذا النوع خاصة بأسلاك الكهرباء وانه يمنع انفلات أى ذرة منها فهو حافظها الأمين ، ان هذا النوع تمكن اذابته بسائل متخد من (البترول) للعلام ومتى أحيل بذلك سمى اذن (الاستيكالحلال) وهذا منفعته في إطار المجلات التي تجرى بها الدراجات (بيسكل) التي يركبها الناس اليوم و يحركونها بأرجلهم فاذا تقب ذلك الاطار أمكن رتق فتقه بهذه المادة التي هي في الحقيقة من مادته

﴿ الاستيك والكبريت ﴾

هذه الماذة النقية المتخفة من الشجرة اذا أُضيف اليها مقدار قليسل من الكبريت فهى التى نراها بين ظهرانينا وهذه لهما ﴿ خاصتان﴾ احداهما محافظتها على حجمها ، ثانيتهما أنها أقوى مانع يمنع مرورالماء قبالخاصة الأولى تصنع منها إطار المجلات فى العراجات التى وصفتها هنا وفى العربات وفى السيارات التى هى باللسان الافرنجى (متركار) فهذه الآلات تصلح الركوب بهذه المادة وترجج الراكبين ، وبالخاصة الثانية تصنع منها قلل الماء التى تحافظ على درجة الحرارة الكامنة فيه والوسائد التى يكون حشوها هوأه ، والأوانى التي يجعل فيها الماء الحار ليستدف بها للرضى بمقتفى أمر العليب ، وتصنع منها الأنابيب التى قمتى بها الحدائق وتصنع الرجال القائمين بإطفاء النار المشتعلة فى المنازل والمدن والقرى وهكذا الأنابيب التى تستى بها الحدائق وتصنع منها (معاطف وأردية) تمنع المطرعن لابسبها ، وهناك حال أخرى لهمنده المادة ، وهى أن يضاف اليها من (٢٠) الى (٢٠) الى (٢٠) برأ من مائة بزء من الكبريت واذ ذاك تصبح ذات خواص وأوصاف مغايرة لمناجمتها صاحلة لأعمال غير أعمالها ﴿ ذلك ﴾ انها مادة سوداء لامعة صلبة كسلامة قرن الحيوان ، وهذه تصنع منها مساطر ومقابض توضع فى نهايتها أسنة الأقلام وقد خسل فى كثير من الزينة وحلية نوع الانسان تصنع منها مساطر ومقابض توضع فى نهايتها أسنة الأقلام وقد خسل فى كثير من الزينة وحلية نوع الانسان التهى وصف هذه الشجرة ومنافعها وخواصها

## ( رسم شجرة الاستيك )



الثمر ونشم الورد ونأكل اللبن والقشده من شجرة القشادة المعلومة ونلبس من الكتان والقطن • كل ذلك معروف مفهوم انما هذاله فائدة غدير ماعرفناه وحكمة غيرما أدركناه • فانظر كيف خزن الله هذه المنفعة في الشجرة حتى احتجنا اليها • علم الله أننا محتاج الى المكهر باء بعد آلاف السنين • فحاذا صنع

ألاري رعاك الله عجائبها . أنظر ثم انظر كيف

خصها الله بأرض دون أرض وجعلها في أم دون أم. وانظركيف جعل لها عرة غسير مانعرفه و تحن نأكل

ودبر و خلق هذه الشجرة قبل خلق الناس ووضع فيها هذه الخاصية ولما جاء هذا العصر قال أتم لن تحفظوا ذرات السكهر باء إلا بهذه المادة وهي نقية فلا كبريت يخالطها ولاغبار يمزج بها فاذن تحفظ السكهر باء للاضاءة والاشراق في كل مكان و مدّ الناس الأسلاك البرقية (التلغراف) في الأرض ولم يجد الناس سبيلا لمدّها في البحرية من أضرار الماء لحا فيها كان تواصل الأم وتعارفها كما قال تعالى بيا أيها الناس إناخلقنا كم من ذكر وأنتي وجعلنا كم شعو با وقبائل لتعارفوا فهذه احدى دواهي التعارف و أيس هذاه والتدبير و يقول الله بدبر الأمر من السهاء الى الأرض و ويقول بيد بدبر الأمر يفصل الآيات و هذا من تفصيل الآيات و هذا من تفصيل الآيات و المناه الى الدبير والتفصيل و علم الله قبل أن نخلق حاجتنا الى الأسلاك البحرية التي سيخلقها فدبر هذه الحكمة والخاصة المذكورة

دبر الله هذه المادة ووضعها في هذه الشجرة . وخزن الفحم في أعماق الأرض . ولما أراد ارتقاء نوع الانسان علمه البيان وأرسله الى باطن الأرض فاستخرج الفحم وجرت به القطرات وأدار الدولاب وستى الأرض وحل على ذات ألواح ودسر في البر والبحر واستخرج الكهرباء واحتاج الى ما يحفظها فأرسله الى الشجرة فقر"ت عينه واستخرج منها ذلك السائل (١) فَكَان حافظ الكهرباء (٢) ثم ألهمه أن يذيب تلك المادة فأصبحت رنقا لفتق المجلات في سفره (٧) ثم ألهمه أن يضيف اليها الكبريت قليسلا فكانت ساقية لبستانه مطفئة لنار احتراق منزله الخ ماتقدم . ثم زاد الكبريت فعظمت المنفعة في الكتابة ونظام رسم الخرائط وجمال الكتب وزينة نوع الآنسان تبارك أسمك وتعالى جدّك . دبرت بحكمة (١) جعلتُ هذه الشَّجرة قليلة في الدنيا لأن كثرتها في الأرض معطلة المنافع بالرة التجارة . كيف لا وهدل مي تشابه النخل تحتاج اليه في حوز الرطب والتمر وما أكثر حاجتنا اليه . أما هذه الشجرة فانها وان عمت الحاجة اليها فان ما نستعمله منها لابوازي عشر معشار ما يحتاج اليه من النخل وكثير من أشجار الفاكهة والزيت . الدلك قلت هذه الشجرات في الأرض (٧) ثم هي متباعدة في أقطار المسكونة ليرحل الناس اليها ولم تقرب من متناول كل حى فهى كالعلم يحرم منه من لايستمد له وان كان المعاوم مشاهدا محسوسا ولايحظى به إلا من هم له مشوقون و بتحصيله مغرمون . إنّ هذا الانسان خلق ليكون في حركة جسمية وعقلية أمد الحياة تباعدت مطاوياته لت ثرأعماله فتقوى روحه و يتعوّدالصبر والثبات . فالحكمة في هذه الشجرة أشبه شئ ببعض الحسكم في الحجم . جعل الله الحج ليكون من فنائله الثدريب على فراق للألوف والتعرف بغير ماهو معروف والتناثى عن الكسل والمبادرة الى العمل والسعى لصفا النفوس والمروة لتتجسلي للناس. معانى هذا الوجود (٣) كلما كان الشئ أشرف كان أعز" مطلبا وأغلى ثمنا وأبعد في طلبه كما نرى في الذهب والفضة والأحجار السكريمة وهذه الشجرة

﴿ آراء نوع الانسان في أمثال هذا المقام ﴾

اعلم أن الناس في أمثال هذا الوضوع ثلاث طبقات (١) طبقة دنيا وهم العامّة وكثيرمن أنصاف المتعامين ينظرون الى مثل هذه المددّة وأمثالها نظرهم الى ما يألفون ولا ينظرون الحقائق الكامنة فيه (٢) وطبقة وسطى وهم الذين يدرسون منافعها كما يدرسون منافع كل مخلوق (٣) وطبقة عليا وهم الذين تجلت مواهبهم ونظروا لهذا وأمثاله نظرة عامّة محيطة ترجع الى التدبير العام والنظام الكلى أولئك هم أعلى نوح الانسان وهم آباء والناس جيعا أبناؤهم ونسبتهم الى الناس كنسبة الملوك والأصماء الى عامّة الشعوب فهؤلاء يقودون المفكرين في الأمم الى النظرات العامّة الشارحة الصدور ولنحو هذا جاء الأنبياء بطريق الوحى وفهؤلاء نظرهم كلى وحسبك ماترى في القرآن من أصمه الناس بالنظرات العامّة وكلا قلت هذه الطبقة من أمّة نظرهم كلى وحسبك ماترى في القرآن من أصمه الناس بالنظرات العامّة وكلا قلت هذه الطبقة من أمّة قلت سعادتها وكلاكثرت زاد ارتقاؤها و هؤلاء هم الذين يدرسون هذا الوجود درسا يفهمون به التدبير العام وهذه الطائفة تقل في نوع الانسان كما قلت هذه الشجرة من بين الأشجار ولكن علمهم يعم الأقطار كما عمت منافع هذه الشجرة الأمصار

هذا كله تدبير محكم منظم • إنّ هذا الوجود كله ساعة منظمة وهبكل محكم • هذا الوجود كله لافرق بينه و بين جسم الانسان والحيوان من حيث الاتقان والنظام • أنظر كيف علم الله احتياج الناس في أسفارهم في عصرنا الى ماير تقون به فتق المجلات فوضع هذه الحاصية في تلك الشجرة فكما نرى العين في الانسان والأذن و بقية الحواس لاتم منفعتها إلا بالأيدى والأرجل والاحشاء و بقية الأعضاء وأعصاب الحس والحركة بحيث نرى هناك اتصالا بين المنخ و بين أطراف اليد والرجل وجيع الشعر • هكذا نرى هناك ارتباطا وثيقا بين الناس و بين منافع الأرض في سائر الأقطار • وهذه الشجرة من شواهد ذلك فهناك ارتباط الفحم بالكهرباء بهذه الشجرة بحياتنا بعاومها بمدارسنا بالشمس بالقمر بالكواكب

كل هذه متصلات اتصال أعضاء أجسامنا . هذا هو معنى قوله تعالى \_ ثم استوى على العرش \_ وقوله \_ يدبر الأص من السهاء الى الأرض \_ وقوله \_ يدبر الأص يفصل الآيات لعلكم بلقاء ربكم توقنون \_ أنظر الى قوله \_ يفصل الآيات \_ وانظر الى أنه أتبعها بقوله \_ لعلكم بلقاء ربكم توقنون \_ لماذا جعل هذه الجلة بعد التى قبلها وأتبعها بها . أما تفصيل الآيات فهاهوذا كثير في هذا التفسير . أما الايقان فلماذا يكون عقب ذلك

﴿ الاجابة على هذا السؤال ﴾

جيب عالم البلاغة على هذا السؤال و يقول لما بينهما من الجامع العقلى أوالوهمى أوالخيالى الى آخرماتراه مسطورا فى كتب البلاغة كالمفتاح للعلامة السكاكى وككتاب السعدالتفتازانى وغيرهما و هذه انحا تنفع المتعامين أثناء دراسة اللغة ولكننا نحن الآن نريد أن نبين مايس" ذلك فى عصرنا الحاضر أى فى القرن العشرين و أنظر الى علماء القرن التاسع عشر فانهم كانوا غالبا لايفكرون فى النظام العام باعتبار التدبير والاحكام بل باعتبار النشوء والارتقاء وكثير منهم من أنكر صانع الوجود والمنظم لكل موجود لأن أنظارهم اقتصرت على ما دون النظام التام و فلما أن بزغت شمس العلم فى عصرنا ظهر فى الأم مجدون وحكاء مفكرون منهم (١) العلامة (ايلى دوسيون) في كتابه (الله والعلم) الصادر سنة ١٩١٧ قال (الفرضان اللذان يقوم عليهما مذهب القائلين بالانتخاب الطبيعى وانتقال الصفات المكتسبة قد نقض الأول (سبنسر) و (ويسمان) نقض الثانى كه وقال ان انتقال الصفات بطريق الوراثة لا أصل لها و برهن على

أن هذه المشاهدات المزعومة لاتقوم إلا على حكايات مخترعة لاتعلو قيمتها العلمية عن قيمة حكاية المرضعات وترى أمثله كثيرين في عصرنا أمثال الدكتور (ادورد هارتمان) إذقال ﴿ إن الذين قالوا ان هذا العالم وجد بلاقصد كلامهم من الامور الموهومة التي لا أساس لها وعلل ذلك بأن الطبيعة ذات نظام ميكانيكي ولا يمكن النظام بلاقصد كالا يمكن القصد بلانظام وكل ما لانظام له فهو مهمل في فوضى كالثيران الهائمة والطبيعة التي يعللون بها ليست كذلك ﴾ اه

وأمثال (لو يز بوردو) إذ قال ﴿ يَجِب أَن يعترف بأن هنالك قصدا مقصودا وروحا مدبرة لأنه بدون ذلك تفقد وحدة الجموع رابطتها فالقصد يظهر في تلازم الحوادث ويثبت به ﴾

وأمثال الاستاذ (فون باير) الأالى فى القصد قال ﴿ اذا كانوا يعلنون الآن بصوت جهورى بأنه لا قصد فى الطبيعة وأن الكون لايقوده إلا ضرورة عمياء . فأنا أعتقد أن من واجباتى أن أعلن عقيدتى فى ذلك وهى أنى أرى أن هذه الموجودات تؤدى الى أغراض ومقاصد سامية

وأمثال (كاميل فلامريون) الذي قال ﴿ إن درس الوجود يجعلنا ندرك أن له نظاما مقررا وغاية دفع به اليها . إن التبصرالذي يظهر في النباتات والحشرات والطيور الخ وهي غافلة عنه مما يقصد به حفظ ذرياتها وامتحان المشاهدات في التاريخ الطبيعي يستنتج منها أن في الطبيعة عقلا مدبرا . وهكذا كثيرمن الحكماء ذكرناهم في غضون هذا التفسير كلهم نطقوا بمعنى هذه الآية \_ يدبرالأمر\_ وهذه شهاداتهم طرا ترجع الى قوله تعالى ــ لعلكم بلقاء ربكم توقنون ــ فعطف الجـلة التي فيها الايقان في سورة الرعد التي تناسب مافي هذه السورة ظهر أثره في هذا الزمان فان العلماء الذين أثبتوا وجود مدبر للسكون رجعوا في براهينهم الى هذا التدبير المحكم فالتدبير والتفصيلكم رأيته في الشجرة المذكورة هنا هو الذي أورث اليقين واليقين أشرف من الايمان وهوالمذكور في قوله تعالى في سورة الأنعام \_ وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والأرض وليكون من الموقنين . . فلما سمع صاحبي ذلك . قال هل من علماء غير هؤلاء بحثوا في هذا الموضوع وأتى لهم اليقين كالسابقين . قات قد كتب العلامة (ادمون بربيه) في مجلة (العالم الحي) سنة ١٩١٧ قال أن ثقة الاستاذ (چينو) بتأثير البيئة (الوسط الخارجي) ضعيف جدًا فان هذه البيئات على ما يقول لانصلح لايجاد أي تغيير وراثى ثابت فالبط وسائر الطيور المائية ترى متمتعة بأرجل ذات أصابع متصلة بغشاء فيظنُّ أن هذه الأغشية قد أوجدها نوع معيشتها ولكن بالعكس من ذلك في مذهب المسيو (چينو) فانه يقول بأنها وجدت لها مقدّماً بدون تأثير من الحارج وأخذ البط يعوملأنه وجد له أرجلا مغشاة تصلح للعوم فهذه الحيوانات قد أعدّت من قبل للعوم أى انها خلقت لتعوم قبــل أن تستفيد تركيب أرجلها من العوم (٢) وأيضا الاستاذ (باوچر) الألماني الشهير قال ﴿ لم أجد واحدة من هذه المشاهدات تثبت انتقال الصفات بالوراثة ﴾ وأيضا قال الفزيولوجي الكبير (دو بوار يمند) اذا أردنا أن نكون مخلصين وجب علينا أن نعترف بأن وراثة الصفات المكتسبة قد اختلفت لمجرَّد تعليسل الحوادث المراد تعليلها وانها هي نفسها من المفترضات الغامضة ﴾ • فلما سمع صاحبي ذلك • قال هـذه أقوال لا أفهـم لها معنى • ما هي الصفات المكتسبة والموروثة هذا كلام غامض . قلت أنا قلت لك أن علماء القرن التاسع عشر وماقبله كانوا يقولون ان هذه الحيوانات يكتسب الفرع منها صفات الأصل وهذا أصل من الاصول الأربعة التي هي مذهب (داروين) (١) وهي أن الحياة ذات أطوار وتغيرات وانتقال من حال الى حال (٢) وهذه التطوّرات تنتقل بالوراثة الى النسل (٣) وأن الأحياء جيعها بينها تنازع البقاء (٤) وكلما كان الحيّ أتمّ وجودا وأقوى وأكل كان أصلح | للحياة والبقاء . والأضعف محكوم عليه بالفناء . فهؤلاء العلماء في القرن العشرين نازعوا في بعض هذه القضايا . ومعنى هذا أن المذهب الأوّل يقول إن العالم لاصانع له وهذه التنوّعات كافية في جّانُه وعلماء هذا القرن الذين ذكرتهم والذين لم أذكرهم هم الذين يقولون كلا ان العالم صانعا و برهانه ما يشاهدون من نظام الحشرات والالحامات والعبائب كما شرحناه في هذا التفسير وهو مضمون قوله تعالى ... ثم استوى على العرش يدبر الأمن ... هنا وقوله ... يدبر الأمن يفصل الآيات لعلكم بلقاء ربكم توقنون ... ، ثم قلت و بهذا ظهرأن هنه الدنيا ومن عليها من الناس أشبه بأم تربى أولادها ، فكما أن الأم يخلق لها الثديان قبل خلق الولد واللبن يخلق في الثدى قبل الولادة ، هكذا الناس خلقت لهم قبل أن يخلقوا هذه الحيوانات وهذه الشجرة التي نحن بصدد الكلام عليها وذلك من التدبير و يناسب قوله تعالى ... وان من شئ إلا عندنا خزائنه وما نفر له إلا بقدر معلوم ...

هذا وسترى في سورة النحل والنمل والمنكبوت وغيرها من السورعجائب الحيوان وبدائم تلك الالحامات والقوى التي أجع حكماً. عصرنا في الأم كلها على دلالتها على حكمة نظمتها • وهكذا سترى في سورة المدّثر عند الكلام على قوله تعالى \_ ومايعلم جنود ربك إلا هو \_ افاضة الكلام على بعض الحشرات اللاتى خلقت لتميش في أجسام الحيوان والانسان . فالناس حرم عليهم أن يأكل بعضهم لحم بعض لا بالغيبة ولا بالأكل الحقيق ولكن أحل الله ذلك لدرات صغيرة خلقها لتعيش في أجسام أناس مستعدّة للرض وللوت لتخاو الأرض لغيرهم وتصلح بسكانها فلها ﴿ شأنان ﴾ شأن أنفسها تعيش وتثمو وتلد و يخلفها غيرها لتفهمنا قوله تعالى \_ ومامن دابة في الأرض ولاطائر يطير بجناحيه إلا أم أمثالكم \_ فالمثلية هناك سيظهرأثرها في بعض أحوالها إذ تعيش هذه الحيوانات النراية في أجسام الناس والحيوان . وأما بالشأن الآخ فهي انها أشب بالشرطة الذين يكونون في المدن ليحفظوا النظام و يمنعوا تصادم المارة في الطرقات والشوارع . هكذا هذه الحيوانات النرية خلقت لتقلل من الانسان والحيوان \_ ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حيّ عن بينة \_ ولوكره الناس أجعون . وهناك ترى أن هذه أيضا من جند الله التي لايعلمها إلا هوَّ وانما عامنا بعضهالأنه قال ـ ولا يحيطون بشيّ من علمه إلا بما شاء ـ فالذي نعلمه الآن عما شاء الله أن يعلمه للناس من جنوده واعلم أن هذا التفسير جعله الله مقدمة لنهضة الأمم الاسلامية فهو أشبه بثدى الأم قبيل الولادة إذ يكون مستعدًا للرَّ اللبن وكهذه الشجرة المسهاة في بلادنا (بالأستيك) وأيضا (كاوتشوك) مأخوذة من كلةفرنسية وتقدّم ذكرها بالانجليزية . ويقال لها في بلادنا المصرية أيضا (مطاط) فكما خلقت هذه الشجرة قبل خلق الكهرباء وإفادتها كمذا ظهر هذا التفسير الذي سبق ظهور آلاف من قادة الاسلام في مستقبل الزمان وسيقرؤنهويكون لهم شأن في رق الأم الشرقية \_ ولتعلمن نبأه بعد حين \_ انتهى ما أردت ذكره في هذا للقام

﴿ فريدة في التدبير العام ﴾

ان التدبير العام ( نوعان ) نوع لتدبير القوّة ، ونوع لتدبير المادة ، فالنوع الذى هولتدبير القوى فذلك أننائرى غرائز حيوانية وعقولا انسانية وقوى قدسية ، أما الغرائز الحيوانية فهى أدنى الدرجات انها قد ألهمت جيع ماتحتاج اليه فى حياتها و بناء مساكنها وتربية أولادها ونظام أعمالها ، ناهيك ماترى من نسج العنكبوت ودقته ومسدسات النمل وهندسته وحوص الحشرات على تربية ذريبها سواء أكانت من التى تكفل تربيتها كالنحل والنمل أم كانت تموت قبل أن يفقس بيضها كما ترى فى الناموس الذى ستعرف تفصيله فى سورة المدّثر عند قوله تعالى \_ وما يعلم جنود ربك إلا هو \_ والجراد ودود القر إذ الناموس لا يضع بيضه إلا فى المستنقعات والأماكن التى تكون مرعى خصيبا لنريته قبل استكال قوّتها ، كلذا الجراد لا يضع بيضه إلا فى أماكن خاصة وهى يدفنها فى الأرض بحيث لا تكون أبعد ولا أقرب من الوضع الذى يصح معه التفريخ فى الأرض وهكذا سائر الطيور عامت وألهمت جيع ما تحتاج اليه فى أنفسها وذرياتها وهذا التفسير

قد جمع ما يكنى ذا اللب فى مشـل هذا وهكذا العاوم اليوم فى الأمم المحيطة بنا تكفلت بهــذا البيان وأعطت اليقين للفكرين وهذا كما قال الله تعالى ــ قال ربنا الذى أعطى كل شئ خلقه ثم هــدى ــ وقال ــ سبح اسم ربك الأعلى \* الذى خلق فسوّى \* والذى قدّر فهدى ــ فهذا هوالتقدير وهذه هى الهداية وبهذا وأمثاله يكون العلم واليقين

﴿ العقول الانسانية ﴾

أما العقول الانسانية فانها أرق من الغرائر الحيوانية ، إن الغريزة خاصة بعمل لاتحيد عنه ، ينسج العنكبوت و يصطاد بشبكته و يعلير بنسيجه كما يعلير الانسان اليوم في الجوّ و يجعل له مايشبه القنطرة و يبنى مساكن من نسيجه ، وهكذا عما ستراه في سورة العنكبوت مفصلا موضحا وهكذا غيره ، كل هذا لا يصل الى درجة الانسان فان الحيوانات وان كانت غرائزها عجيبة هي قاصرة ، أما العقل فهو أوسع نطاقا وأرق وأقوم وأقوى فهوأعلى من الغريزة ، ناهيك ماتراه اليوم من الابداع والارتفاع والارتقاء

﴿ القوّة القدسية ﴾

أما القوَّة القدسية فهي أعلى من القسمين . فالعقل وسط بينها و بين غريزة الحيوانات . ولملك تقول أين القوّة القدسية . انها خاصة بالملائكة وأنت عودتنا في هدذا التفسير أن تجعلنا نامس الحقائق بعقولنا . العقل عرفناه والغريزة فهمناها . أما هده القوة الفدسية فانا لم نعرفها إلا نقلا من كتب السائات أومن كلام الفلاسفة . قلت اعلم أنّ هذه القوّة نعرفها نحن بأنفسنا ﴿ ذَلْكَ ﴾ أننارأينا طائفة من هذا الانسان لحم قوَّة غير القوّة العاقلة وهي أشب بغرائز الحيوان وغرائز الأتهات بالنسبة لأولادها . قال هذا لم أنهمه فأوضه م قلت إنّ الأم والأب لهما غريزة أشبه بغريزة الحيوان من حيث العطف على ولدها إن للإنسان غرائزه كما للحيوان في الأكل وتربية الولد وغيرهما ثم هو امتاز عن الحيوان بأن العقل ساعد الغريزة في تربية ولده . واكن الطائفة للمتازة التي ألقيت اليها القوّة القدسية أو بعض آثارها هم طائفتان الأنبياء والنابغون ومنهم الحكاء . فالأنبياء يتلقون الوحى عن الملاتكة . ولاجرم أن هذا فوق متناول العقل . ثم ان الأنبياء اليوم ليس منهم أحد على الأرض وأن الله عزوجل خلق في كل أمّة من أم الأرض أناسا استعدادهم خلق للعموم لاللخصوص فهم أبدا معرمون باستعدادهم خلق للعموم لاللخصوص فهم أبدا معرمون باستعدادهم صدورهم و يحسون به في أنفسهم لايقر علم قرار ولا يكون لحماصطبار إلا اذا جَدُّوا في الأسفار وقطعوا القفار وركبوا متن البحار واستخدموا الكهرباء والبخار لنيسل الأماني والأوطار وادراك المعالي وحوز العساوم ونفع العموم . وهؤلاء ليلهم ساهر وتهارهم عامل . فهذه الحال لاتفارقهم . وهذه الأخلاق لاتفادرهم فهم مع العلم ومع أعهم أشبه بالأم الوالهة على ولهما . للولعة بفلذة كبدها . ولكن هذه الصفة في هؤلاءً الأشراف أعلى مقاما وأرفع منارا وأشرف مقصدا ومحتدا فلم تنحط الى غرائزا لحشرات ولا الى عطف الأتهات من الآدميين والحيوانات بل انها تعلو على العسقل وتسخره فتجد تلك الموهبة تسوق العقول التي جاورتها فى الأجسام التي حلتها فتحمل المتصفين بها على تحمل المصاعب وقطع السباسب وافراغ الجهد في استخدام العقل . ذلك هو وصف النابغين في سائر الأم والله لم يخل الأرض قديما ولاحديثا منهم . وكل يظهر في أمَّته ماوفق له من أمر ملدَّى أومعنوى • كلُّ ذلك لالحام يلهمونه كالحام الحيوان وعامَّة الانسان ولكن هذا أعلى من العقل فهذا الخاصة من الملائكة . وترى الالحام في الأمم المادّية كأهل أورو با يرجع الى المادّة وفي الأم التي قصرت جمها على الامور الروحية نبغت فيها فقط وكلاهما إلحامه ناقص • فأما الأم الاسلامية ا التي ستظهر بعد هذا التفسير وأمثاله فانها سيكون إلحامها جامعاللا مرين معا فلايقفون عند الماديات كأهل أوروبا غالبا ولاعلى المعنويات والروحيات كبعض الاورو بيين وعاتمة أهل الحند فيكون الالحسام شاملا للأمرين

نافعا في الروح والجسم والمعنى والمادة

وبهذا عرفت ﴿ النوى الثلاثة ﴾ الغريزة والعسقل والةوة القدسية وأن هسنده النوة في عالم أعلى منا وتتنزل على أفراد في الأم المختلفة وتظهر على أيديهم منافع للناس وسعادة مادّية أومعنوية . وأرق هسنده الطائفة هم الحسكاء الذين يدرسون هذا الوجود وهم مغرمون بربهم و بنظامه و بنظام الأم . فوجودهؤلاء في الأرض دليل على أن هناك قوى أعلى منهم يستمدّون منها إلهاماتهم وهم يبنون عليها سواء أعلموا ذلك كالأنبياء أم لم يعلموه كالحسكاء و بعض النابغيين . فهذا هو النوع الأول من النوعين العاتين للتدبير وهو تدبير القوة فظهور أناس في الناس امتازوا بقوة أرقى من غيرهم ، وعموم العقول في الناس وعموم الغرائز في الحيوان في ذلك كله معنى التنزل من السهاء الى الأرض يكون الوحى اللا نبياء فيعلمون العقلاء وهؤلاء العقلاء يفكرون في الوحى ويذهبون مذاهب على الأرض يكون الوحى اللا نبياء فيعلمون العقلاء وهؤلاء ثم ان غرائز الحيوان والانسان محت ذلك كله مسخرة مطبعة كاسخرالله الانسان فنفع الحيوان طوعا أوكرها ألاترى أنه يقدم الطعام للثور وللفرس وانه يزرع القطن فيا كله الدود فهوذا الانسان سخر طوعا وكرها ككل علاقي، وبالقوة العقلية زرع الناس ونظموا الأرض فأكل الحيوان أردنا أم لم نود ، هذا هو معنى والحكاء وبالقوة العقلية الى الأرض حن هدذا المقام وهو الكلام على القوى الثلاث وبه تم النوع الأول وهو قد يبر المقوة

( النوع الثاني من التدبير العام . تدبير المادة )

إن تدبير المادة أيضا دأخل في قوله تعالى \_ يدبر الأمر من الساء الى الأرض \_ فكا رأينا القوى عد أعلاها أسفلها . ألم تر الى الشمس كيف كان أهل الأرض عد أعلاها أسفلها . ألم تر الى الشمس كيف كان أهل الأرض لا يعيشون اذا لم يكن ضوءها مرسلا إلى أرضهم فسترى في سورة \_ الشمس وضحاها \_ كا رأيت في مواضع كثيرة من هذا الكتاب مثل مافي سورة الفاتحة وغيرها أن كل مخلوق على الأرض لا يحيى إلا بوجود الشمس فلالاها لم يكن ربع تهب ولاماء يجرى ولاحيوان يدب ولا انسان يوجد بل تكون الأرض قاعا صفصفا . ثم انك ترى السحاب يجرى والرياح تهب كل ذلك لمنافع الناس على الأرض . فهاهوذا الأعلى نفع الأدنى كا نفعت القوة العالية وحافظت على من دونها طوعا أوكها . سخرت العوالم المحيطة بنا لحياتنا . وامتلا الجو بالبخار والسحب ونزلت الأمطار وزمجر الرعد ولمع البرق وهبت العواصف فنبت الزرع وازينت الأرض للناظرين وبهرت النجوم في سموانها وأرسلت أشعنها تترى لأهل الأرض فساروا على هداية طوفها في البر والبحر فسكانت نورا لساريهم وهداية لمسافرهم ومرشدا لربانهم ونجاة لسفنهم واسعادا لبدوهم وحضرهم وهم آمنون

﴿ مستقبل الأم على الأرض وواجب المسامين ﴾

ها أنت ذا أيها الذكى قد أطلعت على ترتيب التدبير من السها، ألى الأرض فى القوى والمواد وهاأناذا أذكر لك نتائج ذلك فى الأم فأقول . قد تبين لك أن العقول موزعة على الناس والمنافع على الأرض فى مواطن من هذا التفسير وأهل الأرض متضامنون وليس لهم دخل فى الزال المطر ولاضو، الشمس ولاخلق الهواء ولاخواص الأرض . تضىء الشمس وتسير الرياح بحرارتها فتجرى السحب فتنزل على الأرض والناس يتلقون الماء فيها و يزرعون والماء يجرى فى الأنهار الى البحر الملح ، يظن الانسان لأقل وهاة أن هذا الماء الجارى الى البحر ضائع لافائدة منه كما فى ماء النيل بمصر ودجلة والفرات المحيطين ببلاد الجزيرة وكنهر الأمزون وغيرها ، يقول الناس ان الماء يجرى أيام الفيضان الى البحر ولافائدة

منه بل هي قوى معطلة وليس الأمركما يظنون • ان الماء اذا ستى الحقول وأنبت العشب وعاشت به الأم فاغما مثله مثل رجل يسهى أولا لما يبقى جسمه ثم نواه يسمى ليربى أولاده ليعيشوا بعده • هذه حال هذه الأنهار • الناس يعيشون بها ثم هى تجرف الظين والرمل والحصى الى البحركل سنة ليكون ذلك طبقات وراء طبقات بها تتكون الجبال في قاع البحار فيعلو هناك كما تعلو الياسة كل سنة (بالغرين) الذي يحمله الماء • فجميع الجبال التي نراها كالقطم وكبال همالايا وغيرها كما ستراه مفصلا في هذا التفسير في السور التي بين سورتى يوسف والنحل ان شاء الله تعالى وفي قوله تعالى - أفلاينظرون الى الابلكيف خلقت التي بين سورتى يوسف والنحل ان شاء الله تعالى وفي قوله تعالى - أفلاينظرون الى الابلكيف خلقت السنين فهيى أجنة في بطون البحور تخرج بعد أمد طويل • إذن ليست القوى معطلة • فالنهر اذا عشنا السنين فهي أجنة في بطون البحور تخرج بعد أمد طويل • إذن ليست القوى معطلة • فالنهر اذا عشنا من فضلات الأنهار كما كونت الأجنة بما فضل من غذاء الأبويين في أجسامهما فالنطفة منهما من فضلات الدارى في عروقهما ودم الحيض الذي لا يكون إلا زمن القوة واللبن المغذى للطفل • كل ذلك فضلة فائضة من القوى كما فاض النهر وجرى فكونت به هذه الجبال • وليس معنى هذا أن الناس على الأرض ينامون ويتركون أنهارهم • نع هذا قد يدير كم ونظام عجيب عام

﴿ ازدياد الناس على الكرة الأرضية ﴾

ازداد الناس اليوم على سطح هذا السيار الذى نعيش فيه وازد حت القرى والأمصار بسكانها واشرأبوا الى منافع الأرض وقد عاموا أنهم متضامنون وان لم يعماوا بهذا التضامن . والذى أراه أن الناس سائرون الى حال ستجمعهم طوعا أو كرها . سيفكر الناس في استخدام جيع المواهب العقلية في الانسان والخواس في الأرض كما ستراه في ملخص كتابي (أين الانسان) في تفسير قوله تعالى \_ يا أيها الناس إنا خلقنا كم من ذكر وأنتي وجعلنا كم شعو با وقبائل لتعارفوا \_ وذلك بقلم الاستاذ (سنتلانه الطلياني) تقريظا له وهو مترجم الى العربية من التليانية فان هذا الملخص هناك هو معنى الآية وهو موضح لهذا المقام

قُرب الوقت الذي تحاسب فيه كل أمّة على مافرطت في عقولها وما أهملت من أرضها كما في الكتاب المذكور . قد رأيت ألا شئ في الوجود معطل وأن ماء النهر الجارى الى البحر له عمل فسيضطر الناس الى أن يحاسب بعضهم بعضا على ما أضاعوا من قوى . وستقول كل أمّة للا خرى ان عندك قوى مخزونة في جبالك أوفى ماتك أوفى أرضك أوفى عقول أبنائك فاستخرجها لأن المنافع تعود منك على في التجارة والمبادلة وغيرهما فاذا أبت قهرها غيرها واستخرجوا المنافع وشاركوها ، ذلك سيتم متى ازداد عدد السكان سيضطرون لذلك اضطرارا لأنهم متضامنون كما قدمنا ، وأضرب لك مثلا

خذ ملابس صى من صبيان للدارس في أنحاء الأرض الآن فهي مركبة من

- (١) صوف يحضرونه غالبا من استراليا أومن جنوب افريقيا
  - (٧) أوقطن مستحضر من مصر أوأمريكا أو بلاد الهند.
- (٣) أوكتان مستحضر غالبا من بلاد الروسيا أو بلجيكا أوايرلنده
- (٤) و يحتاج الى سير من جلد مخصوص وهو يجلب من أمريكا الشمالية
  - (a) و يصنع ذلك كله في بعض بمالك أوروبا
  - (٦) وازرة من فضة تستجلب من بلاد (المكسيك)
- (٧) ومشابك أخوى إما من نحاس أصفر مستخرج من النحاس الأحر الستجلب من اسبانيا
  - (A) أومن قصدير من شبه جزيرة بلاد الملايو

(٩) وكل هذه تحملها السفن فتعبر البحار

(١٠) وقس على ذلك كل مانحتاج اليه

﴿ واجب السامين الذين أنف لمم هذا الكتاب ﴾

أيها الذك إياك أن تظن أن اطالة هذا الموضوع خارجة عن الآية فى التدبير العام والتدبير العام المحص القوى والمادة وقد رأيت تدبير القوى من الأعلى الى الأدنى والمددة أيضا من الأعلى الى الأدنى وهذا ملخص ماذكرنا وهذا الكتاب المسلمين وأنت المخاطب لأنه لاينهم هذا إلا أناس لهم قوّة بها يفوقون المجموع والذى ذكرته علم والعلم إن لم يصحبه عمل ضاع فهاأناذا أوصيك بالمسلمين و إن المسلمين اليوم أحاطت بهم الأم من كل جانب وقد سبقهم النصارى والمجوس واليهود فعم التعليم اليهود واليابان وأوروبا ولم يبق جاهلا إلا المسلم ولايتعلم غالبا إلا القليل فجد كل الجد واتخذ سبيلا الى تعميم التعليم حتى ناحق بالأمم وهذا لا يحتاج الى أكثر من عشر بن سنة و ومتى نما التعليم فى الأمم الاسلامية أمكنها استخراج المنافع من العقول ومن المادة كما شرحناه ويدبر الله الأمر من السهاء الى الأرض ونحن مكلفون أن نعمل بقدر طاقتنا و ومتى ارتقت أم الاسلام صارت مجارية للاثم الأخرى وحينتذ تكون مساوية لهم فلاتهم بأنها عطلت عقول أبنائها ولا منافع أرضها وخواصها ولا المطر النازل فى أرجائها وفان هذا التفسير وأمثاله فى ذلك فلتكن مساوية لهم منافع أرضها وخواصها ولا المطر النازل فى أرجائها وفان هذا التفسير وأمثاله فى هذا العصر مقدمات الذلك الذشود والحد للة رب العالمين

﴿ فصل في قوله تعالى ... وقدّره منازل ﴾

هى ثمان وعشرون منزلة أوّلها الشرطين وآخرها بطن الحوت وهى مُقسومة على اثنى عشر برجا أوّلها الحل وآخرها الحوت لكل برج منزلتان وثلث منزلة ينزل القمركل ليلة منزلة منها الى انقضاء ثمانية وعشرين لله ثم يستتر ليلتين ان كان الشهر ثلاثين وان كان تسعا وعشرين اختنى ليلة واحدة

﴿ القمر أصل الشهور والأسابيع ﴾

اعلم أن القمر لولاه لم تسكن شهور ولا أسابيع ولسكان اختلاف الناس عسيرا في حسابهم و بيانه أن دورة القمر التي تتم في ٧٨ يوما كما تقدّم جعلت مقياسا للشهر و ثم بالنظر لاختلاف الفصول من شستاه وصيف وخريف ور بيع جعل مقياسا لها فجمل كل فصل ثلاثة أشهر وكل شهر أر بعة أسابيع وكسر

فدورة القدر هي آلتي نبهت النوع الانساني الي أقسام السنة الاثنى عشرالمسهاة شهورا • فأما سيرالشمس فلم يعط الناس الا الفصول الأر بعدة باعتبار بعد الشمس وقر بها وهي الدورة السنوية • ههنا أخذت الأم تفصل أيام السنة وشهورها بحسب ما يعن لهما فانهم لما رأوا الاسبوع سبعة أيام لم ينظروا لليوم بنظر واحد

- (١) المكلدانيون والفرس بجعاون مبدأه من شروق الشمس و يجعاونه ٢٤ قسما متساوية هي الساعات
- (٢) اليهود يبتدؤن من غروب الشمس الى شروقها ليلا ومن شروق الشمس الى غروبها فالساعات
- ليلا ونهارا تختلف طولا وقصرا بحسب الفصول عندهم بخلاف الكلدان والفرس فهي متساوية مع اختلاف الفصول
  - (٣) الايطاليون في أواسط القرن التاسع عشر كانوا يحسبون كاليهود
- (٤) العرب يحسبون النهار من مرور الشمس على خط الزوال مبتدئين من الساعة الأولى الى الرابعة والعشرين التى تنتهى بمرور الشمس عند خط الزوال عينه فى اليوم الثانى
- (٥) لم تنفق الأمم الكبرى كفرنسا وغسيرها في مصالحها العمومية لاسيا في مواعيد السكك الحديدية
- على مأكَّان عند العربُ الا فى زمن قر يب جدًا . وأسهاء الأيام مستنبطة منَّ أسهاء الكواكبِ السيارة
- (١) الاثنين القمر عند الفرنجة (٧) الثلاثاء من مارس عند الفرنجة أي المريخ (٧) الأر بعاء يرجع

عند الفرنجة الى عطارد (2) الخيس يرجع الى جو بتر عندهم أى المشتى (٥) الجعة يرجع الى الزهرة (٦) السبت يرجع الى ساتون أى زحل (٧) الأحد يرجع الشمس وهذه كانت معروفة عند آبائنا العرب فاذا قال الفرنجية مشلا ان الأر بعاء وهو (مرحكردى) مشتق من مركور أى عطارد فان آباءنا قالوا ان يوم الأر بعاء لعطارد وهكذا بقية الأيام بالنقل عن الأم ، ولقد انفقت الأم كلها على تحديد عدد أيام السنة ابتداء من الفرن الثالث الميلاد واعتبر أكثرهم ان مدة الاسبوع معادلة ربع دورة القمر حول الأرض

- (۱) وكان الفرس والمصريون لذلك العهد يعتسبرون السنة (٣٩٥) يوما مقسمة الى اثنى عشر شهرا والشهر ٣٠ يوما يضاف اليها فى آخركل سسنة خسة أيام (أيام النسىء) ومع ذلك لم تطابق السنة الحقيقية والأشهر عند قدماء المصريين هى (توت م فاووق م أوثير م شوكا م توبى م مشير م مامينوت م فرمونى ياشون م بونى م ابينى ميسورى) والشهر الأول منها وهو (توت) يبتدئ فى الاعتسدال الخريني (٢٢) سبتمبر من كل عام
  - (٢) السينيون كانوا يعرفون السنة الشمسية وقد ضبطوها مرات عديدة

, .

- (٣) العرب ، السنة تتألف من (١٢) شهرا والشهر مؤلف من (٢٩) يوما ويليه شهر مؤلف من (٣) يوما والميه شهر مؤلف من ٣٠ يوما والسنوات الكبيسة يزاد عليها يوم واحد والكبيسة في كل ٣٠ سنة احدى عشرة سنة والباق وهو ١٩ بسيطة
  - (٤) اليهود تقويمهم الديني بالقمر وتقويمهم المدنى شمسى يبتدئ من فصل الربيع
- (ه) قدماء الرومان تبتدئ السنة عندهم من فصل الربيع ولكن (رومولوس) مؤسس رومية قسمها عشرة أقسام ذاهلا عما رسمه القمر في سيره من قسمته السنة ١٧ قسما وأسماء الشهور بعضها مشتق من أسماء الآلهة عندهم . هكذا مارس ، ابرليس ، يونيوس و بعضها أسماء أعداد وأضاف بعض ماوكهم شهرين آخرين وهما (جانواريوس وفبرواريوس) ثم أضافوا شهرا آخر فسارت الشهور ١٣ شهرا وهو أمن غريب ، فانظر ماذا حصل جاء الأمبراطور (يوليوس قيصر) فوضع التقويم اليوناني بأن تكون السنة مؤلفة من ١٧ شهرا بعضها يحتوى على ٣٠ و بعضها على ٣١ يضاف اليها كل أر بع سنوات يوما في السنة الكبيسة ، ولما كان الرومانيون يجهاون نظام الأسابيع وسقطت الدولة الرومانية غيروا نظام الشهر الروماني وجعاوه على مانعلم اليوم من الأسابيع المعروفة اليوم المجهولة عند الرومان

وقد نقش الأمبراطور أغسطوس على ألواح النحاس التقويم الذى وضعه قيصر وأطلق اسم يوليوس (يوليو) على شهريسمى (كنتيكيس) تخليدا لاسمه كما أطلق اسمه هو وهو أوغسطس على شهريسمى (سكتيليس) و فانظر كيف اضطرت الأم كلها أن تجعل السنة ١٧ شهرا و لماذا و لأن القمر لمادار حول الأرض ١٧ مرة كان هذا قريبا من السنة ينقص عنها نحو ١١ يوما فكأن القمر في سبيه نعلق بلسان فصيح قائلا و ها ناذا رسمت لكم الشهور فانسجوا على منوالي حتى اضطر الرومانيون بعد ماقاسوا المشاق في تعديل السنة وقد غفاوا عن سير القمر الى حذف الشهر الزائد عن اثنى عشر وأول من تفطن لهذا يوليوس ورجع الى الشهور الاثنى عشر كسائر الأم و وهذا هو سر" قوله تعالى وقدود والاه لاختلفت بهنازل لتعلموا عدد السنين عشركات الأم بعضها كتاج الى بعض نظم الله لهم سير القمر حتى يتبعوه شهورهم وضاعت مصالحهم و فنظام السموات تبعه نظام أهل الأرض

﴿ فَسَلَ فَى مَعْنَى قُولُهُ تَعَالَى \_والحساب\_ مِنْ قُولُه \_ لتَعْلَمُوا عِنْدُ السَّنِينِ والحساب ﴾ اعلم أن السنة الشمسية كما قدّمنا في كل أربع سنين فيها سنة كبيسة وثلاثة بسيطة ، وقاعدتها أنّ

تقسم سنى التاريخ المسيحي على أربعة فان قبلت السنة القسمة فهى كبيسة والا فهى بسيطة ، ولاشك أن هذه السنة التي أكتب فيها هذا التفسير وهى سنة ١٩٧٤ تقبل القسمة على أربعة واذن فهى كبيسة أنا في هذه السنة التي أكتب ليلة السبت نصف الليل الليلة السادسة من شهر سبتمبر من هذه السنة ، ومع ذلك السنة على هذا الحساب لم تزد على ٣٦٥ يوما وه ساعات وهى فى الحقيقة و٣٣٨ يوما وه ساعات وهى دقيقة و ٥٠٠ تانية أعنى ٢٧١٧٤٧٢٧٥ بوما وسطيا وحينتذ تكون كل سنة يوليوسية تزيد عن المتة الحقيقية السنة الفلكية بكسر من اليوم مساو الى ٣٨٥٧٥٠٠٠، أعنى ١١ دقيقة تقريبا وهذا الفرق وان كان قليلا يسير يوما كاملا فى كل ١٩٣٧ سنة وفى سنة ١٨٥٧ ميلادية قد وصلت هذه الزيادة الى عشرة أيام من شهر اكتوبر الخامس عشر ، ولما كان الفرق وهو ١١ دقيقة يصير ١٨ ساعة تقريبا فى كل ما شنة وثلاثة أيام من كل أر بعمائة سنة وأمناف الى القاعدة اليوليوسية قاعدة أخرى وهى أن كل ثلاث سنين مثينية عوضا عن أن تكون كبيسة تكون بسيطة والرابعة تبقى كبيسة وهلم جوا ، والمراد بالسنة المثينية ما ينتهى عدد التاريخ فيها بصفر بن مثاله سنة . ١٩٠٠ ولزيادة السهولة انفقوا على أن السنة المثينية الكبيسة عى التى عددها يقبل القسمة على من ع فسنة ١٩٠٠ كبيسة وهلم جوا ، والمراد بالسنة المثينية ما ينتهى عدد التاريخ فيها بصفر بن مثاله سنة ١٩٠٠ ولايادة السهولة انفقوا على أن السنة المثينية الكبيسة عى التى عددها يقبل القسمة على من ع فسنة ١٩٠٠ كبيسة و ١٩٠٥ و ١٩٠٠ بسيطة

وقد قبل هذا التعديل جيع الأم ماعدا المسكوف والأروام والأقباط فانهم بقوا على التعديل اليوليوسى ولذلك نرى فرقا ١٧ يوما بين حسابهم وحساب الافرنج ١٠ منها هى الأيام التى أستقطها (جريجولر) والاثنان ناشئان من جعلهم سنتى ١٧٠٥ و ١٨٠٠ كبيستين والافرنج جعاوهما بسيطتين ومع ذلك لايزال هناك فرق يبلغ ربع يوم تقريبا كل عشرة قرون فيكون يوما واحداكل ١٠٠٠ سنة بحيث يجب أن يضم يوم واحد لسنة ١٨٥٥ لأجل تعديل الخطأ المجتمع القليل جدّا فتجب من الحساب كيف بلغ فى الدقة مبلغا شغل العالم الانساني أجمه وقد كان ابتداؤه سير القمر الذى قسم السنة ١٧ قسما وهذه الأقسام تنقص ١٨ يوما تقريبا فعدّات الشهور من حال الى حال ومتى زادت عن ١٧ تأدّب الناس وحذفوا الزائد ثم أخذوا يوما تقريبا فعدتت الشهور من حال الى أن وصاوا الى الثواني من آلاف السنين والحساب هذا هو مر قوله تقليل عدد السنين والحساب أن يقول عدد السنين والحساب أن يقول عدد السنين حتى أضاف لها الحساب أن ينظموا الشهر فبعدل أن يكون ٢٩ يوما و ١٧ ساعة و٤٤ دقيقة بحساب القمر زادوه نحويوم تقريبا فى الشهر الشمسي ولايزال الحساب يتناهي فى الدقة الى الآن

فياعجباكيف كان القمر دليلا على الحساب . وكيف شغل الناس بالفرق بين الشهر القمرى والشمسى والسنة القمرية والشمسة . وكيف كانت السنين الكبيسة والبسيطة فى الحساب العربى فى كل ٣٠ سنة لاتزيد الزيادة للكبس فيها على ١٩ يوما دائما أبدا وكل دور (٢١٠) من السنين وهذا الدورمشتمل على أموار صغيرة كل دور منها ٣٠ سنة وهى سبعة أدوار . فتجب كيف كانت الكبيسة الشمسية محتاجة الى دقة أثم كما رأيت وكل هدذا سر قوله تعالى ـ لتعلموا عدد السنين والحساب ـ وقوله ـ ما خلق الله ذلك إلا بالحق يفصل الآيات لقوم يعلمون ـ يعنى أن الله راعى فى خلق ذلك الحكمة وللصلحة ولم يذر القمر والشمس يتخبطان فى سبيرهما و يتعثران فى جريهما بل ضبطهما بحساب على مقتضى احتياج الناس وحسابهم . و بهذا الحساب يزدادون دقة وحكمة فلوأننى جعلت الحساب سهلا صحيحا لاكسرفيه لأدى ذلك الى جود عقولهم وموت نفوسهم وجهالة عقلائهم ولكن ذلك الكسر فى السنين الشمسية والقمرية يؤدي

الى نبوغهم فى الحساب فترتتى الأم واذا كان الحرب فى الأتة وشدة الحاجة الى العلوم والصناعات يؤدى الى ارتقائها . هكذا هنا فى الحساب ودقته تؤدى الأم الى رفعة الشأن . فكلما ازدادوا حيرة ازدادوا اجتهادا فأثروا . هذا معنى قوله ـ ماخلق الله ذلك إلا بالحق ـ وختم الآية بقوله . لمن أفصل هذا . أفصله لقوم يعلمون . يسنى أن مثل هـذا المقام لايعرفه إلا العلماء به . فأما الجهـلاء به ولوكانوا أعلم الناس بالنحو والمعرف واللغة والفقه فان التفصيل ليس لهم . فعار على أثبة الاسلام أن تخلومن النابغين فى هذا الفق . وكيف نرى التعديل يأتى من أورو با والمسلمون تائمون اليوم وليسواكا بائهم الأولين

اللهم انك أنزلت هذا الكتاب وطلبت فيه أن تكون الأتة فيها علماء فى كل علم فاذا قصرت الأمة كما هو حاصل الآن وليس أحد عالما بهذه العاوم إلا الفرنجة ، فلمن يفصل طمالقرآن ، ولمن يقرأ ، وكيف يفصل الله الآيات لقوم لا يعلمون ، يارب إن المسلمين اليوم لا يعلمون أكثر الماوم و عرون على مثل هذا القول من الكرام ولاحظ لهم منه إلا حظ الجائع من النسيم ، فياليت شعرى لمن هذا التفصيل ولمن هذا القول ، يا الله إنك قد سلطت الفرنجة علينا جهلنا ، يارب انك فصلت هذه الآيات لقوم يعلمون الفلك والأثمة غافلة فنقلته أنت الى الفرنجة ومرنا نقر أالقرآن ولانبالى بماسمعنا انك تفصله لقوم يعلمون لأن المسلمين اليوم قوم بعلم الفلك يجهلون ، فاللهم اجمل منهم قوما عاشقين لعلوم مختلفة و بث الحية فى قلوبهم واجعل منهم من يحثون على كل صناعة وكل علم واجعل كتابى هذا مما يحر ضهم على عشق العلوم وحب الحكمة والتحلق يخلقك وخلقك العلم والحكمة لأنك العلم الحكيم اه

﴿ بهجة العلم في هذه الآيات ﴾

إن تقدير المنازل والبروج الشمس والقمر وسيرهما بحساب متقن هو الذي جعسل الناس آمنين على (أمرين ) حساب الدرجات الأرضية ونظامها . وحساب الميزان والكيل والمساحة . ولأبين ذلك في مقامين ( المقام الأول ) حساب الدرجات الأرضية ومعرفتها وكرو يتهاودورانها

اعلم أن أول من فكر في كروية الأرض رجل يقال له (أراتوستانس) هذا الرجل وله في القيروان سنة ٢٧٦ قبل المسيح ودرس في الاسكندرية وأثينا ثم دعى الى الاسكندرية سنة ٢٧٤ قبل الميلاد فأقام بهاالى أن أدركته الوفاة سنة ٢٩٤ قم وهذا الفلكي ألف كتابا في معرفة جرم الأرض وقال ان الشمس تكون عمودية فوق الأرض في مدينة اسوان وقت الانقلاب الصيغي فاذا نصب عمود في الأرض هناك لم يظهر له في الظهيرة ظل ممتد شمالا واذا نصب عمود آخر مثله في الاسكندرية ظهر له ظل شهالي في تلك الدقيقة عينها وإذا رسم خط من أعلى هذا العمود الى طرف ظله وجدت الزاوية التي تكون بينه و بين الظل سبع درجات وخس درجة فهي المسافة بين الاسكندرية واسوان

ولبيان هذا المقام حق البيان أقول أن هذا الفلكي قد تربى في الجامعة للصرية بالاسكندرية التي أسسها بطليموس الأوّل وقد تخرج منها كثير من العلماء والأطباء ومنهسم هذا الفلكي فتاقت نفسه يوما أن يسافر من الاسكندرية إلى اسوان فسافر في نهر النيال فلاحظ أمرين (أوّطما) أنه كلما أوغل في جهة الجنوب سفرايري بعض النجوم الشهالية الظاهرة تغيب تدريجا (وثانيا) أن بعض النجوم التي لم تكن ظاهرة تبدو تدريجا فظر له أن هذا لايكون إلا اذا كانت الأرض كوية وكيف يقيس الأرض كلها اذن هنالك اجتزأ بقياس بعضها ثم يحسب الباقي وماذلك البعض ياتري . هو مابين الاسكندرية واسوان فقاسه فوجده (٩٨٠) ميلا وهذه المسافة هي التي ارتفاعها الشمسي عند الاسكندرية أكثر من اسوان ٧ درجات وخس درجة فاذن هذه المسافة جزء من خمين من الدائرة التي تحيط بالكرة و بضرب هذا العدد في خمين يساوي درجة فاذن هذه المسافة جزء من خمين من الدائرة التي تحيط بالكرة و بضرب هذا العدد في خمين يساوي

من الشمال ثانيا اذا قطعت قدرهذه المسافة المذكورة خسين مرة . هذا ماقاله ذلك الفلكي وأكن الحساب الآن ليس كذلك فان الدائرة حول الأرض لاتزيد عن (٧٧٧٠٠) ميل والسبب فىذلك الخطأ المقدر بنحو (٧٠٧٠٠) ميل أن اسوان ليست فى جنوب الاسكندرية تماما بل هى تنحرف جهة الشرق الجنوبي قليلا فلنلك طالت المسافة جدًا . انتهى ماترجته من الكتب الانجليزية مقتصرا على الفائدة

ي ومن المؤلم أن هــذا العالم لما عمى في آخر حياته ترك الأكل حتى مات قائلا ﴿ لا خير في حياة لاتصحبها النه المطالعة والعلم ﴾ فلذلك آثر الموت انتحارا

انظرالي الآية التي بحن بصددها وتفكر في عمل هذا الفلكي اليوناني المصرى كيف عرف بارتفاع الشمس العرجات السبع والحسوانها هي جزء من خسين من الدائرة المحيطة بالأرض وحسب المحيط كله و لا دوران الشمس حول الأرض بحسب الظاهر ما أدرك هذا العالم هذا الحساب وانتهى الكلام على كروية الأرض أما دورانها فانه قد وضع فيا كتبت في كتاب (جواهرالعاوم) وقد جعلته في محاورة بين فتى وفتاة فلا تقل مادار بينهما من الحديث لتقف على ما كنت أكتبه في أول أيام تأليني ولترى أن دوران الأرض حول الشمس ليس غسير مخالف القرآن فسب بل له منه دلائل كما ستراه فيا يأتى وهنا ننقل مافي جواهر العاوم)

﴿ فَصَلَ فَى الْكَلَامُ عَلَى الْخُلَافُ بِينَ الْأُواتُلُ وَالْأُواخُو فَى الْأَفَلَاكُ ﴾ ( ومسألة الدوران والشمس هي الدائرة جول الأرض أم بالعكس )

فقالت باسيدى أرجوك ذكر مقال شاف يكشف لي حجاب الخفاء عن الحيثة فقد أشكل القول فيها وخالف السلف الخلف وكل حزب بما لديهم فرحون فانى لا أدرى ما الصواب فيها أقول الأقدمين الذين قالوا أن الأرض ساكنة وأن الشمس وجميع الكواك تدور حولها أم قول العصريين القائلين بأن تلك الأجوام لا وجود لها وانما السهاء لها معني آخر وهو الشموس المشرقة وتوابعها من السيارة وسيارة السيارات وانها سبع طبقات بعضها فوق بعض وهي الأقدار السبعة المعاومة وأن الأرض هي التي تدور حول الشمس ثم ما الذي حلهم على ذلك حتى جدّوا فيه وما الفائدة في تلكُ المباحث . فقال اعلى أن المتقدّمين والمتأخوين أفرغوا وطابهم في البحث عن الاجرام العاوية والكواكب المشرقة ولم يألوا جهدا في البحث عنها لميل الطباع البشرية إلى اقتناض شوارد العلوم وفوائد المنطوق والمفهوم . ولذلك نرى كل انسان ينجب بعاسه ولو في مسألة من دنايا المسائل ، فقالت ياسيدي وهسل في العلم أدنى وأعلى ، فقال نعم ان المعلومات تنقسم الى ا علوية شريفة والى سفلية تستضيء منها مركبة من عناصر سريعة الانحلال قريبة السنور واللذة في العلوم على حسب شرف المعاومات . فكلما كان المعاوم أشرف وأفضل كانت البهجة به واللذة أكثر . وكلما نقص عن رتبة الشرف والفضل بأن استمدّمن غيره أوكان قريب الدثور والانحلال قلت البهجة به واللذة وأني يستوي لذة معرفة موت فلان وحياته وغنى زيد وفقر عمرو وغيرذلك بلذة معرفة أقدارالكواكب وأبعادها وحساب دورانها وسنيها وشهورها وأبإمها وانتظام سسيرها فى دوائرها فان اللذة بالأؤل وقتية قليلة بخلاف اللذة بالثانى فهي عظيمة جدًّا دائمة بدوام المعاوم . وعلى هذا الفياس كانت سيرة العلماء والملوك والحكماء والدول الكبيرة -ألد من سيرة العامّة والسوقة والجهلة والدول الصغيرة وكذلك العالم العلوى على الدفلي ولذلك كان البحث عن كال الله وجاله أبهيج وألد في النفوس الشريفة لأنه لا أشرف منه ولا أدوم . وبالجلة فالبحث عن العاويات أمر لذيذ ولذلك اتجهت أفكار الأم بأجعها اليه وصوّ بت أسهم آرائها لغرضــه • ولقد أطلعت على آراء قديمهم وحديثهم ومجرهم وعنهم وصمينهم فوجلت موضوع أبحاثهم دائرا على محورين ﴿ الْأَوَّلُ ﴾ ] القوانين الحسابية التيبها يعرف الليل والنهار والشمس والقمر والكواكب والغصول والانتقالات وغيرذلك

عما توقف عليه أحوالنا المعاشية وعباداتنا وجنا وصومنا وافطارنا وغير ذلك وهو فق التقويم المسمى علم الفلك وهسنده القوانين ليس فيها بين المتقدّمين والمتأخرين كيرخلاف بل هى متقار بة ولاخلاف إلا في أمور جزئية لانهدم أصلا من الأصول ولاتوجب خطأ في مقول (الثاني) البحث عن العالم بأسره وهو علم هيئة الدنيا وهو فق يبحث فيه عن الأرض مع غيرها من أجزاء العالم والعالم هو سائر المحدثات فهو صنعة عظيمة تكل العقول عن الاحاطة بعلم ما احتوى عليه من المخاوقات وعن الابعاد بين الكواكب ومقادير أجرامها وطباقهها وماتشتمل عليه وعن السيارات والثوابت وعن الشمس أهى التي تدور حول الأرض أم الأرض هي التي تدور حولما وعن حقيقة السموات وغير ذلك و وهذا هو الفق الذي حي فيه وطبس الخلاف بين الاوائل والأواخ وعلماء هذا الفق مقرون بأن أدلتهم ظنية غاية الأمر أن بعضها أقرب الى الظن من الآخر و يشهد له أتهم وعلماء هذا الفي مقدير بعد الزهراء عن الشمس وعلى مقدار جومها م ثم في سنة ١٩٧٧ أرساوا العارفين الى الجهات وحرودها فعرفوا أن جيع حساب السابقين خطأ محض وانها أقل من ذلك كله بعدا وجرما و ومن الجائز ظهور الخطأ في هذا التحرير أيضا في وقت آخو

وحيث كانت مسائل هذا الفق ظنية اختلف علماؤه في أسباب وجود الليسل والنهار واختلاف الفصول بالحر والبرد بعد الاجماع على أن ذلك من آثار تقابل الشمس والأرض فقد كان علماء الهيئة في غابرالأزمنة على ماوصل الينا يدرسون في مدارسهم و يعاسون تلامذتهم هـنه الهيئة الجديدة المعروفة الآن . فقد كان (فيثاغورس) الفيلسوف الشهير يعلم تلامذته في مدرسة (كروتونيا) من بلاد ايطاليا على طريقة حركة الأرض وذلك قبل ميلاد سيدنا عيسى عليه السلام عدة خسمائة عام معتقدين أن هذا المركى الذي نسميه سماء أوفلكا هو فضاء واسع وزرقته ناشئة من اكتناف الأشعة الشمسية للأجزاء الأرضية وأن الكواك الثابتة في ذلك الفراغ عبارة عن شموس كشمنا هذه وكل شمس حولها سيارات كسيارات شمسنا وأقار كقمرها وذوات ذوائب كما حول شمسنا وكل وأحد من هذه السيارات والأقار وغيرها عالم مثل كرة أرضنا ومن جلة هاتيك الشموس هذه الشمس المشهورة ولها دائرة مخصوصة بها وعدة متعلقات تدور حولها من السيارات ومن جلة السيارات الدائرة حولها هــذه الأرض التي نحن عليها والقمر ملتزم لهـا ويدور عليها ومعها على الشمس وفوق ذلك صفوف دوائرشمسية متكاثرة بعنها فوق بعض الىحيث لا يحيط به النظر ولايدركه الفكر \_ ومايعلم جنود ربك إلا هو \_ فالسموات عندهم عبارة عن هذه الدوائر بما فيها من الكواكب الكبيرة . ولما شاعت هذه الطريقة في زماننا عذا وأراد العلماء تطبيقها على ماثبت عندهم من ظواهر الشريعة من كون السموات سبعة قالوا معاوم أن الكواكب الثابتة سبع طبقات فحاكان منها يرى في غاية الظهور والاضاءة فهو الطبقة الأولى ويقال لهما المرتبة الأولى والقدر الأوّل وماكان أبعد منها غ يركشير وأقل في الظهور والاضاءة بمقدار يسير فهو الطبقة الثانية وهكذا الى الطبقة السادسة كل طبقة ترى كواكبها أبعد عن التي قبلها وأقل منها ظهورا واستنارة والطبقة السابعة هي التي خفيت كواكبها فلاترى إلا بالمنظرة المعظمة فههذه الطبقات هي طباق السهاء وفي قوله تعالى \_ وزينا السهاء الدنيا بمصابيح \_ قالوا السهاء الدنيا عبارة عن الدوائر الشمسية التي نحن فيهاللزينة عما احتوت عليه من السيارة وسيارة السيارة وذوات الأذناب وغيرها من متعلقاتها الى تحوذلك من التأويلات التي شرحها علماؤهم وكم ورد عليهم من اعتراض وكم أجابوا عنه . وقد رأيت في بعض رسائل العلامة المرحوم عبدالله باشا فكرى أن تلك المباحث مستوفاة التفصيل فى كتاب ﴿ أسرار الملك والملكوت ﴾ وشرحه الموسوم ﴿ بأفكار الجبروت ﴾ والشرح المذكور في دار السلطنة السنية وهو باللغسة التركية ومتنه بالعربية . ثم ان هذه الطريقة كما قدّمنا هي التي كانت سارية في

أسحاء المعمورة بين علمائها مستفيضة بين خاصتها وعاتتها حتى جاء (بطليموس) قبل الميلاد بمائة وأربعين سنة فاختار القول بسكون الأرض ودورة الشمس عليها و بنى مذهب على ذلك فشاعت قاعدته بين الناس واشتهرت في البلاد

ولما جاء الاسلام وترجمت السكتب اليونانية الى اللغة العربية نقلها الفارابى من فلاسفة الاسلام فى مؤلفاته العربية أوائل القرن الرابع من الهجرة وتبعه ابن سينا وغيره فن جاء بعده وهجرت الطريقة المتقدمة التى كان عليها (فيثاغورس) وقد قال هؤلاء العلماء ان السموات أجسام متراكبة بعضها فوق بعض كطبقات (البسلة) مماسة ولاتقبل الخرق ولا الالتثام وليست جارة ولاباردة ولارطبة ولايابسة ولالون لها ولاتوصف بلين ولاملاسة ولاخشونة ولاخفة ولائقل

و بالجلة فهى أجرام أثيرية شريفة مخالفة للأجسام العنصرية الارضية فى جيع أوصافها وهى التى تدود الحركة اليومية والكواكب تتحر"ك معها قسرا والسيارات حركة أخرى مخالفة لحركة السموات أى ان السموات تدور من المشرق الى المغرب وتلك الكواكب معها ثم الكواكب لها حركة أخرى تدور بها من المغرب الى المشرق كنملة على دولاب تسيمتجهة الى غيرجهة حركته وبهذه الحركة المخالفة تكونت الفصول والسنون وانتظمت أحوال العالم ودون ذلك فى كتب المتقدّمين

ولما شاعت هـنه الطريقة بين علماء الاسلام أخذ بعضهم في تطبيقها على الآيات الفرآنية والأحاديث النبوية وسكت عن ذلك فريق وفريق كفر القائل بذلك المذهب ثم برهن محققوهم كالغزالي وغيره على أن هذه لاتصادم الدين وأن من اعتقد ذلك فقدجني عليه وضل سواء السبيل وأضل الناس فان الدين لاينني ولايثبت . وكما أن من يقول انّ الله خلق (البصلة) ست طبقات أوسبعا أوثمانيا وانها كروية أومثلثة أو ص بعة لا نكفره كذلك لا نكفر من يبحث في العاويات. إذ كلها من مخاوقاته عزوجل ولم تذكر إلا للاستدلال على صانعها والدلالة واضعة على كل حال وعلى أى شكل وكثير من علماء الكلام كانوا يناضاون الفلاسنفة و يَضْطُونُهُم ويَضْلُلُونَ فَهِمُهُم حتى قال العلامة الفخر الرازي ان الأقرب للقرآن أن تُسكُون السكواكب سابحة في السهاء كما يسبح السمك في البحر وأدحض حجتهم في قولهم أن الخرق والالتثام مستحيل على الفلك واستدل بقوله تعالى حكل في فلك يسبحون \_ وكان بعضهم يعرف الطريقة المستفيضة الآن ويقارن بين الطريقتين ويميل الى هذه الطريقة كما سيظهر قريبا ثم نبغ ببلاد لهستان رجل يقال له (كويرنيكوس) تمهر في العلوم الرياضية واشتغل بالهيئة والرصد والحكمة من سنة ١٥٠٠ الى سنة ١٥٣٠ من الميلاد وهي سنة ٩٣٧ من الهجرة فرجع الى الطريقة التي كان عليها (فيثاغورس) المؤسسة على حركة الأرض وقر"ر أن الشمس مركز وأن الأرض والسيارات تدور حولها فأوّلا عطارد ثم الزهرة ثم الأرض ثم المريخ ثم المشترى ثم زحل وأيد هـنـه الطريقة بأدلة وأشهر ذلك في كـتاب له عنوانه (حركات الأجرام المهاوية) فحكم عليه في جمع كنيسة رومة بالزيغ والالحاد ولوأمكنهم قتله لقتاوه ونهوا عن اشهاركتابه ومع ذلك شاع هذا ألمذهب فنسب اليه وقيل هيئة (كويرنيكوس) ثم قام بعد. جاعات في جهات متعدّدة وأزّمان مختلفة ف أنحاء أورو با وعولوا على هيئته وسموها بالهيئة الجديدة وسموا التي قبلها بالقديمة . وأنت ترىمن هذا أنها فى الحقيقة هي القديمة وأن تسميتها جديدة بحسب ماشاع وظنه كثير من الناس خطأ محض وجهل بتاريخ علم الهيئة والطريقتان مذكورتان مستفيضتان في الكتب الاسلامية وقدذكرهما العلامة عضدالدين عبدالرجين ابن أحمد المتوفى سنة ٧٥٦ من الهجرة في كتابه المسمى بالمواقف وأورد على طريقة دوران الأرض اعتراضات ثلاثة مم كرعلى تلك الاعتراضات بالنقض والرد وجرى معه على ذلك شارحه العسلامة السيد الشريف على بن عجد الجرجاني المتوفى سنة ٨٠٦ في شرحه وكان فراغه من تأليفه سنة ٨٠٧ فليراجعه من أراد وليتأمّل

البصير كيف كان علماء الاسلام يدرسون الطريقتين و يعرفونهما حق معرفتهما قبل أن يظهر (كويرنيكوس) ويدعى البعض أن ما تلقفوه من أفواه أساختهم من الافرنج تقليدا لهم مخترع من عندهم لم يسبقهم به أحد وهكذا نسبة كثير من المسائل اليهم مع أنهم في الحقيقة ناقلون عن غيرهم و يدعون أنهم هم السابقون فليتأمّل المنصفون و راجى تاريخ العلامة (سديو) المؤرخ الشهير الفرنساوى و تعلمي الحجج الدامغة التي أقامها على أن أكثرالاختراعات لبني جنسه كذب محض وأنها في كتب العرب من قبل و فقالت له قدطال الكلام في هذا الموضوع فيا رأيك و فقال اني قدّمت الأسباب الي رأيي في صدر هذه المقالة وأزيده الآن وضوحاً فأقول و إن الله عزوج لفطركل مخلوق على فطرة تناسب احتياجه ولونظرنا لجيع الحيوانات التي على وجه الأرض وكذا الانسان لوجدنا كل فرد منها يعلم مايحتاج اليه حق العلم ويجهل ماعداه لعلها من الله تعالى به و ولما كانت الكواكب والأفلاك لاتحتاج منها الا الى القوانين الحسابية أظهرها لنا اللطيف الخبير بالبراهين القاطمة ولم يحم وطيس الخلاف بين الأم في الأزمنة المختلفة فيها والخلاف فيها يسير جدًا لايهدم أصلا من الاصول و أما معرفة أجرام السهاء وسكانها وهل الأرض التي تدور أم الشمس فجهلنا به وعلمنا سيان لا يتوقف عليه أمر من أمور معاشمنا لما ثبت بالبرهان أن الحساب لايختلف سواء اعتسرنا الأرض هي الدائرة المسمس

ومن عجيب الأحكام أن أدلته ظنية فعظم الخلاف بين الطائفتين بالاثبات والنبي وكأن الله أراد أن يرينا أن أقرب شي الينا جهلنا. • و باللجب كيف نجهل حالنا مع أرضنا • أنحن مقيمون أم ظاعنون • ومستقرون أم متحركون . وذلك مصداق لقوله عزوجل وأن من شئ إلا عنسدنا خزائنه وما ننزله إلا بقدر معاوم .. فكم من شئ جهلناه وهو قريب منا كسئلة الروح فقد احتدم فيها الوغى بين العاماء في كل عصر ولم يهتدوا الى الآن وماعلم الهيئة إلا كعلم الطب فانه ظنى أيضًا . فقالت الفتاة . لقد بنيت كون الهيئة علما ظنيا على أنه ليس عما يحتاج الى تحقيقه في المعاش والمعاد وعلى قياسمه على الطب وأنا أحتج على أن المسألة يقينية عارأيت في كتب القوم من البراهين فلا أسلمأن علم الهيئة ظنى . فقال اختصرى في البراهين فالوقت لايسع والقصد أن يكون مجلسنا نبذا لطيفة واثمار عاوم لا جدليا . فقالت استدلوا أولا بأنه لايسح دوران الجسم الأكبر حول الأمسغر فالعكس هو الطبيعي . (ثانيا) كل نجم يدور حول نفسه فكذلك الأرض . (ثالثا) تغيرظل الأرض وقت الحسوف على سطح القمر بهيئة تدل على أنها دائرة وظلها تبع لها (رابعا) ذبذبة البندول فقد وضعوه وضعا بدقة لايتأثر بمؤثرخارجي عليه فرسم خطوطا تتقاطع وتكونرؤسها أُقُواساً تطول كليا قرب البندول من القطبين وتقصر كليا قرب من خط الاستواء وفيه يكون على خطمستقيم دائمًا (خامسا) انهم وضعوا مقدارا من الزيت في الكؤل وأداروه بابرة فدار وتكوّر وتفرطح في قطبيه الى آخر ما قالوا فلعلها مثله . فقال لهما ابراهيم بعض هـنه الأدلة أقيسة تمثيلية وهي لاتبت حكماً و بعضها مبنى على الاستبعاد وهما لايفيدان القطع ولكن باجتماعها أفادت الاقتاع لا اليقين . فقالت الفتاة . حل القرآن ينافي هذا المذهب على فرض أنه يقين . فقال إن القرآن كلام الحكيم الذي أعجز جيع البلغاء والفسحاء ولم يكن القصد منه أن نشغل أذهاننا بتطبيقه على كل مذهب يحدث في العالم وعقول الناس تتفاوت ولوطبقناه على هذا المذهب هل نأمن أن تحدث مذاهب أخرى فوجب أن يطبق عليها أيضا . كيف ولم تذكر العاويات فيه والكائنات الأرضية إلا ليعرف كمال الصانع بالصنعة . أما كون الصنعة دائرة أوساكنة فذلك ليس محل بحثه وكم حاول العلماء تطبيقه على الهيئة التي أدرجت في الأكفان مع أن كثيرا من ظواهر الألفاظ كان يخالفها حتى جاء اكتشاف الافرنج فأبطل المذهب السابق وظهرأن تلك المحاولة والتطبيق على المذهب الباعدلم يسادف عله . على أن علماء الاسلام كانوا يعللون الفلاسفة السابقين ويخالفون مشاربهم بأراثهم الناقبة حتى

وافقوا من قبل علماء الافرنج في هذه الأيام . فقالت وهل تذكر شيأ من ذلك . فقال نم أوّلا نفس دوران الأرض فقد شممن كلام صاحب المواقف أنه يعتمده وهذا كان قبل أن يعرفها الافرنج ثانيا كانوا يعتقدون النحس والسعد وخواب الدول وعمارتها من آثار العلويات

ثالثا عدم الخرق والالتئام في الفلك

رابعا أن الأفلاك لها نفوس وإرادات

خامسا أن بعد الحواء كرة النار

وكل ذلك نقضه علماء الاسلام ووافقهم الافرنج في هذه الأيام . على أننا لو أرخينا العنان للقلم ونظرنا في القرآن لوجدنا مايشيرالي الطريقة الجديدة وأن لم يذكر في كتب المتقدّمين منها قوله تعالى \_ صنع الله الذي أتقن كل شئ ... بعد قوله ... وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر" السحاب ... ومنها أنه قال ... وهو الذي مدّ الأرض وجمل فيها رواسي وأنهارا ومن كل الثمرات جعل فيها زوجين اثنين يغشي الليل النهار۔ فذكر الليل والنهار بعد ذكر الأرض يشمير الى أنها من آثار الأرض ويقوّى ذلك أنه قال مسيغشي الليل النهار -**جُعل الليل الذي هو ظامة الأرض يغشي به انهار الذي هو ضوء الشمس ففيه تلميح الى أن الأرض هي التي** تحدث ذلك بفعل الله تعالى ومنها \_ والشمس وضحاها \* والقمر اذا تلاها \* والنهار اذا جلاها \* والليل اذا يغشاها \_ فجعل النهار الذي هو في مقابلة وجه الأرض للشمس مجليا لحما والليل الذي هو الظلمة الأصلية للإُرض مغشيا لها فأسند فاعلية ذلك لغيير الشمس وهو الليل والنهار الذي هو من آثار الأرض وهذان الوجهان ذكرهما العسلامة الشيخ محمد بيرم الخامس التونسي ومنها قوله ـ وكل في فلك يسبحون ـ بعد ذكر الأرض والقمر والشمس ومع ذلك كله فالقرآن لايعارض شيأ من هذه الأشياء على أننا لانحتاج لتأويل القرآن إلا لليقينيات وهــذا ليس منها فان نوع بني آدم لا يمكنه أن يحيط بشئ من علم الله تعالى إلا بما شاء وهل يشاء الله أن نعلم مالا مصلحة لنا في عامه بل علم مثل ذلك ربحا أضر بمسالح الأنسان من حيث ولوعه بما هو بعيد عنه وربما يشغله عن أمور معاشه . بل الأغرب أن أحد العلماء الفرنساويين المتأخ بن قال ماترجمته ﴿ إن للعقل حدًّا محدودًا لايتجاوزه فاتعاب العقل في معرفة الأجرام العلوية وماهيتها كاتعاب البصر في أن يرى مافوق السقف من أسفله . فهب انك أعنته بأعظم المرايا المكبرة فانه لا يمكن أن يخترق السقف حتى يرى مافوقه ) و يناسب هذا ماصر ح به عالم الفرنساو بين المسمى (فيلكس لاميروس) في القرن التاسع عشر من قوله ﴿ إِن الجذب كلة يعلم منها الفعل لا السبب فان هذا المهنى بحث عنه الطبيعيون فلريوفو. الخ ﴾ ماقال . فكلام هذين العالمين يؤيد ما قلنا من أن هذه ظنيات . أنظره في كتابنا ﴿ ميزان الجواهر ﴾ وسيرد عليك فيه أيها القارى إن شاء الله تعالى أن كل حيوان له حدّ ومقدار في المعارف لا يتجاوزه ولا ينقص عنه ولولا ذلك لاختل نظام العالم . همنا انتهى الـكلام على المقام الاؤل وهو دوران الارض وكرويتها ﴿ الشمس وشفاء الامراض ﴾

قبل الانتقال الى الكلام على ﴿ المقام الثانى ﴾ يحسن أن أقف وقفة معك أيها الذكى أريحك فيها من عناء الفكر وإتعاب الذهن بذكر بعض منافع الشمس فأ تتقل بك من مسألة الدوران وما يتبعها الى منافع نورها فى صحة أجسامنا وتقوية قواها لنرى اتساع هذا النظام . فبينا نراها تقسم الفصول بقربها و بعدها ويحيا الحيوان ويخوالنبات بها اذا بها تقوم مقام الادوية التى امتلات بها الصيدليات التي يشنى بعض المرضى بها وكثير منهم تضرته الادوية لعدم تحرى الطبيب ولجهله وقلة علمه وعدم احاطته بأطراف موضوع المرض وقد أجع العلماء أن المعالجة بالامور البسيطة أفضل من المعالجة بالمزكبة ، والبسيطة مثل الحواء والماء والشمس فهاك ماقاله طبيب فاضل فى مقالة نشرها فى صيف هذه السنة (سنة ١٩٧٧م) قال مانصه

## ﴿ الاستشفاء بنور الشمس في الصايف ﴾

عند حاول فعسل العيف يؤم كثيرون من سكان المدن شواطئ البحار والجبال للاصطياف تمتعا بالراحة واستنشاق الحواء النقى لتصح أجسامهم وتستقيم صحتهم و ونظرا لحاول موسم الاصطياف هذا العام رأينا لفت نظر الجهور وكل من يهمه الاحتفاظ بصحته وصحة عائلته وأولاده الى أن هناك فائدة كبرى بل هناك كل الفائدة من تعريض الاجسام للشمس

ولما كانت الانسمة فوق البنفسجية وهى العنصر الفعال فى الطيف الشمسى لاتتوافر بكائرة إلا على الجبال وشواطئ البحار وفى الحقول وذلك نظرا الى صفاء نور الشمس ونقارة الحواء فى الجهات المذكورة فان هده الاشعة لاتتوافر تماما فى المدن حيث يضيع معظمها باختلاط نور الشمس برطو بة الحواء والغبار والابخرة

والبرهان الحسوس على ذلك أن مدّة قليلة يقضيها المره في الحقول أوعلى شواطئ البحار والجبال يجعل الجزء المعرض للشمس من جلده أسمر اللون في حين أن الانسان لا تتغير بشرته لوتعرض للشمس في المدن ولوكان ذلك مدّة طويلة

إن الحام الشمسى مفيد جدّا اذا استعمل بالعناية التامّة مع مراعاة الارشادات التالية حتى يدرا المره عن نفسه ماعساه يتعرّض له من الضرر • أما طريقة تعريض الجسم للشمس فتكون بالكيفية الآتية

يجب أن يتلقى الانسان ضوء الشمس مباشرة على جلده من غير أن يجعل بينهما حائلا كالملابس والزجاج والحام الشمسى يجب أن يم الجسم ماعدا الرأس • فاذا تعذر تعريض الجسم كله لسبب من الأسباب وجب تعريض أكبر مسطح مستطاع منه

و يؤخذ الحام الشمسى تدريجا لأنه اذا عرض الجسم كله دفعة واحدة من أوّل من مدّة طويلة أصيبت الأحشاء بالاحتقان والبشرة بالتسلخ و يؤخذ الحام الشمسى كل يوم حتى في الأوقات التي يكون فيها الجوّ ملبدا ببعض الغيوم و يجتنب التعرّض للشمس في الأوقات التي يكون فيها الحرّ شديدا كما يلزم تغطية الرأس بقبعة من القش واسعة الأطراف أو يستظل عظلة فاتحة اللون مع وضع نظارات ذات زجاج ملوّن وعلى السيدات أن يضعن شاشا ملونا على وجوههن وأن يلبسن قفازات منعا لتأثير نور الشمس واسمرار وجوههن وأيديهن وأيديهن . ولابد من اجتناب تيار الهواء

وتراعى في الحام الشمسي أمنجة الأشخاص بالنسبة الى السنّ ولون البشرة وحجم الجسم لأن الذكور والبدينين والسمر الألوان يتحملون حوارة الشمس وتعريض أجسامهم لهامدة أطول من المدة التي يتحملها الأناث والأطفال ويحيفو البنية وذور البشرة البيضاء

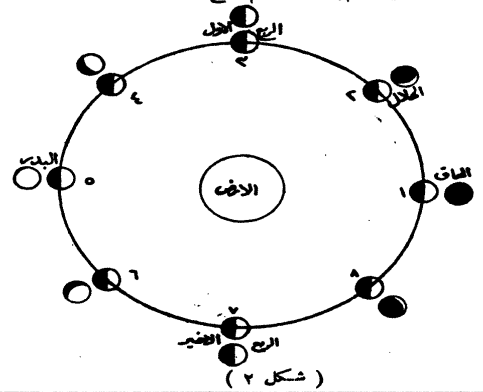
وعلى من يريد الاستشفاء بنور الشمس أن يشرب كية كبرة من مياه الشرب أثناء ذلك . ويحسن أن يكون التعرّض مرتين كل يوم مرة في الصباح بعد طاوع الشمس عدّة قصيرة وقبل الفطور بنصف ساعة تقريبا ومرة أخرى قبل الغروب بنحوساعة لأنه لوحظ أن الأشعة فوق البنفسجية تكثر في الطيف الشمسي صباحا ومساء أكثر من وجودها وسط النهار ، والمواعيدالتي هي أكثر ملاءمة في هذا الفصل هي مابين الساعة الساحة والتاسعة صباحا ومابين الساعة الخامسة والسادسة مساء والتعريض يكون بالطريقة الآتية

يضطجع الانسان في الشمس و يغطى رأسه كما تقدّم وفي اليوم الأوّل برفع ملابسه عن يديه وساعديه وقدميه وساقيه مدّة خس دقائق ، وفي اليوم التاني برفع ملابسه عن أطرافه العليا والسفلى ، و بعد خس دقائق يغطى ذراعيه وخفنيه وخس دقائق أخرى باقى الأطراف ، وفي اليوم الثالث برفع ملابسه عن بعلنه وأطرافه و بعد خس دقائق يغطى بعلنه وخس دقائق ثالثة يغطى باقى الأطراف ، وفي اليوم الرابع برفع ملابسه عن جسمه و بعد أن يعرض صدره الشمس مدّة خس دقائق

يغطيه ثم يغطى بطنه بعد خس دقائق ثم ذراعيه وتؤذيه بعد خس دقائق أخرى ثم باقى أطرافه بعد خس دقائق من ذلك و يعرّض ظهره مدّة خس دقائق، وفى اليوم الخامس يرفع جيع ملابسه عن جسمه و يعرّض عنقه مدّة خس دقائق ثم يغطيه و هكذا يوميا بالتدريج الى اليوم السابع الذى فيه يعرض المرء جسمه جيعه مدّة ساعة من الزمن و يستمر بعد ذلك على هذا المنوال مدّة ساعة أوا كثر حسب استعداده و والنتيجة المؤكدة لتعريض الجسم الشمسهى تنبيه القوى وتحسين الشهية المطعام وازالة فقر الدم وتنشيط الجسم الخامل وتنظيم الدورة الدموية وانعاش الجهاز العسى واصلاح وظائف الاحشاء وابادة المكروبات التي قد توجد على سطح الجلد وتحسين وظائفه كما أنها تضاعف الفعل الشاني الملادوية ومختلف طرق العلاج

هذا والفائدة التي تعود على من يستعمل الحام الشمسي هي أعظم بكثير الواقتصر المره على استلشاق الهواه النق دون تعريض جسمه للشمس الاثمر الذي دعا مصلحة الصحة العمومية لأن تجعل تعريض الاطفال لنور الشمس لوقايتهم من الكساح في المقام الاول من نصائحها للجمهور المنشورة في الصحف أخيرا مع الملم بأن الافكار انجهت في أوروبا وأمريكا وخصوصا في ألمانيا لتعريض أجسام الاطفال اجبار باللائسمة فوق المنفسجية سواء كانت مباشرة من الشمس أومن الجهاز الصناعي لوقايتهم من مرض الكساح كما هي الحال المنفسجية سواء كانت مباشرة من الشمس أومن الجهاز الصناعي لوقايتهم من مرض الكساح كما هي الحال عندنا في التطعيم الاجباري للوقاية من مرض الجدري ولذلك ننصح المصطافين سواء كانوا على شواطئ البحار أوعلى الجبال أوفي الحقول أن يهتموا يتعريض أجسامهم للشمس في الصباح والمساء أكثر من أن يهتموا باستنشاق الحواء النتي فقط انتهى

يهتموا باستنشاق الحواء النتى فقط انتهى ﴿ نَذَكُرَةً ﴾ تقدّم الكلام على الشمس والقمر في سورة الأنعام عند قوله تعالى \_ واذ قال ابراهيم لأيه آزر \_ وقد رسمت هناك صور الشمس وتوابعها ولم يرسم هناك القمر فوجب أن نرسم هنا وجوه القمر لأن ماهنا من الآيات مكملة لما هناك إذ جاء في هذه السورة ماهو أوضح وسنرسم أيضا صور المجموعات الكوكبية والسدم ليكون المطلع على هذا التفسير قد ألم بجمال هذا العلم وفرح بالحكمة فهاك صورة أوجه القمر



﴿ الكلام على المقام الثاني ﴾

( وهو بيان أن المساحة والميزان والمكيال في بلادنا المسرية تابعات لسير الشمس ) بستجب أيها الذكي من هذه الجرءة وتقول أي مناسبة بين الرطل والاوقة والوقية والسرهم والقنطار وبين سيرالشمس وقول الله تعالى \_ ولتعلموا عدد السنين والحساب \_ في هذه الآية تتجب وحق لك أن تتجب منى أن أدّهي دعوى يسعب تصديقها بل لاتعقل م وكيف يعقل أن الكيلة والربع والماوة والقدح والأردب في بلادنا المسرية منسوبة لسير الشمس وأي عقسل يتصوّر ذلك ان الأردب ٧٧ كيلة والكيلتان ويبة والكيلة الواحدة ربعان والربع ماوتان وستدهش من قولي لك ان الفدّان منسوب مساحته لسير الشمس

فى السهاء سيدهشك قولى وتقول أى مناسبة بين مساحة الفدّان وسير الشمس وآيات القرآن كل ثلاثة فدادين (١٠٠٠) قصبة والقصبة ثلاثة أمتار و (٥٥) سنتمترا فأين الشمسهنا وأين القرآن

ثم إن الناس يقيسون الأثواب بالنراع البلدى المعروف و بالحنداسة وعندهم ذراع يسمى (النراع النيلى) لا مناسبة بين هذه كلها و بين الشمس وآيات القرآن و هذا ما يخطر ببالك وقت كلاى في هذا المقام

أما الجواب عليه فهو وان كان يعرفك السبب فانه لايدفع الجب بل انك عند ماتعرف الحقيقة تزيد دهشا وعجبا . فهاك ملخص ماسيأتى في سورة الرحن ألخص لك منه ما يكفيك الآن وهناك يزيد الايضاح إن الله يقول هنا \_ هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نورا وقدره منازل \_ لماذا \_ قدره منازل \_ لتعلموا عدد السنين والحساب إذن تقدير المنازل يعلمناعدد السنين ويعلمنا الحساب والحساب يدخله

الكيل والوزن والمساحة المعبر عنها فى سورة الرحن بالميزان إذ يقول هناك ــ والسهاء رفعها ووضع الميزان . ألا تطغوا فى الميزان . . يقول هناك اننى رفعت سمواتى ووضعت فيها الميزان بحيث يكون سير الشمس وغيرها بحساب الأجل انكم الازيدون فى ميزانكم والانتقصون بل يكون الميزان حقا ، فهدا هو قوله ــ وأقيموا الوزن بالقسط والانتخسروا الميزان ــ هدذا كلام الله فانظر عمل الانسان قبسل أن ينزل القرآن باللف السنين ، عمد المصر يون القدماء الى (الحرم الأكبر) فبنوه على مقياس مداد الشمس السنوى فجعاوا

- (۱) محيط (الحرم الأكبر) جزأ من ملياً ر من محيط مدار الشمس السنوى أى من ألف ألف ألف الف
  - (٢) ارتفاعه جزء من ألف ألف ألف جزء من البعد بين الشمس والأرض أى مليار
    - (٣) ضعف الارتفاع المذكور يساوى قطر محيط دائرة مساوية لمحيط الحرم
    - (٤) فالارتفاع نفسه يساوى جزأ من مليار من البعد بين الشمس والأرض
      - (ه) ضلع المرم يساوى جزأ من ربع مليار من محيط الدائرة الشمسية
      - (۲) السّلع للذكور يساوى (٤٠٠) ذراع بلدى أو (۲۳۹) هنداسة
- (٧) النراع البلدى جزء من مائة ألف ألف ألف جزء من ذلك الحيط أى من مائة مليار من محيط الدائرة الشمسية
  - (٨) ربع النراع البلدى المكعب ألف درهم من الماء المقطر
- (٩) وكل ١٧ درهما أوقية وكل ١٧ أوقية رطل فالرطل ١٤٤ درهماوالقنطارمائة رطل ثمانالمقاييس منها عشرى ومنها اثنا عشرى
- (١٠) الأردب ذراع بلدى مكعب (١١) الأردب إذن جزء مكعب من (٤٠٠) من المنلع المذكور أوواحد من مائة ألف ألف ألف جزء من محيط الدائرة الشمسية
- (۱۲) الفدّان (۱۰۰) عنداسة في (۱۰۰) عنداسة تساوي (۱۰۰،۰۰) عشرة آلاف عنداسة

قطوله مائة وعرضه (١٠٠) فهو نسبة عشرية • والهنداسة جزء من (٣٩٠) جزأ من ضلع ألحرماللنسوب لربع محيط الدائرة الشمسية

(۱۲۰) النراع النيليه من ٢من الهنداسة فيكون ضلع الفدّان (١٢٠) ذراعانيليا والفدّان (١٤٤٠) ذراعانيليا والفدّان (١٠٠) ذراعانيليا ويكون القيراط (١٠٠) والسهم (٢٥) والدانق (١٠٠) فالنراع النيلي والهنداسة كلاهما يحسبان الفدّان (١٠٠ ف ١٤٤) يساوى (١٤٤٠٠)

هذا هو الذى فعله قدماء للصريين ، أنظركيف يقول الله ـ لتعلموا عدد السنين والحساب \_ وانظر كيف كان نفس هذا السر هوالذى صنعه قدماء المصريين كيف علموا أنه لن يستقيم لنا وزن ولاكيل ولامساحة إلابنسبة محفوظة وعلموا أن أرضنا ليس بها شئ ثابت فلم يروا أثبت من مدار الأرض حول الشمس في مدارها السنوى الذى هو مدار ظاهرى الشمس حولها ، علموا ذلك فبنوا الحرم الأكبر على مقتضاه حتى اذا تهدم رجع الناس الى الدائرة الفلكية فقاسوها واذن يصححون مقاييسهم

هذا كلام الله وهذا سرة الذى ظهر على يد قدماء المصريين قبل زول القرآن بالاف السنين وهذا أعجب العجب . إن الفرنسيين لما أرادوا أن يجعلوا لهم وحدة حلولوا أن يسنعوا ماصنعه قدماء المصريين . فأذا فعلوه قاسوا درجة أرضية كما فعل الفلكي المصرى المتقدّم ذكره هنا ثم ضر بوها في (٢٠٠٥) درجة التي في الدرجات لكل دائرة وجعلوا ذلك (٥٠٥٠) أر بعين ألف كيلومترا أو (٤٠) ألف ألف متر وقالوا إن المتر الواحد جزء من (٤٥) مليون جزء من محيط الكرة الأرضية . وعليه أخذ الناس يقيسون به ثم بعد ذلك علموا أن محيط الكرة الأرضية لم يكن قياسه مضبوطا بل هناك خطأ والانجليز نظروا نظرة أخرى فانهم عندهم (اليارده) التي هي أقل من المتر فهي نحو (٩١) من مائة من المتر هم أيضا حلولوا الرجوع الى نظام الطبيعة فيعلوا اليارده هي المقياس لأنها عبارة عن طول الساق المعدني الذي هو رقاص الساعة الذي يتحرّك من واحدة في الثانية والذي جعلوه مقياسا وانما أوردت لك فعل الفرنسيين والانجليز لتعلم وجهة النوع الانساني فانهم جيعا يريدون أن تكون مقاييسهم على نظام ثابت وأي ثبات لفيد النظام العام وجهة النوع الانساني فانهم جيعا يريدون أن تكون مقاييسهم على نظام ثابت وأي ثبات لفيد النظام العام فالاورو بيون رجعوا للعالم الأرضي ونظامه وقدماء المصريين رجعوا لدائرة الشمس . ثم إن الفرنسيين قسبوا جيع المكاييل والموازين الى المتركما فعماء المصريين رجعوا لدائرة الشمس . ثم إن الفرنسيين قسبوا جيع المكاييل والموازين الى المتركما فعماء المصريين سواء بسواء

ههنا عرفت الحقيقة وأدركت سرا من أسرار القرآن ، وههنا يتبدى الك المجب الأكبر ، ألا ترى الى قوله تعالى فى هذه السورة ... فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية وان كثيرا من الناس عن آياتنا لفافلون ... ، أليس من الآيات التى أظهرها الله على أيديهم وغفل عنها أكثرالناس قبل زمانناماذكرته لك الآن فى الحرم و بنائه ، أليس الحرم علا تدفن فيه جثث أحد الفراعنة وان لم يكن فرعون موسى ، وسدى في هذه السورة أنهم وجدوا صورة البروج مرسومة على تابوت أحد القدماء من المصريين كما سأوضحه هناك ، فالله أبقى جثث الفراعنة وألهم علماءهم أن يضعوا أسرار السموات على تلك الأبدان تارة بالرسم والتصويركما ستراه في هذه السورة ، وتارة بالأبنية التي أسست على نظام السموات وسير الشمس

إن هذه هى الآيات التى و يخ الله العالم الانسانى على جهلها فقال \_ وان كثيرا من الناس عن آياتنا لغاقلون \_ . نم الله الناس على التغفل عن علوم قدماء المصريين التى دونوها على توابيتهم أو بمبانيهم وهندستها كما عرفت في الحرم ، هذا هو السر المكنون ، وهذا هو العلم المخزون ، وهذا من أجدل أسرار القرآن ، وليس التو بيخ قاصرا على المسلمين بل يعم الناس كلهم كالفرنسيين والانجليز الذين أسسوا مولزينهم ومقاييسهم على نظم ليست أدق من نظام قدماء المصريين ، فياليت شعرى كيف يعيش المصرى

المسلم و يموت وهو يجهسل أن الكيلة والنراع البلدى ومساحة الفدان منسوبة للهرم ولسير الشمس و أم كيف يعيش المسلمون و يموتون وهم لايعلمون أن هذا قد جاء في القرآن وأن موازين المصريين ومكاييلهم قد ذكرها في القرآن وهي له مجزة وأي مجزة . اللهسم إن المسلمين قوم اليوم نيام وقد آن استيقاظهم وأقبلت أيلم مجدهم ـ ولينصرن الله من ينصره إنّ الله لقوى عزيز ـ

﴿ تَذَكَّرَةَ لَلاُّمَّةَ المُصرِيةَ وَلَلاُّمُ الْاسلامية ﴾

قد كنت وعدت في سورة الأعراف أن أكتب في هذا المجلد ماكتبته نجلس النوّاب المصرى ومجلس الشيوخ والوزارة في شأن التعليم في المدارس المصرية أيام الاحتلال الاوروبي فان هذه الآية جمعت العلوم التي يجب أن يعرفها المسلمون ولايحرمون من علوم القرآن التي تمتع بها أهل أمريكا واليابان والمسين وأوروبا لحسد الاوروبيين لنا خيفة رجوع مجدنا فعلينا الآن لما رجع التعليم الى حظيرة الوطن وردّت بضاعتنا الينا أن ندرس العلوم كلها . وهذا نص المذكرة

﴿ مذكرة لاصلاح التعليم الثانوى بالمملكة المصرية ﴾

( قدّمت الى أصحاب للعالى رئيس مجلس الشيوخ ومجلس النوّاب ووزير المعارف )

- (١) لكل جماعة متحدة من الطوائف الانسانية صفات خاصة تشملهم وأحوال معلومة تجمعهم وتثبت وحدتهم وتصون ألفتهم و فاذا انتفت تلك الصفات أونقصت زلت قدمهم وزالت وحدتهم فتفر قوا شدر منر وهم غافلون
- (٧) إنّ أقوى دعائم الوحدة ما يتعلمه الطلاب في المدارس العامّة من العلوم فان أواصرها تر بطهم وتجمع الأبناء في ساحة الآداب والكمال
- (٣) ليس التعليم الابت دائى بمغن فتيلا فى هذا للضار . كلا بل هو ممهد لما هو أعلى مراما وأثبت نظاما . وكذلك التعليم فى للدارس العالية فائما هو لاختصاص العللاب فى أمور عملية . ان مدرسة العلب والصيدلة لمداواة الانسان . ومدرسة البيطرة للحيوان . والزراعة لنظام الحقول . والحقوق والقضاء للفصل فى المخاصات . والهندسة للرى وللبنيان . والحربية والشرطة لحفظ التفور ونظام الجهور
- (٤) فاذن التعليم للذي يشترك فيه أبناء الأثنة و يحفظ وحدتهم و يوسع مداركهم العاتمة هوالتعليم الثانوي وعليه للعوّل في الأمم الراقية الآن وفي مصر قبل نحو ٣٥ سنة وماعداه فاما ممهد له واما صناعات عملية
- (و) فلنظر نظرة عاتة في مدارسنا المصرية الثانوية و انها خالية من العلوم التي بها الحياة فليس بها علم النبات ولاعلم الحيوان ولاخلاصة من تشريع الانسان ولانبذة في علم الحيثة و الطالب في الثانوي لا يدرس طبقات الأرض الضرورية للحياة ولامافي الجبال المصرية من المعادن ولا الأقوام الذين ولدوا المصريين وسكان السودان ولا أواصر القرابة التي تر بطهم ولايعرف من تاريخ عظماء مصر قديما وحديثا إلا قليسلا مبعثرا غير مشوق لحب الوطن و لقد حدثني الاستاذ (ادوارد براون) الانسكليزي المستشرق حينا زار مصر أيام المورد كروم قال (أرسلت لي حكومتنا البريطانية ثياب عشرات من رؤساء القبائل المجندلين في حرب التعايشي لأترجم الأوراق المحفوظة فيها فوجست منها مايشابه الدولة العباسية خطا وانشاء و ومنها مايناسب دولة الأمويين ) فجبت كيف يعرفون قبائلنا وبحن عنها غافلون
- (٣) إن الطالب في الثانوى ليس لديه مايشوقه للعاوم وهو يجهل مابين يديه وماخلفه وماتحته . يجهل طبقات الأرض ومعادنها إلا قليلا . و يجهل مافي داره من حيوان . ومافي حقله من نبات . ومافي جسمه من أعضاء . ودورة دموية . ودورة تنفسية . ودائرة عقلية . ومافوقه من بجوم لامعات . اللهم إلا تلك النبذة الضليلة في كتب الجغرافية . انه لايدرس نفسه . ولاهضم طعامه . ولانظام الضياء والظلام

ولاهراته التي يألفها . ولافرسه التي يركبها . ولا الزهرة التي يستحسنها ويشمها . إن التعليم فى الثانوى عقول العقول الى الخيال ويصرفها عن المحسوسات . وهو الذى صرف بعض الأذهان عن حقائق العلم الى خيال الروايات وضياع الأوقات . إن حاسة البصر جردت من أكثر مدركاتها العلمية فانصرفت النفس الى شهوتها إلا من لهم قدم فى الفضل ثابتة وجد عظيم . ومن أخمضت عينه عن الماديات ناب عنها سمعه فاحتاج الى قائد كما للعميان . هكذا يفعل الغرب اذا نصح المشرقيين . لوكان التعليم الثانوى تاما كما فى البلاد الغربية أوكما كان فى مصر قبل الآن لسكان ذلك نورا على نور الذكاء ولاظهر الذكاء المصرى فريدا

(γ) لولا الذكاء المصرى والاجتهاد الفردى والتعليم فى أوروبا وعموم الجرائد والجلات والنهضة العلمية المعرية مارأينا فى البلاد تابغين ولاقادة ماهرين • لقد كان التعليم الثانوى شاملا فى مصر فى أوائل الاحتلال وقبله أكثر هذه العلوم المفقودة الآن • ولقد كانت مدّنه خس سنين وكانوا يدرسون العوالم المحيطة بهسم ثم اعترى التعليم ما اعتراه بالتسديج وحوم أبناء النيل ارتشاف مناهل العسلم بأصول السكائنات وجمال مصر وعجائب السودان وغرائب مافيه من المعادن والغابات

(A) ان التعليم في المدارس الثانوية ان لم تتوجه هم أصحاب الشأن وأولى الأمر بالبلاد الى ترقيته أصبح المهندس أوالقاضى أوكل من له رآسة عامّة في الأجيال المقبلة في دائرة محدودة من العامم . يقول العلماء (البلادة خير من الفطانة البتراء ) واذا كان الجهل شرا فشر منه نقص يدلى الى غرور ، فأوله عام بسيط ، وثانيهما جهل مركب تجعله الأم المفيرة سلاحا لتقتل به الضعفاء ووسيلة لتغلب الأقوياء ، فأما الأم المستقلة فهى التي تراحى النظام التام وتفتح باب العلم واسعا ليهرع طلاب الثانوى شوقا الى العام ، إن الساع التعليم الأولى في البلاد لا يغنى شيأ عن التعليم التام ، ان متعلما واحدا خير من آلاف الآلاف من المتعلمين تعليما أوليا فهور أسهم يقودهم الى طريق الفلاح ، فاكال التعليم الراقى لقواد الأم ألزم لها من تعميم التعليم الأولى في البلاد

(٩) لقد أدرك هذه الحقيقة في مصر الاستاذ لبير الفرنسي ناظر مدرسة الحقوق سابقا وظهر ذلك في حادثته للشهورة بينه وبين وزارة المعارف إذ أبان لها ذلك النقص الشائن في التعليم الثانوي قائلا أنه لا صلة بين نقصه و بين الكمال في دراسة الحقوق . وكيف يكون دارس الحقوق خاليا من مبادئ المنطق و بعض العلام فكان جزاء ذلك الحر الشجاع أن قدم استقالته وسافر الى ليون وأصبح أبا وأستاذا لطلاب الحقوق بفرنسا من المصريين أعجابا بذكاتهم وهم مجدون

(١٠) ان لم يغير هذا المنهج أصبح طبيعة راسخة وهيهات هيهات أن يغيره متخرجون فى مستقبل الأجيال . وكيف يعلمون غيرهم ما يجهلون وكل امرى بعلمه مفتون والغرور يعمى ويعم والناس أعداء ماجهلوا . فاليكم أيها القادة أوجه خطابي هذا موقنا أنه يوافق مقاصدكم النبيلة التي اتجهت أفظاركم اليها حتى نرى زهرة البلاد مقبلين على العلوم عاكفين على البحث والتنقيب فلانعود نسمع من أكبر تاجر المكتب في مصر أن أبناء البلاد معرضون عن المكتب العلمية عاكفون على الأدبية و محوها

ان المتعلم اذا أقفلت عين بسيرته العلمية فلم يعشق العاوم كان آخر عهده بها نبل الشهادة و يكون ذلك مفتاح الشره والحرص فيود لوتفتح له الحكومة خزاتنها ليقضى منها لبانته ويكون عالمة عليها وهو فى غرور ، أما اذا انفتحت عين بسيرته بما ذكرناه من العاوم فانه يعرج بأتته الى مراق الفلاح واذا كانت مدارسنا الثانوية قبل عهد الاحتلال وفى عهده حافظة بهذه العاوم وكان المتعلمون فر البلاد بها وكنا نتحسر على قك الأيلم فما أسعد هذا اليوم اذا خاطب شيوخ الأنة ونوابها وحكوماتها الوطنية وعراتها الناضجة أن أغيثوا البلاد وأنتم خلاصة الأنة وقادتها وفيكم فطاحل المتعلمين والنابغين قبل فوات الفرصة وليعرس المنهج الثانوى

الذي كان في مدارسنا قبل مسخه وليزد عليه مايناسب هذا الزمان حتى يقواب أبناؤنا بيان كان في مدارسنا قبل مسخه وليزد عليه مايناسب هذا النجو فوق ذالك مظهرا

وها أنا ذا قد أدّيت ماوجب على ولهيئتكم الموقرة الرأى الأعلى

﴿ جوهرة سنية في أن جمال الكواكب قبسة من عوالم الجنات عجلت في هذه الحياة ﴾

اعلم أن الجال على (قسمين) جال يثيرفينا ما كن من اللذات الحيوانية والشهوات الجسمية لداعية التناسل فهذا أدنى القسمين و هذا نوع من العذاب المجل فى الدنيا وذلك يشير له قوله تعالى فلا تجبك أموالهم ولا أولادهم انحا يريد الله ليعذبهم بها فى الحياة الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون وكل جال لاحظناه فى شجر أوزهر أوقسور أوحور فى هذه الحياة وكان قصارى أمره الشهوات الطبيعية أوالمملك أو ما أشبه ذلك فهذا قد شيبت اذته بالألم وجنته بجهنمه وسعادته بشقائه فاننا نفرق بين جمال بستان نملكه وآخر لانملكه بان الأول يخالط جاله تكاليف الملك وعذاب الحرص وحسد العدة وغيرة الصديق ومطالب نمق ورعايته وحفظه بأن نسقيه ونقيم عليه الحراس وما أشبه ذلك

أما الذى لاتملكه من تلك المزارع والبساتين وما أشبهها فان خطر بأنفسنا الموازنة بيننا و بين المالكين له وتحسرنا أوحسدنا فان ذلك من نوع العذاب . فأما اذا لاحظنا أنه كشجرالبادية أوكالفابات العامّة فان ذلك الجال لا ألم فيه يدعو لراحة النفس وسرورها وبهجتها على مقدار نصيبها من تعمّل الجال

ولدلك تجدأن لكل أمّة من الأم الراقية حدائق عامّة و بساتين ومتنزهات تسر الجهور . فتراهم تحرصون الحرص كله ألا تسكون الأشجار مثمرة ولا الأزهار أرجمة ذكية الرائحة · ذلك لتتمتم أبصار الجهور ولاتتناوله الأيدى ولوأن هناك أثمارا مأكولة لحرص الناس على أكلها وتسابقوا الى نيلها ونسوا جالمًا فتصبح تلك البساتين أشبه في جالمًا بالرجال عند النساء وبالعكس • فان جال كل من الصنفين يدعو الآخر الى التناسل الداعي الى العسمل في الحياة والشقاء . إذن البساتين العامّة في المدن جعلت لراحة الناس من مشاق الحياة وأسقامها وآلامها ونسيان مراثرها وسعيرها خيل بينها وبين الشهوات البهيمية التي فر" منها الناس الى الضواحي والحلوات . ألا ترى رعائك الله أن جبال الله كور والاناث انميا هو طليعة الدرية وماهو إلا كالحب يرى به الطائر فيقع في الشبكات . أنه مقدّمات لنظام الأسرات لاغسير وكلمَّا ازداد سنهما وكبر بنوهما و بناتهما رأيت الحب تحوّل من الجمال الأدنى الى الجمال الأعلى جمال المعاشرة والمسابقة في تربية النرية والتعاون والأنس والاشفاق بعد أن كانا في مبدأ التعارف لايلحظان إلا حرة الحد وجمال الوجه واعتدال القد وطول الشعر ودعج العين ولعس الشفة وألايفتر الثغر إلا عن لؤلؤ رطب أو برد أواقحوان . أصبحا لايذكران إلا صحة آلولد واستعاده وتربيته وآدابه وقوّته وتعلمه وما أشبه ذلك من مطعمه وملبسه . فهذا كله دليل على أن الجال في الجنسين وسيلة لاتقصد للماتها بخلاف جال الحداثق العاتة والمتنزهات . فان الجال هناك مقسود لذاته ولوخالطته المواد الشمهوية كالفاكهة لرجع الى ماستم الناس منه في منازلهم وحياتهم الحيوانية . اذا عرفت هذا فأقم وجهك الى النجوم وانظر جمالها ولألاءها ﴿ الكواكب جنات عجلت للفكرين ولكنّ أكثر الناس عنها محجوبون ﴾

يا سبحان الله وياسعدانه . نظرت يا الله إلى الأم الأرضية المعنبة فأرحتهم بالحدائن في ضواحيها وزرعت لهم في الطرق أشجارا وجعلت لهم أوقاتا يسمعون فيها الموسيق وهكذا . هذه الدات تسكادتكون خالصة من الآلام لبريحوا نفوسهم من الأعمال الشاقة ، فانظر ماذا فعل الله بعد ذلك ، أقفل العيون وأقفل الجفون وأطفأ السراج الوهاج وأبرز النجوم وأشرقت الأرض بنور ربها في الليالي المعلمات وقال الحكاء والعلماء هدند هي الرياض فتمتعوا فيها وانظروا معانيها أتم اليوم في حظيرتي فها كوها فلأن

أعدّت أمكم الرياض العامّة لرياضة العامّة . فهاأناذا أعددت حدائق السهاوية لرياضة الخاصة فأنسيتهم أسقام الحياة وآلامها أضعاف أضعاف ما أفعل مع العامّة . ان العامّة ألهمت الأم أن يبدوا لهم ماهوأ قرب لعقولهم وأدنى الى فهمهم فلم أخرجهم من سجن الحياة وذل المعيشة إلا لما هو أقرب اليها وهى البسانين العامّة فهى بسانين أرضية . أما أمّم أبها الخاصة الذين أعددتكم لجوارى والقرب منى بالعملم والحكمة فها كم رياصا جيلة واسعة هى مبادئ الجنات فهناك تلحظون عظمة الوجود . فلمن ابتهج العامّة والجهلاء بمنظر زهرة في شجرة فأنم تبتهجون بدل كل زهرة بكوكب مشرق في ظلمات الليالي ترونه بأعينكم صغيرا وتلاحظونه بعقولكم كبرا فبينها أعينكم ترسمه على شبكيتها كأنه ليونة اذا عقولكم ترسمه أكبرمن أرضكم وأعظم من بعقولكم كبرا فبينها أعينكم ترسمه على شبكيتها كأنه ليونة اذا عقولكم ترسمه أكبرمن أرضكم وأعظم من الأرواح في العلم الحديث من أن هذه الكواكب ر بما كان فيها سكان وانهم أرفع مقاما من سكان أرضكم وأسعد حالا وأنع بالا وأشرف منزلة وتتمنون اللحاق بهم لتعيشوا معيشة أهنأ وتسعدوا سعادة أكل و واسعد حالا وأنم بالا وأشرف منزلة وتتمنون اللحاق بهم لتعيشوا معيشة أهنأ وتسعدوا اللى الخيرات فها أناذا ملأت خيالكم بجمال باهر من النجوم ثم فتحت الباب على مصراعيم لتقسابقوا الى الخيرات وتقولوا فلتكن أعمالنا مرضية وقاو بنا نقية حتى نسارع الى ذلك الجال ونعيش في باحات الكال

أقول هذا هو البستان الذي زرعه الله للفكرين من سائر أم الأرض وهدنا البستان يجهله العاتة في جميع الأمم ولايعقاونه وهذا البستان لا ألم فيه ألبتة وجمال الحورالحسان في هذه الحياة مشوب بالألم أما جمال النجوم فانه مشوّق لما وراءه من علم وحكمة ودراسة و وكما أن جمال الحور الحسان داع المتناسل وكذا هنا جمال النجوم داع المراسمة وفي الناس أقدار الكواكب وأبعادها وأنوارها فتصبح العقول وبحن على الأرض في عوالم أرقى وأرقى ويعتون المراصد في المالك فيشاهدون مشاهد تنسيهم للدة العقول الصغيرة على الأرض و يرون أن المنوء الذي يسير في الثانية الواحدة مقدار (٥٠٠) ألف كياومتر يحتاج في وصوله الينا من بعض الكواكب التي تراها ليسلا الى ثلاث سنين بل الى (٥٠٠) بل الى (٥٠٠) عنا الى (٥٠٠) بل الى (٥٠٠) بل الى (٥٠٠) بل الى (٥٠٠) بل الى المناب عندا المناب عندا المناب المن

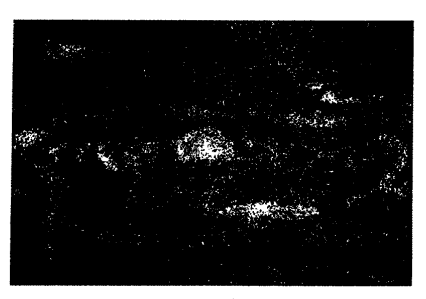
هذا مجل ما يفكرفيه المفكرون في عالمنا ، إن الله عزوجل جعل على هذه الأرض أناسا أرق من الناس وهم المفكرون وفتح لهم باب الجنة في هذه الحياة وهم على ﴿ قسمين ﴾ قسم فرح بتخيل الأنوار في أضواء الكواكب وهذا الدته خيالية فهو إذ ذاك في سلام وأمان من الهموم والأحزان ما دام على هذه الحال ، وهده الطبقة من الناس قد دخلوا في اللذة الحيالية التي سيكونون فيها في البرزخ بعد الموت ، وقسم نظر في علوم تلك الموالم ونفع الناس بها وأرشدهم وهذا أسعد عن قبله ، والا قل الاشارة بقوله تعالى هنا \_ وتحيتهم فيها سلام \_ ، والثاني الاشارة بقوله \_ وآخر دعواهم أن الحد يلة رب العالمين \_

﴿ رياض الجنات التي أعدّها الله في هذه الدنيا للعارفين وهيأها للفكرين في قوله تعالى \_ إنّ في اختلاف الليل والنهار وماخلق الله في السموات والأرض الح \_ )

نقد ذكرت لك كيف جعل الله للناس في الأرض رياضا في المدن وأعدها للعاماء وللجاهلين وقد ذكرت لك بعض رياض الحكمة في السموات م فلارك في هذه المقالة الرياض الفناء في السموات التي كشفهالله اليوم وهيأها لمن بعدنا من الأم الاسلامية ليكونوا بها علين

﴿ أَنَّهَا الذَّكَ أَنْ أَرضنا الَّنِّي نَسَكُنَهَا قَدْ عَرْفَ النَّاسِ مَسَاحِتُهَا وَوَزَّنَهَا و بعدها كما تقلَّم في سورة الأنعام

وأنها تابعة للشمس . وهناك سيارات أخرى معروفة مذكورة في سورة الأنعام أيضا وللسيارات أقمار وكلها للشمس تابعات • وهناك أيضا النجوم ذوات الذنب التي يقول العاماء في عصريًا انها كعدد السمك في المحار وكلها دائرات حول شمسنا . وماشمسنا هذه العظيمة التي هي أكبرمن أرضنا بنحو ثلثمائة ألف مرة وألف ألف مهة إلا احدى الشموس وهي من أصغرهنّ قدرا وتلك الشموس تعدّ عثات ألوف الالوف فيقال انها تبلغ نحو (٧٤٧) ألف كوكب شمسى • كل هذا معروف في هذا التفسير مرارا • فهذه الشموس كلها هِي الْمَكُونَةُ لَلْجُرَّةً . والجُرَّة يراها الناس بأعينهم كل ليلة صافية الاديم كأنهاساتل لبني أوكأنها تبن ولذلك تسمى عند العامّة ﴿ طريق التبانه ﴾ وعند الانجليز ﴿ الطريق اللبني ﴾ وعندعاماء الدين ﴿ أبواب السهاء ﴾ هذه هي الجرّة التي شمسنا واحدةمن شموسها وهي ترى واضحة ظاهرة كما قلت لك في ليلة ليس فيهاسحاب . يراها الانسان بعينه معترضة السماء من الشمال الشرق الى الجنوب الغسر بي والناس لايعلمون عنها شيأ ولم تعلم حقيقتها حقَّ علمها إلا قريبًا فقد كنا منذ نحو (٤٠) سنة ونحن بطلب العلم في دار العاوم ا نتلتي عن أَساتَذَننا في الفلك أن الشموس التي أمكن معرفتها في تلك الجر"ة لاتزيد على (١٨) ألف ألف شمس . أما الآن فقد عرف العلماء منها أكثر من (٧٤٧) ألف ألف شمس ، ور بما كأن لكل شمس سيارات وتوابع . هذه هي الجرّة التي شمسنا واحدة من شموسها . وما هذه الجرّة إلا روض واحد من رياض الله التي زرعها في هــذا الجو الفسيح الماوء من الأثير فهاك ما تلقيناه عن أستاذنا المرحوم حسن أفندى حسنى الذى هو أستاذنا في هذا العلم ثم أتبعه بما عرفه العلماء في عصرنا لترى الرياض الزاهرة والجال الفتان في السهاء لتعرف معنى هذه الآية . وهذه صورة الجرّة

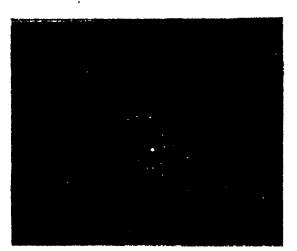


( شکل ۳ )

هذه هي الروضة الكوكبية التي شمسنا شبجرة من أشجارها وأرضنا غصن من أغصان تلك الشجرة ومصر ورقة من أوراق ذلك الغمن والقاهرة ذر"ة من ذر"ات الورق وسكانها وأنا منهم نعيش حول تلك النر"ة الصغيرة ونحن الى الله ذاهبون و وكما أن القاهرة بلدة عما لاعد له من البلدان في الأرض من رياض لاحصر لها في هذا الجو من رياض لاحصر لها في هذا الجو الفسيح، وقد قسموا تلك الرياض

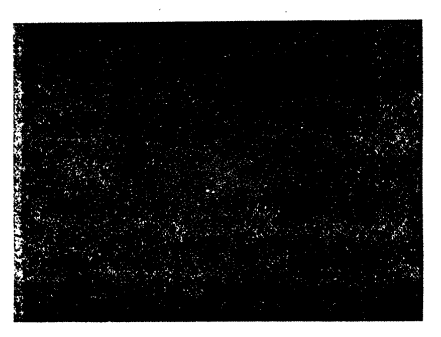
البهجة في السهاء الى ﴿ ثلاثة أقسام ﴾ قسم منها يسمونها (القنوان) التي يمكن تحليلها بالنظارات الى جدلة نجوم وتسمى مجوعاته كوكبية ، والقسم الثاني يسمونها (القنوان) التي يمكن تحليل جزء منها الى نجوم بالنظارات ، والقسم الثالث يسمونه (سدام) لا يمكن أقوى النظارات تحليله ، هذه هي الأقسام الثلاثة التي اصطلح عليها العلماء ، والقنوان جع قنو فكأن النجوم في هذين القسمين قنو النخلة أوعنقود العنب ومن القسم الأول جلة الثريا الموضوعة في صورة الثور وهي مركبة من (٨٠) نجمة تقريبا ستة منها ترى بالعين المجردة ، والسدام جمع سديم وهو في اللغة السحاب الرقيق وفي اصطلاح الفلكيين سحابة أوضباب

أوقطعة نيرة سحابية لاتحل الى نجوم مفردة بالنظارات القوية ﴿ الْجِمُوعَاتُ الْـَكُوكِبِيةُ ﴾



تظهر المجموعات الكوكبية بشكل مستدير غالبا حتى يظن في مبدأ الأص انها من ذوات الأذناب ولكن عسدم تغيير شكلها وعدم تحركها يميزانها عن ذوات الأذناب ، والنجوم المشكونة منها المجموعات الكوكبية تظهر في جهة المركز أكثر عددا مما في الأطراف وقد حسب المعلم (هرشل) أن بعض هذه المجموعات التي شكلها كروى لاتشتمل على أقل من (٥٠٠٠) بجمة منضمة الى بعضها في سعة قطرها الظاهري لايزيد عن عشر قطر القمر ، وأشهر هذه المجموعات قنوتوكان وهي في السهاء الجنوبي وترى دائما بالعيين

العارية (شكل ٤) والجزء الركزى منها ذولون أحرير تقالى فاتح ( شكل ٤ ) ومثل هذا القنو ماهو مبين في شكل ٣ ( رسم قنولو كان • شكل ٥ )



( شكل ) ) ( الله التي يمكن تحليل بعضها )

السدام التى ينحل جزء منها تظهر فى الغالب على شكل منتظم قليلا أوكثيراً ولاشك فى أن هذه المجموعات هى من المجموعات الحكوكبية غيراً نها موضوعة بعيدا جدّا أوأنها مركبة من بجوم صغيرة جدّا يمكن تحليل بعنها بالنظارات و بعض السدام ذات الشكل المنتظم مستدير و بعضها بيضاوى و بعضها ناقص مطاول جدّا يقرب من المستقيم (شكل ٧) و بعض السدام البيضاوية حلق كا يرى فى (شكل ٨) وأحيانا ترى نجوم على نفس الحلقة



ومن ضمن السحابات المنتظمة ما شكله مخروطى أوكشكل ذات الذنب • ويمكن أن يكون انتظام الشكل مترتبا على قوة الآلة بحيث ان الانتظام لا يكون إلا ظاهر يا فعلى رأى (هرشل) تظهر سحابة كاب الصيد مثلا على شكل حلقة مضاعفة في نصف دائرها وفي وسط الحلقة توجد سحابة لامعة جدا وخارجا عن الحلقة على بعد منها توجد سحابة صغيرة مستديرة

( القسم الثالث )؛ السدام الغير المحلولة ذات الشكل غير المنتظم . توجد سدام لا يمكن أقوى الآلات حلها وهي سدام الرتبة الثالثة . وهذه السحابات تظهر عموما بشكل غير منتظم وذلك كسديم المرأة المسلسلة (شكل ٥) والسديم الجلتي الناقص للأسد (شكل ١٠)

( مسكل المساحدة )

( شكل ٨ - سام الأسد )



وهذا القسم الثالث وهو السدام لم يعلم منه العلماء أيام تلقينا هذا العلم منذ أر بعين سنة إلا خمـة آلاف فقط فهذه ترى كأنها سحاب أوضباب ولسكنها ليسنت واضحة وضوح المجرة . أما الآن فهاك ما قاله الدكتور (هبل) يقول انه رأى فى ألواح التصوير المتصالة بالتلسكوب الأكبر الذى قطر مرآته (١٠٠) بوصة نحو (ألنى ألف) أى مليونى سديم يبلغ بعدها عنا (١٤٠) مليون سنة . ومعلوم ان شمسنا يصل نوءها لنا فى (٨) دقائق و (١٨) ثانية وهذه المسافة بقطعها القطر فى نحو ٣٦٥ سسنة وقلة المدفع فى نحو ٢١ سنة فانظر كيف يكون بعد تلك السدم التى لاتبعد بأقل من مائة وأر بعين مليون سنة فتجب

وهذه السدم منتشرة فى أبعاد شاسعة جدّا يبلغ البعد بين الواحد والآخر منها (١٨٠٠ره١٥٠) سنة نورية ، وفى كل سنديم منها مادّة تكنى لتكوين مليون شمس مثل شمسنا ، ومعلوم أن شمسنا نجم من نجوم الجرّة كما تقدّم والجرّة نفسها سديم من السدام ، فانظر أيها الذكى وتجب

هــذه هي الرياض الواسعة ، هذه هي جنات العلم والحكمة ، أرضنا صغيرة وحدائقها و بلدانها و بعارها حقيرة وشمسنا صغيرة ومجر ننا إحدى المجرات والمجرات بلغ للعاوم منها اليوم نحو ألني ألف

ياسبحان الله وياسعدانه . نحن محبوسون في الأرض هذه الأرض الصغيرة . أما أنا فلا أرى فرقا بين المسجونين في السجون و بيننا نحن على الأرض . فالمسجون يستروح بالأخبار عن أحوال أتسته وأحوال حكومته و يتشوّق لذلك وهو في حجرة ضيقة والناس في الخارج أحرار . حكذا نحن في هذه الجرّة الضيقة عشنا محكوما علينا بالبقاء في الأرض الى الموت وقد حرمنا من الصعود الى السهاء لنبتهج بتلك الشموس وأنوارها وسكانها وعجائبها ونفرح الأخبارها . وهذا قوله تعالى سيامعشر الجنّ والانس إن استطعم أن تنفذوا من أقطار السموات والأرض فانفذوا الاتنفذون إلا بسلطان سوقوله تعالى سيان الذين كذبوا باسياتنا واستكروا عنها الاتفتح لهم أبواب السهاء ...

لاجرم أن الجنة ليست تحتنا بل هي فوقنا . إذن هي في السهاء (راجع مانقلنا من الأحاديث وأقوال العلماء في سورة آل عمران) . أفلست ترى معي أن مثل هذا هو القصود من قوله تعالى .. أفلم ينظروا الى السهاء فوقهم كيف بنيناها وزيناها ومالها من فروج .. وأفليس هذا هو النظر في السهاء و ترقب في الليالي الصافية أديم السهاء فنرى قبة زرقاء جيلة الحيا بها مجموعات كأنها ضباب . وهذه المجموعات تبدو ضئيلة م بحث العلماء عنها فوجدوها تحومليونين وسبحان الله إن البعد شاسع بين العالم والجاهل . الجاهل لايرى في السهاء شيأ والعالم يراها موطن الكرامة والحكمة والمخاوقات العظيمة . هذا هو ماتشير له الآيات التي تعن بصدد المكلام عليها فبعد أن ذكر الله ضوء الشمس ونور القمر والحساب واختلاف الليل والنهار قال على الذيبا والفسفلة عن الله والنهار قال السهاء الدنيا والفسفلة عن آيات الله وعدم الرجاء في لقاء الله واستحقاق جهنم . كل ذلك بعدد ذكر جال السهاء وكواكبها . فعلوم السهاء فتح لأبواب الجنة والغفلة عنها فتح لأبواب جهنم لأن الانسان لايشتاق الي حياة أعلى إلا اذا علمها . إما باتباع الوحى واما به مع الدراسة العلمية كما أوضحناه غير مرة في هذا التفسير

﴿ جوهرة فى اشراق نور العلم فى القاوب باشراق نور الكواكب ﴾
ها أنتذا أيها الذكى رأيت صورة الجر"ة وصورا لعوالم أخرى غير الجر"ة ورأيت أن عالم الجر"ة والعوالم التي تشابهها تزيد على مليونين ورأيت كلام العلماء فى أبعادها التى بعدت جدّا . ومعلوم أن كل ذلك تقريب فهاك الآن آخر ماوصل له نوع الانسان من العلم فيا رأيته فاقرأه وانتظر غيره واقرأ علوم الأم حولنا بعد أن تققه ماذكرناه . أنظر الى الجر"ة التي رسمت هنا فى صورة (٣) ارجع البصركرتين لها تجد انها هى التي فيها كواكب كثيرة منها شمسنا . ان السافة التي يقاس بها البعد بيننا و بين الشمس التي هى كوكب

من كواك هذه الجرّة نحو ٨ دقائق و ١٨ ثانية كما تقدّم بسير النور وقد عرفته بسير قلة المدفع وسير القطار في الأرض فلانعيده . نحن لانقيس بعد هذه الجرّة إلا تدريجا . اذا عرفت بعد الشمس منها فان بعد أقرب كوكب من كواكب هذه المجرّة وهو (ألفا قنطورس) يبلغ بسير النور ثلثمائة ألف ضعف بعد الأرض عن الشمس أى ثلاث سنين ونصف سنة نورية . فياليت شعرى ماذا يكون ذلك البعد بالقطار أو بقلة المدفع مع العلم بأن النور يسير في الثانية ما يسيره القطار في نحو ٤٥ سنة وما تقطعه قلة المدفع في نحو سنة ونفف . ولننظر نظرة عامّة في المجرّة فنقول

يقول علماء عصرنا لنتخذ الشمس مركزا ولنرسم حولها كرة قطرها ألفا سنة نورية . فهذه الكرة تشمل جيع الكواكب التي نراها بالعين الجردة وإذا أوسعنا هذه الكرة حتى يصير قطرها خسا وعشرين ألف سنة نورية شملت جيع الكواكب التي في نظام الجرة التي هي مرسومة أمامك . (صفة الجرة) هي تشبه حبة العدس قطرها (٥٠) ألف سنة نورية ، والمسافة التي بين وجهيها عند مركزها عشرة آلاف سنة نورية ، وخارج هذه الجرة عالمان آخران في غيوم (جلان) يبعدان نحو (٢٠٠) ألف سنة نورية وهناك كون آخر يبعد (٧٠٠) ألف سنة نورية تجدالسد يمين الكوكبيين في المرأة المسلسلة وكوكة المثلث وكل منهما طوله الأطول نحو (٥٠) ألف سنة نورية وهوطول قطرالجرة

واكن هذه المجرّة وأبعادها الشاسعة عالم صغير جدّا من العوالم . فاذا بعدها . (الجواب) هناك عاميع من النجوم وقد رأيت بعضها مرسوما أماسك في هنه الصفحات . وكل مجوعة منها فيها نجوم كنجوم المجرّة وكلها منثورة في الفضاء كأنها بساتين زرعها الله في الفضاء المتسع . أوكأنها جزار في البحر لجزار الأرضية في البحار المائيرية التي تظهر لنا كأنها فضاء . ويقولون في عصرنا الحاضر انها الأكوان (الجزرية) ولأذكر للمعلى سبيل المثال سديم المرأة المسلمة المتقدم وجده العلماء يبعد عنا مليون سنة نورية وقطره خسون ألف سنة نورية وفيمه ألوف الملايين من النجوم أكثرها لا تمكن رؤيته والكواكب التي نراها فيه تزيد ألوف الأضعاف على شمسنا من حيث النور واللعان بدليل اننا لوأقصينا الشمس عنا مسافة مليون سنة نورية لم يمكن رسمها بالمسور الشمسي . أمّا هذه النجوم التي تبعد عنا هنذا البعد الشاسع قانها ترسم . فاذا كانت شمسنا بالنسبة للكواكب التي عرفت صغيرة جدّا وضوه ها ضيّل ، وإذا كانت المجرّة فيها مثات الملايين من الشموس وكانت المجرّات الأخرى فيها كواكب وضوه ها ضيّل ، وإذا كانت المجرّة فيها مثات الملايين من الشموس وكانت المجرّات الأخرى فيها كواكب مثلها أوأكثر وهي أضوأ ثم أضوأ ، أفليس هذا معناه اننا صغر في هذا الوجود وإذا قال الشاعر مثلها أوأكثر وهي أضوأ ثم أضوأ ، أفلي المره فهو ذليل ه

فهكذا نقول اذا صغر أهل الأرض بجانب الأرض و بحارها وجبالها . واذا صغرت الأرض بجانب الشمس . واذا صغرت المسمس بجانب مثات الملايين من كواكب الجرة . واذا صغرت المجرة بجانب ما يقرب من عدد مليونين من المجرات في المحن في هذا العالم إلا صغر وبهذا نفهم قوله تعالى \_ وما أوتيتم من العلم إلا قليلا \_ فعلمنا قليل كقلة أرضنا بالنسبة لشمسنا وشمسنابالنسبة لمجرات المناسبة المجرات وقد يدس الناس أن يعرفوا لهذه السوالم نهاية

وسيعرف المسلمون من ذلك معنى قوله تعالى \_ و يخلق مالانعامون \_ وقوله \_ ومايعم جنود ر بك إلا هو وماهي إلا ذكرى للشر \_ اه

اذا عرفت هذا فهمت تفسير هــذه الآيات . فاذا سمعت الله يقول \_ هو الذى جعـل الشمس ضياء والقمر نورا وقدّره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب \_ وختمها بأنه فصل ذلك لمقوم يعلمون أدركت ما قدمناه من أن البساتين العامة للعموم . أما السموات فهى للعلماء بها وهــم الخواص ، واذا سمعت قوله

تعالى \_ إنّ الذّين لايرجون لقاءنا ورضوا بالحياة الدنيا . ثم وصفهم بالاطمئنان بها والفقلة أدركت ماقدّمناه من الحياة المنزلية وشقائها الدى لامندوحة عنسه وهو عين ماجاء فى قوله تعالى عنسد ذركر الأولاد والأموال أنهما للعذاب فى الدنيا

ثم خلص المقام كله بقوله \_ دعواهم فيها سبحانك اللهم الخ \_ و بيانه أن الانسان في الأرض أشبه مسجونا أبعد عن ملكه كما تقدم و فهدا المسجون له ﴿ أر بع أحوال ﴾ حال السجن و وحال الخروج مع عدم الامن من السجن و ثم الله المسجن و ثم أن يعطى له ملكه و فهده الدرجات الأر بع تحصل لنا فنحن الآن في سجن تمكاليف الحياة والشهوات واذا خرجنا منها ربما وقعنا في شهاء آخر وهو المعبر عنه بجهنم و فاذا سلمنا منها فهو فعمة و فاذا أعطينا المحال اللائق لنا فهذا غاية المراد فقوله تعالى المبر عنه بجهنم و فاذا سلما من الحوادث ملحوظ فيه تشبه العبد به في الحاوص من العلائق الدنيوية وهو المرتبة الثانية الثانية المالم بهدنا الوجود الذي هو جنة العارفين في الدنيا وفي الآخرة الذي لا تحقق الحمد إلا به إذ لامعني للحمد على تربية العالمين إلا بعد العلم بها العارفين في الدنيا وفي الآخرة والشمس والقمر المنبئات المذكورات في الآيات التي يتمتع بها الحواص في الدنيا والآخرة والله يعلم أن العامة عرومون من هذا الجال فألهم رجال الحدائق فزرعوا لهسم من تلك البساتين بعض روضات منظمة على أشكال (بيضاوية) أي الهليجلية وهي المسهاة بالقطع الناقص التي تشبه دوائر بورتبها صيفا وشتاء كما أوضحته في غير هذا المقام في التفسير و فيساتين العامة في بعضها ذلك الشكل كأنه بؤرتيها صيفا وشتاء كما أوضحته في غير هذا المقال لا إلا الخاصة يذكر العوام بدوائر الكواكب التي لايعقلها ليلا إلا الخاصة

﴿ تَذَكَّرَهُ ﴾

أيها الذكى سيقرأ هذا التفسير إن شاء الله شبان من المسلمين في حياننا و بعد موننا وسيهرعون الى بناء المراصد في المالك الاسلامية في بلاد المغرب ومصر والشام والعراق و بلادجاوه والملايو وسائر بلاد الهند الشرقية وسيكون هذا القول من أوكد الأسباب لارتقائههم في علوم النجوم وسائر علوم الحكمة لاسها اذا قرؤا ما سيأتى في تفسير قوله تعالى في سورة ابراهيم \_ وذكرهم بأيام الله \_ كيف كان موسى يذكر قومه بأيام الله وكيف ذكرت أنا الأمم الاسلامية بأيام الله وكيف يتجلى لك هناك مابرع فيه آباؤنا الأولون من العلوم في الفلك وغيره وكيف شهد لهم العلامة (سديو) الفرنسي بأنهم سادات أورو با وأسامة بها في العلوم وانهم هم الذين أصلحوا علم اليونان كما وضحه هو ايضاحا تاما ونقلت أنا هناك بعضه م مركيف غير الله عقولهم في أواخر الدولة فطاردوا العلماء كما عليم بعالم يسمى (ليون) من شدة ولوعهم بالعلم و وكيف غير الله عقولم في أواخر الدولة فطاردوا العلماء كما فعل الملك يعقوب في الأندلس بابن وشد و وكيف ذل المسلمون شرقا وغربا بعد نبذهم العلماء وكيف كان الجهل سبب خواب بغداد ومصر و بلاد الأندلس وتفصيل ذلك كله مع الإيجاز و ستقرأ هذا التفصيل هناك وتقرأ مانبغت به بعد ذلك أو موسون علا المنف وسيطيرون للعالم سراعا و برجعون مجدا ضاع به بعد ذلك أو دو الله هو الولى الحيد وهوحسبنا ونيم الوكيل



#### ( m > d \( \)

﴿ فَسَلَ فَى قُولُهُ تَهَالَى ... إِنَّ فَيَاخَتُلَافَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَمَاخَلَقَ اللَّهُ فَى السَّمُواتُ وَالأَرْضُ لِآيَاتُ لَقُومَ يَتَقُونَ ... ) اعلم أن اختلاف الليسل والنهار قد فصلته تفصيلا في سورة البقرة ، وأما الكلام على ما خلق الله في السموات والأرض فهاأ ناذا أز يدك بيانا فوق مامضى منه في هذا الكتاب لينشرح صدرك ولتكون رياضة بعد العناء في حساب السنين وأذكر لك لطائف

## ﴿ اللطيفة الأولى . النبات المفترس ﴾

إن الحيوان المفترس يسطو على الغزلان والأرانب والمعز والغنم وما أشبهها . وهكذا كل حيوان يسطو على النبات فيأكله ليتغذى به والأكثر فيه أن يكون غير مفترس . وماذا تقول اذا قصصت اليوم عليك نباتا مفترسا ﴿ ذلك ﴾ أن العلامة (آليس ) الانجليزى قد كشف نباتا في (أمريكا الشهالية) له ورق كأنه مصيدة الفار والمورق مفاصل كفاصل اليدين والرجلين في الانسان والحيوان وعلى ظاهرها زغب يقوم مقام الأعصاب في ظهسر الانسان ثم هناك شسوك يحيط بها من كل جانب فاذا جانت حشرة صنغيرة على الورقة أحس الزغب بها حالا فتنبهت الورقة فتنطبق عليها ولاتدعها تفلت وتفرز مادة عليها كما نفرز نحن عصارة البنكرياس في المعدة والريق في الفم على طعامنا . وكما تفرز الحية المادة السمية فتهضم طعامها بلا أسنان ولامعدة وحيئتذ تمتص الورقة تلك الغنيمة وقد اقتصت لأنواع النبات من عدرها الحيوان وهي تقول ﴿ فيوم ولامعدة وحيئتذ تمتص الورقة تلك الغنيمة وقد اقتصت لأنواع النبات من عدرها الحيوان وهي تقول ﴿ فيوم النا ويوم علينا ويوما نساء ويوما نسرة ﴾ وتقرأ \_ وتلك الأيام نداولها بين الناس \_

### ﴿ اللطيفة الثانية ﴾

نبات مائى يسمى عند النباتيين (بفاليستير ياسيبراليس) وهو ينبت فى مجارى الأنهار ، ولقد عامت فى هذا الكتاب أن لكل نبات ذكرا وأنثى وقد يكون الذكر فى زهرة والأنثى فى زهرة أخرى من الشجرة الواحدة كنبات القرع وقد يكون الذكر والأنثى فى زهرة واحدة كالقمح وقد يكون كل منهما فى شجرة كما فى النخل ، ومن النوع الأول هذا النبات المائى اللدى نحن بصدد الكلام عليه فان الزهرة الأنمى منه ساقا لولبيا طو يلا وهذا الساق يحمل الزهرة و يعوم بها فوق الماء مرقصا لهما فى الهواء ، أما الزهرة التى فيها لقم التذكير فانهاليست تعوم بل هى قريبة من المنبت تحت الماء فاذا جاء الأجل وحل أوان النمر ، فحاذا يحصل ، أتنزل الزهرة الأنثى حتى تصل فى الماء الى زهرة الذكور ، أم يطول ساق الذكر حالا فيصل الى في في حتى تحتم تجتمع أعلى في حتى تحتم تجتمع

بالأنثى وهى منفصلة ومتى حسل الالقاح ينقبض لولب الأشى حتى تصير فى قاع مجرى النهر عنسد ساق النبات فى أسفلها وهناك يتم البزر فتحب وزد علما واقرأ \_ إن فى اختلاف الليل والنهار وماخلق الله فى السموات والأرض لآيات لقوم يتقون \_

#### ﴿ الطيفة الثالثة . شجرة تفترس انسانا ﴾

جاء فى بعض الجلات المصرية العصرية أن فى بعض الجزائر شجرة يقدّسها أهل المجزة ويصبون ويقدّمون لها فى كل سنة فتاة يختارونها الذلك فيحضرون ومعهم آلات الطرب من طبل وغيره ويضعون هذه البنت فى أعلى الشجرة فى مقعد هناك فيه مادة حاوة الديدة من نفس الشجرة تشرب منها الفتاة فتسكر وتغيب حواسها فلاتلبث تلك الشجرة أن تجتمع أوراقها وأغصانها وأشوا كها النافذة وقضبانها الملتوية التى تشبه الحبال فتنضم جيعها على الفتاة والأوراق تسكتم أنفاسها والحبال تلتف حولها والشوك ينفذ فى باطنها من أعلى ومن أسفل وتأخذ الشجرة إذ ذاك تمضغ الفتاة وتهضمها وهى لاتقدر على النجاة والقوم يدقون من أعلى ومن أسيفل وتأخذ الشجرة إذ ذاك تمضغ الفتاة وأنينها وعويلها وصراخها ثم ينصرفون الطبول فرحا بهذا العيد الدينى وفى الحال لايسمعون تأوه الفتاة وأنينها وعويلها وصراخها ثم ينصرفون بعد ألا يبقي لها إلا ماتلفظه الشجرة من عظام لا لحم عليها ولاعرقا وهكذا . وذلك أيضا من انتقام النبات من الحيوان جزاء ما يفعل الحيوان فى النبات موربك بخلق مايشاء و يختار ما كان لهم الحيوان فى النبات موربك بخلق مايشاء و يختار ما كان لهم الحيوان فى وتعالى هما يشركون س

## ﴿ اللطيفة الرابعة كيف تظهر صور المخاوقات في فصول السنة الأربعة ﴾

أنظر للدنيا في فصل الربيع (من اخوان الصفاء) فاذا نزلت الشمس أوّل دقيقة من برج الحل استوى الليل والنهار واعتدل الزمان وانصرف الشتاء ودخل الربيع وطاب الحواء وهب النسيم وذابت الثاوج وسالت الأودية ومدّت الأنهار ونبعت العيون ونبت العشب وطال الزرع وعما الحشيش وتلالاً الزرع وأورق الشجر وتفتيح النور واخضر وجه الأرض وأخرجت زخوفها وازينت وفرحالناس واستبشروا وصارت الدنيا كأنها صبية شابة ترينت وتجلت المناظرين

#### ﴿ فسل السيف ﴾

اذا بلغت الشمس آخر الجوزاء وأوّل السرطان تناهى طول النهار وقصر الليل وأخد النهار في النقصان وانصرف الربيع ودخل الصيف واشتد الحرّ وحى الحواء وهبت السموم ونقعت المياه و يبس العشب واستحكم الحب وأدرك الحصاد ونضجت الأثمار وسمنت البهائم واشتدت قوّة الأبدان وأخصبت الأرض وكثر الريف ودرّت أخلاف النعم و بطرالانسان وصارت الدنيا كأنها عروس منعمة رعناء ذات جال

#### ﴿ فصل الخريف ﴾

اذا بلغت الشمس آخر السنبلة وأول الميزان استوى الليسل والنهار ممة أخرى وأخسد الليل فى الزيادة وانصرف الصيف ودخل الخريف و برد الحواء وهبت ربح الشهال وتغير الزمان وجفت الأنهار وغارت العيون واصفر ورق الأشجار وصرمت الثمار وديست البيادر وأحز الحب وفنى العشب واغسبر وجسه الأرض وهزلت البهائم وماتت الحوام وانجحرت الحشرات وانصرف العلير والوحوش الى البلدان الدفية وأخذالناس يحرزون القوت للشتاء وصارت الدنيا كأنها كهلة مدبرة قد تولت عنها أيام الشباب

#### ﴿ فصل الشتاء ﴾

اذا بلغت الشمس آخوالقوس وأوّل الجدى تناهى طول اللّيل وقصرالنهار وأخذ النهار فى الزيادة وانصرف الخريف ودخل الشتاء واشستد البرد وخشن الحواء وتساقط ورق الشجر ومات أكثر النبات وانجحرت هوام الحيواتات فى بطن الأرض وضعفت قوى الأبدان وعرى وجه الأرض من زينته ونشأت النيوم وكثرت

الانداء وأظلم الحواء وصارت الدنيا كأنها مجوزهرمة مدبرة قد دنا منها لموت . قاذا بلفت الشمس آخرالحوت وأقل الحل عاد الزمان كما في العام الأول وهذا دأبه \_ ذلك تقدير العزيز العليم \_ اه

هذه صورة \_ ماخلق الله من شئ \_ في ضول السنة الأربعة وقد قال \_ ماترى في خلق الرجن من تفاوت \_ أى تناقض ولا اختلال ، وها أنت ذا قد شاهدت أن هذه الرواية تمثل كل سنة تمثيلا متواصلا لا اختلاف في ضول الروايات من حيث العموم وانما تختلف في أحوال جزئية \_ فتبارك الله أحسن الخالفين \_

﴿ فَعَمَلُ فِي قُولُهُ تَعَالَى ﴿ إِنَّ اللَّهُ لِنَا لِإِبْجُونَ لَقَاءَنَا وَرَضُواْ بَالْحَيَاةَ الدُّنيا الحِّ ﴿ ﴾

لابد فى ذكر المناسبة بين هذه وماقبلها من بيان مقدّمة فى جبلة الناس وغرائزهم ومافطروا عليه اعلم أن الناس فى هذه الدنيا مولمون بما خلقوا له مغرمين بما استعدّوا له لايرجون سواه ولايحبون الا الوصول اليه

- (١) فالفتاة في المدرسة مغرمة بالعرائس تلبسها وتلعب بها
- (٧) والصبيان فيها لايهنا لحسم إلا حب السلاح وآلات الحرب غالبا والمغالبة في اللعب ﴿ ذلك ﴾ أن الفتاة خلقت المولادة والتربية والفتي سيكون من شأنه مدافعة الأعداء عن البلاد
  - (٣) ونرى قوما يمباون بحسب ماطبعوا عليه الى التجارة
  - (٤) وقوما للزراعة (٥) وقوما للامارة (٦) وقوما لللك (٧) وقوما للعلم
    - (٨) وكل هؤلاء مختلفون اختلافا كثيرا

وقد ظهر بالاستقراء أن من طلب شيأ وهام به الله كله أو بعضه على مقتضى حاله . وايس يكون الانسان مغرما إلا بما شاكله وقد يناله . فهسل تغرم الفتاة با لات الحرب والقتال . أم المستعد المر مارة بصناعة البدال ، ففي الحديث ﴿ كل ميسر لما خلق له ﴾ . فليست ترجو الفتاة سلاح الحرب غالبا وليس يحب الفتى أن يكون مرضعا وظائراً المر طفال وهكذا واذن أصبح الناس بالنسبة الى الأشياء على ﴿ قسمين ﴾ قسم مستعد المشئ يرجوه . وقسم ليس بمستعد له ليس يرجوه . فالحداد مثلا عادة لا يستعد المحكمة والفلسفة فهو لا يرجوها ومن خلق مستعدًا لها يرجوها فينالها الثاني و يحرم منها الأول

فلننظر إذن نظرة في هذه الآيات نجد وصف السموات والكواكب وسير الشمس والقمر وهذا من نوع الجال العالى وفي نوع الانسان عشاق لهذا الجال وفيه من لايسقون بل هم مكتفون بلناً كل والمسرب والتناسل كالدواب والأنعام والمغالبة كالآساد و فعشاق هذا الجال يعكفون على الحساب والهندسة والجبر والفلك وحساب المثلثات ويهرعون الى المراصد فينظرون النجوم ويتأتلون أشكالها وجالها وحوكاتها ويدققون ويحسبون وهم بذلك فرحون مستبشرون و فهؤلاء يتمنون لويساعدهم المقدور ويسيحون في عوالم السهاء حتى يقفوا على كنه تلك العوالم ويعرفواجال الصنعة الالهية وكلااز دادوا علما زادوا سرورا وبهجة بتلك المجائب والبدائع و فالنظر للعوالم العلوية يبهج العسدور ويجعل الانسان مغرما بالاطلاع على جميع العوالم وقل فهل هذا الفرام خلق في بعض هذا الانسان بإطلاكيف وقد خلقت الفتاة ومعها غريزة تربية الصغار في اللعبة وهي طفلة وكذلك الفتي يغرم بالسلاح الذي هو من جنس ما يكون في مستقبله وهكذا أرباب العسناعات والحرف كل يميل الى ما خلق له كما كانت أمة اليونان في قديم الزمان مدخل الصبيان في الهيا كل وقد وضعوا فيها صور جميع الحرف ويسألون العبي عما يميل اليه فيحيبهم فيحكمون عليه بأنه من أهل هذه الحرف وقد خلق الما

فاذا كان الاستقراء أثبت هـذه القاعدة فلنقس الغائب على المشاهد ولنقل أن من أغرم بهذه الجائب سيكون له مستقبل في الوصول اليها وأن العالم الأخوري أي مانراه بعد الموت قد أعد لكل امرى فيه ما

استعد له في الدنيا . فأهل الغرام بالجال في صور هذا العالم من حيث الحكمة ودقة الصنع وادراك المحاسن سينقلون هناك على تلك الحال وينالون حظا عما أغرموا به وعشق هده الأفلاك عشق لخالقها ومنظمها ومبدعها فهذه غرائز أوشبه غرائز في النفوس فلابد من الوصول الى ما استعدّت له وهذا هو بيت القسيد ولدلك قسمت الآية هنا الناس (بعد الكلام على عجائب الأفلاك والطبيعة) ﴿ قسمين ﴾ قسم لايرجو لقاء الله ورضى بالحياة الدنيا واطمأنّ بها وغفل عن هذا الجال . وقسم في جنات النعيم ولهم ﴿ ثلاث درجات ﴾ فى قلك الجنة ﴿ أَوَّلا ﴾ يتعتون الله بنعوت الجلال وهي صفات التنزيه وهممنغمسون في لذات الجنة ونعيمها ثم يرون بفكرهم أن خالق الجنة أكبر من هذا كله وأعظم فيسبحونه أي ينزهونه عما هم فيه من النعيم ﴿ ثانيا ﴾ تبتدى أيام سعادتهم فيحيي بعضهم بعضا بالسلام وهو الأمان من المخاوف فيقولون لبعضهم أن هذه اللذات في الجنة لايمتريها نقص ولافقر ولاهم ولاغم فهذا هو السلام الذي يدور بينهم وبين بمضهم وهذا من أعظم السعادات إذ يرى الانسان نعيمه لانقص فيه وقد فهموه من أنفسهم ثم يترقون من هذه المرتبة الانسانية فيسمعون سلام الملائكة كما قال تعالى \_ والملائكة يدخاون عليهم من كل باب سلام عليكم بما صبرتم \_ وهذا سلام أعلى و يحسون إذ ذاك بسعادة أجمل من الأولى لأن سلام الملائكة من عالم منزه عن المادة فيكون أجل وألطف وهذا يعدهم لمهاع السلام من الحق فاذاسمعوه خروا ساجدين ونسوا نعيم الجنة وحقر في أعينهم كما يصغر طعام الملك عند من حظى بمجالسته ومؤانسته واذن يكون غذاؤهم هو النظر في ذلك الجال الأبهى وفي عجائب القدرة وهذه هي الرتبة الثالثة مرتبة الحكاء والعلماء والأنبياء الذين مارسوا هذا الجال في هذه الحياة الدنيا فيقولون ــ الحدالة رب العالمين ــ وذلك أنهـم يطلعون على تربية العوالم المحسوسة والمعقولة وهناك تكون السعادة الروحية التي يحس الناس ببعضها في أوقات قليلة بل إن كثيرا من الناس قد أولعوا بالعلم حتى نسوا كل شئ ف ابالك اذا كان ذلك فى تلك الساحات البديعة والمقامات الشريفة . وان أردت شاهدا علىذلك من العالم الأخروى ولم تكتف بالاستنتاج فاسمع ماقالته روح (غالياو) الفيلسوف الفلكي حين أحضروها ليستطلعوا رأيها فى أحوالنا بعد الموت فأملت عليهم مقالا مصداقا لهذه الآية . فلقد أوضح هــذا المقال أيما ايضاح وكشف عن هذه الحقيقة اللثام وجاءنا من عالم الغيب يخبرنا أنه منع بالتفريج على عجائب الفلك وأنواع النجوم بحبث يراها بأنفسها وأقدارها وأشكالها وانه شاهد عوالم أرق نفوسا وعقولا وأخلاقا ومدنية ولهم أعمال غبر أعمالنا وعقول غير عقولنا وانه هو يطوف فى تلك الأرجاء ويبتهج بمرآها . وأفاد أن الكواكب هناك مع عظم قدرها تتفرّج عليها الأرواح الفاضلة كما نتفرّج محن على الزهر في الشجر . و بين أن أرضنا هــذه ستزول من الوجود . وأما أرواحنا فانها تبتى ثم ترتتي في عوالم أخرى عنسد الله وتسكلم عن الجر"ة وكيف يطلع هو اليوم على الملايين من النجوم فيها ثم ينتقل الى مجرّة أخرى وهكذا في العوالم الشاسعة المجيبة . وهذا القول من روح (غاليلي) هو مايقوله علماؤنا ( ان جنة العارفين من العاوم والمعارف ولانهاية لها . أما جنة المغفلين فهي الما كل والمشارب) وأن لا أطيل لك أكثرمن هذا وان أردت الاطلاع على هذا المقال المفيد الطويل فاقرأه في تفسيرسورة آل عمران المتقتم في الجلد الثاني . ولعلك تقول . كيف يقول (غالبلي) ذلك وهوكافر بالله . أقول هذا القول لم أجزم به واعما نقلته ليعلم الملحدون من المسلمين أن عقيدة الآخرة موجودة بأوروبا التي هم يقدّسونها فاذا كفروا بذلك فهم لاشرقيون ولاغربيون لأن الالحاد قدجعله بعض صغار العقول من المتعامين صناعة يرتزقون بها إذ يوهمون الناس أنهسم علماء حتى كفروا بعلمهم . وهناك اجابات أخرى على هــذا الاعتراض في تفسير آل عمران فارجع اليه هناك . انتهى تفسير القسم الأوّل من هذه السورة

## ﴿ مناسبة هذه السورة لآخر التوبة ﴾

قبل الانتقال الى القسم الثاني يحسن أن نذكر مناسبة هذه السورة لما قبلها بإيضاح فنقول لقد ذكرت في آخر سورة التوبة هـنه المناسبة . وأريد الآن أن أذكر المناسبات المتشابهة من أوّل سور القرآن الى هذه السورة غير ماذكر لكل منها خاصابه . أن الجزء الثاني من سورة الفاتحة يشتمل على طلب الحداية الى الصراط المستقيم . صراط المنع عليهـم . وأوّل البقرة يفيد أن هذا الكتاب \_ هدى للتقين \_ وهم الذين عبر عنهم في الفاتحة بالمنع عليهم . وآخر سورة البقرة جاء فيه أن الرسول علي والمؤمنين آمنوا بالقرآن وبالملائكة والكتب والرسل بعد ذكرأن لله مافي السموات وماني الأرض وأنه سبحانه يعلم ماتخفيه ومانظهره . وهاهوذا في أول آل عمران بذكر القرآن والتوراة والانجيل وكل مايفوق بين الحق والباطل وهذا راجع للأمر الثاني في البقرة . و يقول لا يخني عليسه شئ في الأرض ولافي السماء وهو راجع للرُّقل أما آخ سورة آل عمران فهو طلب التقوى من المؤمنسين . وأوّل سورة النساء طلبها من سائر الناس لأن الرسول عَلَيْتُهُ عام للا م كلها . وقبيل آخر سورة النساء \_ فأمّا الذين آمنوا بالله واعتصموا به فسيدخلهم في رحة منه وفضل و يهديهم اليه صراطامستقما \_ وأنبعه بجواب استفتائهم في مسألة الكلالة . وأول سورة المائدة خطاب هؤلاء للؤمنين بأوام بعد أن أجاب استفتاءهم . وآخر سورة المائدة أن الله له ملك السموات والأرض ومافيهن . وأوّل سورة الأنعام بيان سبب كون الملك مختصا به . ذلك لأنه خلقهم فهو يقول له ملكهما ثم يقول هو خلقهما وخلق الظامات والنور . وفي آخر سورة الأنعام يتر"أ من الذين فر"قوا دينهم وكانوا شيعاً • ثم أتبعه بطريقة الهداية وباخلاصه لله ايذانا بأن الذين فر"قواً دينهم يخالفون هــذا التسليمُ لله وهذه الحداية ، وفي أوَّل الأعراف أخسذ ينذر من كفر ويذكر المؤمنين تبيانا لنتيجة تبرئت منهم . وفي أواخر سورة الأعراف يقول ... يسألونك عن الساعة .. فأجابهم بأن علمها عند الله وأتبع ذلك بأنه لا علك لنفسه نفعا ولاضرا وأن الناس كلهم كذلك لأنهم في قبضته لأنه خالقهم واستطرد بذمالأصنام والشيطان و بطلب الاصنعاء القرآن الخ . ثم أبعه بقوله .. يسألونك عن الأنفال .. فكما سألوه عن الساعة فكان العلم عند الله . هكذا سألوه عن ألا نقال فكانت الاجابة عنها من الله . وآخر الأنفال \_إنّ الذين آمنوا وهاجروا الخ بعضهم أولياء بعض \_ وهكذا الذين بعدهم . فلخص ذلك أن هنا صلة دينية عامّة وصلة رحم خاصة فلم يبق إلا ذكر الكفار بالبراءة منهم . أما آخر براءة فانه يفيد (١) أن الرسول براية منهم (۲) بهتم بأمرهم (۳) وهم ر بما يعرضون عنه (٤) وهو يتوكل على الله رب العرش العظيم

وأوّل سورة يونس انكار عنى الناس تجبهم من أرسال رجل منهم اليهم وهو راجع للأوّل وكان حق التجب أن يكون من ارسال ملك لأن الموعظة انما تكون عن يشاكل لامن المخالف في الجنس وقوله \_ أن أنذر الناس و بشر المؤمنين الح \_ راجع الى الثانى وهو الاهتمام بآصرهم وقوله \_ قال الكافرون إن هذا لساح مبين \_ راجع المثاث وقوله \_ إن ربكم الله \_ للى قوله \_ ثم استوى على العرش يدبر الأص \_ راجع الى الرابع فهو توكل عليه لأنه رب العرش العظيم في آخر التوبة . وهنا فصل ذلك بأن استواءه على العرش بعد خلقه السموات والأرض لأن الملك انما يدبر الملك بعد تأسيسه . فههنا المناسبة دقيقة ثابتة انما الذي يعوزه التفصيل . انه عبر هنا بقوله \_ رب العرش العظيم \_ ثم عبر بأنه خلق السموات والأرض الح يقول علي الله عن ملكه

﴿ بِيَانَ الفَارِقَ بِينَ تُوكِلُ نبينًا مِنْ اللهِ وَتُوكِلُ هُودٍ فِي سُورِتُهُ الْآنِيةَ ﴾

فأما هود فانه يقول \_ إنى توكات على الله ربى وربكم مامن دابة الاهو آخد بناسيتها ان ربى على مراط مستقيم \_ فهود توكل على من بيده نواصى كل دابة ، ومحد على توكل على من له العرش العظيم

وخلق السموات والأرض فكل منهما تذكر من صفات ربه مادل على نزعة نفسه . فهود يريد السلامة له ولمن البعد لله ولمن المنه الله ولمن البعد الله ولمن البعد الله والنظام . ولمن البعد الله والنظام والنظام . فهمته متجهة الى النظام العام وهذا هو الذي يليق باتباعه

أيها المسلمون انظرواكيف كان اتجاه النبي بيلكي واتجاهه الى النظام والملك والعرش والاسسلاح العام فأعطى ذلك واتبعه أصحابه وأنتم منهم فهلموا الى الحسكمة والعلم والنظرالعام . أيها المسلمون كأنى أرى بعينى رأسى أقواما منكم نبغوا فى العسلوم كلها وفاقوا الأم . تلك الأم التى لاتريد الاأنفسها ولاتحافظ الاعلى كيانها . أما أنتم فانكم الأعلون وأنتم تنظرون الى النظام العام نظام السموات والأرض ونظام الأم

كونوا على قدم نبيكم مِرَاقِيْرٍ ولايتسنى لَـكُم ذلك الا بالفكرة التي ذكرها في التوكل عليه فوجه وجهمشطر العرش العظيم وفصل ذلك في يونس بأنه \_ يدبر الأمر\_

ان أفضل صفة الانسان أن يتشبه بالله بقدر طاقته البشرية والله يدبر الأمر فليدبر المسلمون الامور في الأرض تابعين في ذلك رجههم بعد درس نظامه ونظام الأمم وليكونوا خير أمّة أخوجت للناس و ومستحيل أن يتم ذلك لنا نحن في المستقبل الا بالعم والعمل الذي شرحناه في هذا التفسير و المسلمون يتخللون القار"ات كلها فاذا صلحوا أصلحوا كل الأمم و والاصلاح العام هو تا شي جيع الانسانية الذي ورد في الأحاديث أنه الاصلاح العام المعنون عنه بنزول عيسى عليه السلام ولقد شرحته في هذا التفسير مرارا وقلت في غيرموضع انه لن يتم ذلك الا بأخذ العدة له و تعميم التعليم في بلاد الاسلام الخ

لم يكن الله ليجعل الاصلاح طفرة فذلك مالاراه فلم يخلق الطفل فى لحظة بل أبقاه فى بطن أمه تسعة أشهر ولم يجعله شيخا الا بعد مروره على أحوال شتى واللهم ان الاصلاح العام وتدبير الأمرى الأرض ونظام العرش الانسانى المناسب لعرشك العظيم الموزون المنتظم لم يحصل فيا مضى ومستحيل أن يحصل فى المستقبل الا بعد اعداد الأسباب واتخاذ الوسائل وتمهيد الطرق وتسهيل السبل له بارتقاء الأفراد والأم سنين وسنين وسنين هنالك يصح القول ان الناس يستأهلون أن يقباوا تعاليم المهدى أوالمسيح والما أن فردا سينزل الى الأرض بضع سنين فيغيرالأخلاق ويصلح الأحوال الى أبد الآبدين ودهرالداهرين فهذا لم نعرفه فى عمل الله عزوجل ان ولادة الجنسين انحا تكون في حينه بعداستعداده المخروج وفائلة مدبرالأمركا في هذه الآية الا بنشر العاوم على العرش والتدبير يتطلب النظام والترتيب واذن لن يكون المسلمون قائمين بمعنى هذه الآية الا بنشر العاوم ومعرفة نظام هذه الدنيا والسعى في التعاون العام هذا هو الذى يؤخذ من هذه الآية و بعض ضعفة العقول في بلاد الاسلام يتكلون على المسبح اذا نزل بل هم يظنون أنهم ينامون على فراش الراحة الوثير ويقضون أوطارهم وهم آمنون بلامقدات ولا أسباب وهذا معناه الكسل والنوم وهذا ضد النبوة والاعوة المحدية على خط مستقيم فنحن نتوكل على الله رب العرش العظيم الذى يدبر الأمر وهذا نحن المنا فيسعدنا ونحن نتوكل عليه قدير الأمر لا أننا نميت قوانا ونتكل على من سيرسله الله الينا فيسعدنا ونحن ناعون و كلا و ثم كلا و شعراط الله الله المناه الكسل والنون و كلا و ثم كلا و شعركلا

﴿ العقائد لمقاصد ﴾

إن المقائد انما أنزلت لحثنا على الفضائل لا لاقتراف الرذائل • عقيدة المسيح وان كانت أشبه بالغلنيات لأنها من الأحاديث الصحيحة قد جاءت لنعد العدة ولنكون المثل الأعلى في هذه الأرض ونقود الأم قيادة الحجة والسلام والوئام كما تقدم مرارا في هذا التفسير بايضاح حين تضع الحرب وزارها • هكذا عقيدة الايمان بالملائكة لنعم أن هناك حالا أخرى بعد الموت أشبه بحال الملائكة للاثرار و بحال الشياطين للفجار فعقيدة الملائكة لاصلاح الأخلاق • وعقيدة المسيح لاصلاح الأم بالعمل لا بالأمل • هذا ما وقر في

نفسى الآن بمناسبة توكل النبي على الله على الله ذى العرش العظيم الذى يدبر الأمر، وأن همة المتوكل تتجه الى صفة من صفات المتوكل عليه م وقد حصل ذلك فى هـذه النبؤة فكان لحمذه الأمّة عروش ملك فى الأرض ولكن العرش العظيم لحمذه الأمّة هوالنظام العام فيها بنظامُ الحبكما فى نظام السموات والأرض القائم بالجاذبية والحبّ العام والحد لله رب العالمين اه

( الْقِينَمُ الثَّانِي )

وَلَوْ يُمَمِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ ٱسْتِيمْجَاكَهُمْ بِالْخَيْرِ لَقُضِى إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءِنَا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ \* وَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قاعِداً أَوْ قاعماً فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْمَهُ مُرَّهُ مَرَّ كَأَنْ كَمْ يَدْعُنَا إِلَى شُرٌّ مَسَّةً كَذَٰلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَمْمَلُونَ \* وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَنَّا طَلَمُوا وَجَاءِتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ وَمَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا كَذَٰلِكَ نَجْزى الْقَوْمَ ٱلْجُرْمِينَ \* ثُمَّ جَمَلْنَاكُم خَلَاثِفَ فَى الْأَرْضِ مِنْ بَمْدِمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَمْمَلُونَ \* وَإِذَا مُثْلَى عَلَيْهِمْ آ يَاتُنَا يَبِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَنْتِ بِقُوْآنِ غَيْرِ هُــذَا أَوْ بَدُّنْهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَاء نَفْسِي إِنْ أُتَّبِـمُ إِلَّا مَا يُولِمِي إِلَى إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَمَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ \* قُلْ لَوْ شَاء اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَدْرَاكُمُ بِهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ مُمُرًا مِنْ قَبْلِهِ أَفَلاَ تَمْقِلُونَ \* فَمَن أَظَمُ مِمْن ٱقْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ مِآتِاتِهِ إِنَّهُ لاَ يُفلِحُ ٱلْجُرْمُونَ \* وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُرُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُولًا مِشْفَعَاوُنَا عِنْدَ اللهِ قُلْ أَتُعَبِّوْنَ الله بِمَا لاَ يَسْلَمُ ف السَّمُوَاتِ وَلاَ فِي الْأَرْضِ سُبُحانَهُ وَتَمَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ \* وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلا أُمَّةً وَاحِدةً ْ فَاخْتَلَفُوا وَلَوْلاَ كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ لَقُضِى مَيْنَهُمْ فِيها فِيهِ يَخْتَلِفُونَ \* وَيَقُولُونَ لَوْلاً أُنْوِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَقُلْ إِنَّمَا الْعَيْبُ لِلَّهِ فَأَنْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنتَظِرِينَ \* وَإِذَا أَذَفْنَا النَّاسَ رَجْعَةً مِنْ بَعْدِ ضَرًّا؛ مَسَّنَّهُمْ إِذَا لَهُمْ مَكُرٌ فِي آيَاتِنَا قُلِ اللهُ أَسْرَحُ مَكُراً إِنَّ رُسُلُنَا يَكُتُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ \* هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُ كُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ أَبِرِ بِعِ مِلْيَبَةً وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِبِحُ عَاصِفٌ وَجَاءُمُ المَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانِ وَظَنُوا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بهم دَعَوُ اللهَ تُعْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَكُ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هٰذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ « فَلَمَّا أَنْجَامُمْ إِذَا ثُمْ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِنَيْرِ الْحَقِّ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ

# مَتَاعَ الْخَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِمُكُمْ فَنْنَبِثُكُمْ عِا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ •

قال تعالى (ولو يعجل الله للناس الشر") اذا طلبوه مستعبلين بأن يدعو الرجل عند الضجر والنضب على أهله وولده و يتجل البلاء والنقمة فيقول لعنكم الله ولابارك الله فيكم . يقول الله لوأن الله أجابهم اذا اذا دعوه بالشر الذي يستجاونه به (استجالم بالحير) أي تجيله لهم الحير أي لوعجلنا لهم الشر الذي دعوا به كما نجل لهم الخير ونجيبهم اليه ( لقضى اليهمأجلهم) أى لأميتوا وأهلكوا جيعا ولكنا لانجل ولانقضى وانما نمهالا (فندرالذين لايرجون لقاءنا في طغيانهم) معاصيهم وشركهم وضلالهم (يعمهون) يترددون ونفيض عليهم النعمة مع طغيانهم إلزاما للحجة عليهسم (واذا مس الانسان) أصابه (الضر دعانا) لازالته مخلصا فيه (لجُنبه) ملقى لجنبه أي مضطجعا (أوقاعدا أوقائمام) أي في جيع أحواله ( فلما كشفنا عنه ضر"ه مر") مضى على طريقته واستمر" على جهالته وكفره ومعاصيه ونسى موقف الدعاء والتضر"ع (كأن لم يدعنا) أى كأنه لم يدعنا واسم أن الخففة ضميرالشأن (الى ضر مسه) الى كشف ضر (كذلك) مثل ذلك التزيين لهندا الانسان الذي نسى موقف الدعاء (زين للسرفين ما كانوا يعملون) من الانهاك في الشهوات والاعراض عن العبادات (ولقد أهلكنا القرون من قبلكم) يا أهل مكة وياجيع الناس (لما ظاموا) حين ظاموا بالتكذيب وصرف مواهبهم فيما لاينبني (و) الحال انهم قد (جاءتهم رسلهم ب) الحبيج (البينات) الدالاتعلى صدقهم (وما كانوا ليؤمنوا) أي ومااستقام لهم أن يؤمنوا لفساد استعدادهموخذلان الله للم (كذلك) مثل ذلك الجزاء وهواهلاكهم بسبب تكذيبهم (نجزى القوم الجرمين) نجز يكم فوضع المظهرموضَع المضمر دلالة على أنهم مجرمون (ثم جعلنا كم خلائف في الأرض من بعدهم) استخلفنا كم فيها بعد القرون التي أهلكناها استخلاف من يختبر (لننظر كيف تعملون) أي أخيرا تعملون أمشرا فنعاملكم على مقتضى عملسكم (ولذا تتلى عليهم آياتنا بينات قال الذين لايرجون لقاءنا) أى المشركون لما غاظهم مافي القرآن من ذم عبادة الأوثان والوعيد الشديد (إثت بقرآن غيرهذا) ليس فيه مايغيظ عما ذكر (أو بدله) فتسقط ذكر الآلهة وذتها وتجعل مكان آية العذاب آية رحة فأجاب (قل ما يكون لي) ما يحل إلى (أن أبدّله من تلقاء نفسي) من قبل نفسي (ان أتبع إلا ما يوحي الي") أي لَا أتبع إلا وحي ألله من غسير زُيادة ولا نقمان ولاتبديل (إنى أخاف إن عصيت ربي) بالتبديل من عند نفسي (عذاب يوم عظيم) أي يوم القيامة (قل إلوشاء الله) غير ذلك (ماتلونه عليكم ولا أدراكم به) ولا أعلمكم بالقرآن على لساني (فقد لبثت فيكم عمرا) مُقدار عمر أر بعين سنة (من قبله) من قبل القرآن لا أناوه ولا أعلمه (أفلاتعقاون) أن من عاش أر بعين سنة لم يمارس فيها علما ولم يدخل مدرسة ولم يشاهد عالما ثم جاء بأخبار الماضين والأحكام والآداب ومكارم الأخلاق وهــذه العجائب المتكررة لا يحكن أن يكون أمرا عاديا بل هو من طور آخر وهو الوحى (فن أظلم بمن افترى على الله كذبا) سواء أكان باسناد قول الى الله تعالى لم يقله بادّعاء النبوّة . أم بادّعاء أنّ لله شريكا أوولدا (أوكذب با أيانه) فكفر بها (إنه لايفلح المجرمون ، ويعبدون من دون الله مالايضر هم) ان تركوا عبادته كالأصنام (ولاينفعهم) ان عبدوها (ويقولون هؤلاء) الأصنام (شفعاؤنا عند الله) في أمور للماش لأنهم ما كانوا يقرّون بالبعث لقوله تعالى \_ وأقسموا بالله جهد أيمانهم لايبعث الله من يموت \_ و بعض العرب كأن يقر بالبعث (قل أتنبؤن الله بما لايعلم) أي أتخبرونه بكونهم شفعاء عنده وهو لايعلمهم (فالسموات ولافي الأرض) واذاً لم يكن عالما بهم وهو يعلم كل شئ فذلك دليل على عدم وجودهم (سبعانه وتعالى عما يشركون) نزه نفسه أن يكون له شريك . ولما كانت هذه الأحوال مما يدعوالي التجب من

هذا النوع الانساني . وكيف يعبدون مايصنعون . و يقلدون من لايعلمون . وكانت النفوس الانسانية تميل الى الحقائق أتى بعد هذا باحدى الحقائق الطبيعية الحكمية الالهية فأفاد أن نوع الانسان يولد على الفطرة والحال الطبيعية فهم فيها متفقون لامختلفون • ومتحدون لامتفر قون • ولكن الحكمة في هذا ألوجود تقضى الاختلاف والافتراق ليجتمع بمدالتفرق المختلفون وليتغارف بمد التجاهل المتفر قون فخالف بين لغاتهم وأوطانهم وأزيائهم وعاداتهم وبيثاتهم وأحوالهم وألوانهم وبمالكهم كما اختلف الزهرفي الأشجار وطعوم الأثمار فان هذا العالم على الاختلاف مخاوق وعلى الافتراق مجبول فأن لم يكن الاختلاف كان العالم هباء منثورا فاذا كان الاختلاف مبدأه ومنتهاه فكيف يتفقون في الدين واذا لم يتفقوا في حال من الاحوال التي لاتكاد تحمى فهم في الدين مختلفون وفي الحقائق متفر قون وان كانت فطرهم واحدة وانسانيتهم في الأصل غير مفترقة • ألاترى أن تعريف الانسان بالحيوانية والناطقية • فهذا هو الأصل السارى في كل أنسان و بعد هذا افترق في سائر الصفات والأحوال ومنها الدين وهـنذا قوله تعالى (وماكان الناس إلا أمّة واحدة) بحسب فطرهم ومقتضى انسانيتهم (فاختلفوا) فصاروا في الدين وفي سائر الأحوال مختلفين (ولولا كلة سبقت من ربك) أن الاختلاف سنة طبيعية وحكمة إلهية وغايتها الكمال واتحاد النفوس في كثيرمن الأطوار وتألفهم بما زاولوا من الأعمال على درجات مختلفة وأحوال متباينة فيكون الناس بعد أعمالهم طول الحياة قد صارُوا في حال أكل وكل جماعة منهم تتحد في عمسل أوخلق فيكون همذا الاختلاف جميلا في مقاصده نبيلا في نهايته لأنه يمرعقو لا مختلفات الجال كما اختلفت الأشحار في الأزهار والأثمار فسارت بساتين بنفس الاختلاف . هكذا تكون النفوس بعدالموت بتفننها في الأخلاق والأعمال كالرياض الزاهرات والحقول الباهرات فاولا اختلاف الثمر ما جمل البستان ولولا تنوّع الزهر والشجر ما استحسنها الانسان . فعقول الناس بساتين العالم الأعلى كما أن الأشجار والأثمار ببساتيننا . وكل ذلك انما نشأ من الاختلاف يقول الله \_ ولولا كلة سبقت من ربك \_ بهذا الجال (لقضى بينهم فيما فيــه يختلفون) ليمتاز المحقّ من المبطل • ومن الجمال أن يكون في العالم الروحي أرواح شريرة كما نرى في الأرض الحنظل وشوك القتاد وضروبا من الأشجار المرّة . ونظير هؤلاء في نوع الانسان الفجار والكفار ليكون ذلك دليلا على الجال فان الشئ لايعرف إلا بضده و بضدها تميزالأشياء . فبقاء الكافر والمؤمن والصالح والطالح الى أجل معدود لتكمل آجالهم فتظهرأ-والهم ظهورا أجلى ويكون الحنظل مع الموز والاثل معالنخل وهذا هو النظام الجيل وهذا القول ظاهر في علم الفلسفة الحاضرة والعلم الموروث فان العالم كله من أصل واحد هي الحيولي التي لأنعرف إلا بالعقل وعند بعض الحكاء المحدثين أن العالم يرجع الى الجواهر الفردة وهي متماثلة وعند المحققين للى حركات فأما الانسان فان الأرواح قبل حاولها في الأجسام في أوّل نشأتها تكون متماثلة لاتمايز بينها وهكذا أجسام الأجنة في بطون أمهاتها تمكون في أوّل أمرها متشابهة مع حيوانات أخرى ثم ترتقي شيأ فشيأ حتى تخالف سائر الحيوان باستكال الخلق وعند الولادة يكون الاختــلاف بين المولودين من الانسان في أمور محدودة فاذا كبروا وتربواكان هناك خلاف عظيم ولذلك خلقهم الله كما قال في آية أخرى \_ ولذلك خلقهم \_

النتى بالزبرج والزيف بالجيد والله هو العليم الحكيم عم آتى بمسألة أخرى كانت سبب الاختلاف فى النبوّة وهو اقتراح آيات خاصة فقال (ويقولون لولا أنزل عليه آية من ربه فقل اتما الغيب لله) وهو وحده العالم أن هذه الآيات المقترحة فيها مفاسد لانفع فيها (فاتنظروا) نزول ما اقترحره (إنى معكم من المنتظرين) لما يفعل بكم بجحودكم ما نزل من الآيات (ولذا أذقنا الناس رحة) خصبا وسعة وصحة (من بعد ضراء مستهم) أى من بعد شدة و بلاء كأهل مكة إذ حبس

وهذا هو الحق والعلم الصحيح وماعداه فأقوال متفرقة وآراء غير محققة اختلط فيها الحق بالباطل والدهب

عنهم المطر سبع سنين حتى هلكوا من الجوع والقحط ثم رجهم الله فأنزل عليهم المطر الكثير حتى أخصبت البلاد فلم يتعظ الناس بذلك بل رجعوا الى الفساد كما من في قوله .. واذا مس الانسان ضر دعانا لجنبه .. الى قوله \_ مرة كأن لم يدعنا الى ضرّ مسه\_ ولذلك جاء جواب \_ واذا أذقنا \_ موافقا لذلك الجواب مع ايمناح وتنويع فقال (اذا) هي للفاجأة واقعة في جواب اذا الأولى كما تقع الفاء أي فني الحال (لهـــم مكر في آيانناً) بالطعن فيها والاحتيال في دفعها (قل الله أسرع مكرا) منكم قد دبر عقابكم قبل أن تدبروا كيدكم ولقد تقدّم عقابهم في سورة الأنفال والتوبة وآل عمران . والمكر اخفاء الكيد وهو من الله الاستدراج والجزاء على المكر (إنّ رسلنا يكتبون ماتمكرون) الرسل هنا الحفظة فليس يخفي على الله خافية . ولما كان هذا القول ومامر قبله وهو \_ واذا مس الانسان ضرالخ \_ دالين على سرعة تقلب الانسان وعدم وفائه واتعاظه وكان حذا للقام يحتاج الى ايضاح أردفهما بثالث دلالة على أنه أمر يجب النظر فيسه فان علم الثبات وسرعة التقلب وجحود النعم يورث العذاب الأليم ولذلك قال (هوالذي يسيركم في البرّ) بأرجلكم وبالدواب والقطرات الجاريات والعربات والسيارات الجاريات بالكهرباء وغيرها وفىالهواء بالمراكب الهوائية والمطاود جع منطاد (والبحر) بالسفن العائمة والغاطسة (حتى اذا كنتم في الفلك) السفن (وجرين) أي السفن (بريح طيبة) لينة الهبوب (وفرحوا بها) أي بتلك الربح للينها واستقامتها (جاءتها) أي الفلك وهنا اعتبرت جعا كأسد وهي مفردة كقفل (رج عاصف) ذات عصف أي شديدة الهبوب (وجاءهم الموج من كل مكان ) يجيئهم الموج منه (وظنوا أنهم أحيط بهم) أي أهلكوا وستت عليهم مسالك الخلاص (دعوا الله مخلصين له الدين) من غمير اشراك لأنهم رجعوا الى فطرتهم لزوال العوارض المانعة من ذلك قائلين (الن أبجيتنا من هـذه لنكونن من الشاكرين) نسبتك مؤمنين بك متمسكين بطاعتك (فلما أبجاهم أذا هم يبغون في الأرض) يفسدون فيها (بغير الحق) مبطلين فيه (يا أيها الناس انما بغيكم على أنفسكم) فان وباله عليكم وأيضا هو على أمثالكم و بني جنسكم وجميع الناس متضامنون والبغي على من نفعه عائد عليك ضار "بك. تمتعون (متاع الحياة الدنيا) على النصب أوذلك متاع الحياة الدنيا على الرفع (ثم الينا مرجعكم فننبشكم بماكنتم تعملون البالجزاء عليه . انتهى التفسير اللفظى

اعلم أن هذا القسم مُتُمــل بمُا قبله وصلته بقوله تعالى ــ هوالذى جعل الشمس ضياء ــ الى قوله فى آخر القسم ــ وتحيتهم فيها سلام ، وآخر دعواهم أن الجد لله رب العالمين ــ

لقد تبين لك هناك أن السلام على ﴿ ثلاثة أنواع ﴾ سلام الناس بعضهم على بعض يوم القيامة ، وسلام الملائكة ، وسلام الله تعالى ، ولابد من شرح هذا الموضوع شرحا وافيا حتى يعرف اتصال هذا القسم عما قبله واذن يظهر لك سر مكنون وجوهر بديع وعب عجاب ، وهنا أصلان ﴿ الأصلالأول ﴾ أن هذا المقام عبارة عن مبحث في السعادة والسلام والأمن ، فسكل من كان من الناس أهدأ بالا ورضى فهو الى السعادة أقرب ، وكل من كان جزع النفس مضطرب القلب حزينا متألما أوطامعا أوما أشبه ذلك فهو الى الشقاوة أقرب على مقتضى ما انصف به قلة وكثرة ، وإذا كنت أيها الذكي عن تابعوا هذا التفسيرفقد عرفت الشقاوة أقرب على مقتضى ما انصف به قلة وكثرة ، وإذا كنت أيها الذكي عن تابعوا هذا التفسيرفقد عرفت ذلك ﴿ الأصل الثاني ﴾ أنه لا يتفق الامن والسلام والراحة فجميع الناس في الدنيا دائما في ألم ومطالب تزعج لب اللبيب وتوغر صدر الحليم فالخير والشر مقرونان في قرن ، وعليه تسكون السعادة عالة في هذا الوجود فبانضهام الأصل الثاني للا ولى يتناقضان ولا يجتمعان وهذا الرأى وهو عدم السعادة في الدنيا قال به كثير من المقلاء ، وهناك سعادات اكتسابية يكتسبها الناس تقريبهم اليها وهي

(١) إنا تجد المسلم في الصلاة يسلم ٢٦ في الصاوات الخس المفروضة فاذا انضمت اليها النوافل بلغ القدر ضعفا أوأضعافا

(٧) ولامعنى لهذا السلام إلا تذكرة المسلم بالأمن وراحة الضمير و بعد المكروه وجميع المصائب فهو يسلم على الأنبياء والصالحين وعلى نفسه بهسذا المعنى . فالمسلم مأمور بطريق دينه أن يعتقد أنه فى أمان من كل مكروه . وأين هذا . ذلك ﴿ بثلاث طرق ﴾

الطريق، وبه طريق الايمان فكاما أصابته مصيبة يقول \_ إنا لله وإنا اليسه واجعون \_ وليس يكون ذلك باللسان وحده فيرى أنه يحمد الله رب العالمين أى رباهم باللين والشدة المعبر عنهما بالرحة وملك يوم الجزاء ، ويقول تعالى \_ ونباوكم بالشر والحير فتنة \_ فتى أحضر المرء في نفسه أن المكروه من الله وأن الله لايفعل الاخيرا واطمأن لذلك كما في قوله تعالى \_ قل لن يصيبنا الا ماكتب الله لنا \_ وقوله \_ هل تر بصون بنا الااحدى الحسنيين \_ فان عنده نوع سعادة ، فههنا أمران (الأول) اسناد الأمر لله وهذا عند المستعد له يعطى بعض الراحة القلب ولهمذا الاشارة بقوله \_ ان ذلك في كتاب ان ذلك على الله يمير والكيلا تأسوا على مافاتكم ولاتفرحوا بما آتاكم \_ فتى أيقن العبد أن كل شئ معلوم عندالله ارتاح قلبه جدّا ووصل تأسوا على مافاتكم ولاتفرحوا بما آتاكم \_ فتى أيقن العبد أن كل شئ معلوم عندالله ارتاح قلبه جدّا ووصل الى السلامة على شرط الايقان فتكون الحوادث مثل الليل والنهار (الأمراك) في أن يرى كل مكروه ظاهرا فو عبوب باطنا ويرى كل شر أهبه بالحجامة أوشرب الدواء الكريه فيكون متألما منه ولكنه راض وهذا نوع من السعادة وله الاشارة بقوله \_ هل تربسون بنا الا احدى الحسنيين \_ حيث جعل القتل حسنى وأى مصيبة أعظم من الموت حتى ان الصحابة كانوا يسرعون الى الحرب الذاك (الطريق الثالث) طريق الصبر وقوة العزية وهى التي شرحتها لك سابقا في لفز قابس في سورة البقرة وكذلك طريق كتاب (الكوخ الهندى) الذي أعطيتك صورة منه سابقا تلخص مقصوده ، واليه الاشارة بقوله تعالى \_ فاصعبركا صبر أولوا العزم من الرسل \_ وقوله \_ و بشر الصابرين \_ وما أشبه ذلك

فهذه الامورالثلاثة تعطى الانسان سعادة كسبية مادام فى هذه الحياة ، ومستحيل أن يصل الانسان الى عمام السعادة فى هذه الحياة الا قوم مذهولون ذهولا دينيا أودنيو يا بأن فارقوا احساسهم فكيف يحزنون ، فالسلام فى الصلاة وتسكراره فى الركعات يوقظ نفس المسلم الى أحد هذه المرانب عسى أن يصل الى درجة الراضين وان كانوا فى مكروه وهذه نوع من السعادة والسلام فى هذه الحياة ، هذا هو السر" فى تكرار السلام فى الصلاة ، فاذا مات المسلم أحس" بالسلامة من الآفات و بالأمن اذا كان صالحا و يحس ا خوانه بذلك في حيويه به ، وليس ذلك تحية لفظية كما فى الدنيا بل المعانى هناك متجلية كما تجلت الألفاظ فى هذا العالم فاذا ارتقوا عن هذه الدرجة حيتهم الملائكة ثم حياهم اللة فى الآية \_ والملائكة يدخلون عليهم من كل باب وفى آية أخرى \_ تحيتهم يوم يلقونه سلام \_ فتى حصل لقاء الله كان هناك السلام ، واللقاء هنا علمى فن كان أكثر علما بالله كان أقرب السلامة والامن ، فقد يموت المرء ولا يلتى إلا العنداب و يحجب عن ربه فأين السلامة ولن يلاقى ربه إلا بريئا من الذنوب كامل النفس ، هنالك تفاض عليه العلوم و يدرك سر" الخليقة واذن لا يكون هناك غم ولاهم لأنه وصل الى منتهى السعادة

فعلى الانسان أن يجد في الأخلاق والعلم ومنفعة الناس حتى ينال السعادة الروحية ويزيد من ربه قربا ولن ينال السعادة في الآخرة وهو لم يحصسل أوائلها في الدنيا بالاكتساب وتطمئن نفسه في الدنيا بعض الاطمئنان وهذا يكمل له بعد الموت . أما الذي مات مضطرب الفكر لاثبات عنده إما لجهالته واما أذ بو ه فذلك لا يسعد في الآخرة لأنه لاسعادة في الآخرة إلا اذا كانت أوائلها في الدنيا فقوله \_ تحيتهم فيها سلام هو وآخر دعواهم أن الحسد لله رب العالمين \_ مردد لصوت السلام في الدنيا وفي المقابلات بين الناس والمحامد التي يحمدها الله والمعانى العلمية التي أدركها الانسان في نظام هذا الوجود . فبدأ السلام والسعادة في الألفاظ في الصلاة . وأوسطها في اكتساب ذلك بالايمان وتهذيب النفس ، ونهايتها حصول السعادة والسلام فعلا

وهو المعبرعة بسلام الملائكة ثم سلام الله تعالى (تحيتهم يوم يلقونه سلام) هذا هو القسم المتقدّم . ثم أتبعه بما هو فى معناه كالمتمم له فقال . إن الناس يبعدون عن السعادة والسلامة بعدا شاسعا جدّا لتفريطهم فى المقصود من معنى السلام فى صلواتهم وجهلهم القصد من تكرار السلام (ذلك) أنهم اذا أصابتهم مصيبة وهم لم ينالوا درجة من درجات السعادة المتقدّمة سئمت أنفسهم وكرهوا الحياة ولعن الرجسل أهله ومن حوله وتمنى الموت ، ولوأننا سارعنا الى اجابة الشرّ كما نسرع الى الخيرهلك الناس ، فهذا دليل أن هذا الانسان سخلق هلوعا له يعنى اذا مسه الشرّ جزوعا به واذا مسه الخيرمنوعا وكان يجب أن يكتسبصفة الثبات بأحد الامورالثلاثة المتقدّمة ، وانما عبر بقوله لا يرجون لقاءنا السعارا بأن هذه الآية من توابع ماقبلها وأهد الله الما يكون المروح المهذبة الكاملة علما وأخلاقا وغيرها منحط عنها فلا يلقاه فلا يرجو لقاءه

ثم أتبعه بجمل أسوى فذكر أن الانسان لاصبر عنده واذا مسه الضر دعا الله هلعا فاذا زال الضر نسى وانه اذا ذاق النعمة بعد الشقاء والغنى بعد الفقر ساقه البطر الى تكذيب الآيات واتباع سبل الصلالات

وزاد ذلك بما يعتريه فى البحر اذا اضطر بت الرياح واختلفت الأمواج كيف يدعو خالقه فاذا نجاه نسيه فهذه الآيات قررت أن الانسان سريع الانفعال يتمنى الموت اذا أصابه الشر المعدد لتكميله لجهالته ويهلع ويطلب النجاة فاذا نالها غفل وحده الغفلات علامة الشقاء والبعد عن السلامة و بعندها تتميز الأشياء ها انتهى تفسير القسم الثاني

إن ابتهال الأنسان لله اذا أصابه الضر أوأحاطت به الأمواج أووقع في كرب عظيم دليسل على أن للعالم خالقا م ألاترى أن الطفل يلجأ لأمه والفصيل والمجل وأمثالهما كلها ملتجثات الى أمهاتها . هكذا حبات البزر في ظلمات الطين ملتجثات في تغديتها الى الأرض والماء م فاذا ماشب الطفل وقوى الحيوان واشتد النبات اعتمد كل على نفسه بتناول الغذاء من الممار والهواء فهى مستقلات اذا قو يت مبتهلات اذا ضعفت هكذا الانسان القوى اذا أصابه الضر وأحاطت به الأنواء كر راجعا الى مافى داخسل قلبه من نور مخبوء وهو الوجدان الذي يرى أن له مرجعا خارجا عن المادة فيناديه قائلا (يارب) فاذا نجاه رجع الى قوته ونسى ربه كاتفذى النبات بالهواء وحوارة الشمس لما قوى واكتنى الحيوان بالنبات مثلافهذا برهان وجدانى اقناعى على وجود الله

( الْقِينَمُ الثَّالِثُ )

إِنَّا مَثَلُ الْمَيَاةِ الدُّنِيَا كَمَاءِ أَنْرَ اْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ وَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْارْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ رُخْرُفَهَا وَازْيّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ هَلَيْهَا النَّاسُ وَالْأَنْسُ ، كَذَٰلِكَ نَفَصَلُ الْآيَاتِ النَّامَ أَنْهُ الْمُنْ وَالْامْسِ ، كَذَٰلِكَ نَفَصَلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَنَفَكَدُّونَ \* وَاللهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السّلاَمِ وَيَهْدِى مَنْ يَشَاء إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* لِلّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ وَلاَ يَرْهَقُ وُجُوهِهُمْ قَتَرٌ وَلاَ ذِلَّهُ أُولِئِكَ أَصَابُ الْجَنَّةِ مُمْ لِلّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ وَلاَ يَرْهَقُ وُجُوهِهُمْ قَتَرٌ وَلاَ ذِلَّهُ أُولِئِكَ أَصَابُ الْجَنَّةِ مَنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ الْمُالِكُ أُولِيْكَ أَعْمَابُ النّارِ مُ فِيهَا خَالِدُونَ \* وَاللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ السَّارِ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ الل

وَ يَوْمَ نَحْشُرُ مُ جَمِيما ثُمَّ نَقُولُ الِّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانَكُمْ أَنْتُمْ وَشُرَكَاوُ كُمْ فَرَيَّلْنَا يَيْنَهُمُمْ وَقَالَ شُرَكُوا ثَكُوا شَكَانَكُمْ أَنْتُمْ وَشُرَكَاوُ كُمْ إِنَّا تَمْبُدُونَ \* فَكُنَى بِاللهِ شَهِيداً يَبْنَنَا وَ يَبْنَكُمْ إِنْ كُنّا عَنْ عِبَادَيْكُمْ لَغَافِلِينَ \* هُنَالِكَ تَبْلُوا كُلُّ نَفْسِ مَا أَسْلَفَتْ وَرُدُوا إِلَى اللهِ مَوْلاً مُ الْحَقِّ وَصَلًا عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ \*

التفسيراللفظى

قال تعالى (ابحا مثل الحياة الدنيا) حالها الجيبة في سرعة تقضيها وذهاب نعيمها بعد اقبالها واغترار الناس بها (كاء أنزلناه من السهاء فاختلط به نبات الأرض) فاستبك بسببه حتى خالط بعضه بعضا (مما يأكل الناس والأنعام) وهي الزروع والبقول والحشائش (حتى اذا أخسنت الأرض زخوفها) زينتها بالنبات واختلاف ألوانه (وازينت) وتزيئت بأنواع الزين وقد أدخمت التاء في الزاى هه وقرى من تزيئت على الأصل و فقد مثلت الأرض بالعروس وقد أخنت الثياب الفاخوة من كل لون فاكتستها وتزيئت بغيرها من ألوان الزين (وظن أهلها) أهل الأرض (أنهم قادرون عليها) متمكنون من منفعتها محساون المرتها رافعون لعلتها (أتاها أمرنا) عندابنا وهو ضرب زرعها ببعض العاهات بعد أمنهم واستيقانهم أنه قد سلم (ليلا أونهارا لجعلناها) لجعلنا زرعها (حسيدا) شبيها بما يحصد من الزرع في قطعه واستيقائه (كأن لم تفن) كأن لم يغن زرعها أي لم يلبث أي كأن الأشجار القائمة والنباتات الطيبة والزروع البهجة لم تكن غنيت من غني فلان بالمكان اذا أقام به وقوله (بالأمس) هو مشل في الوقت القريب والمثل به مضمون هذا القول وهو زوال خضرة النبات بأة فيصير حطاما بعد ماكان غضا والتف وزين الأرض حتى طمع فيه أهله وظنوا أنه قد سلم من الجوائح (كذلك) كما بينا لكم مشل الحياة الدنيا كذلك نبين جبحنا ودلائلنا لمن تفكر النول الشبهات ويكون اليقين

وهذا القول متصل بما قبله من تقلب الأحوال على الانسان تارة يطلب الموت والهلاك و يلعن الزوج والأبناء لشوكة يشاكها أوزلة قدم يزلها وأخرى يدعو بالنجاة من الضر قاعدا أوقائما فاذا نجاه الله نسى الدعاء والمدعو ، وهكذا شانه عندكل نعمة أزالت الضر فانه يكيد كيدا ويصد عن سبيل الإيمان واذا غشيه الموج ودعا بالخلاص وجاءه الفرج لايذكر النعمة ويرجع الى سابق عهده ، ثم أنبعه بهذا المثل إذ جعل حياة الانسان أوحظوظه أشبه بعروس ذات جمال وبهجة ودلال قد ازينت الناظرين فلبست من الثياب ألوانا وأخنت من كل زينة أشكالا فصارت حوراء في حللها وحلاها

فلما أعجبهم حسنها وفرحوا بها وظنوا أنهم منهامتمكنون أتها صاعقة أو برد أوريم جعلتها حصيدا كأن لم تحكن قائمة بالأمس وهدا مصل للتشبث بالدنيا الراغب في زهرتها وحسنها (ذلك) أن الله لما قال على أيها الناس انما بغيكم على أنفسكم متاع الحياة الدنيا وأبيعه بهذا المثل لمن بغى في الأرض وتجبرفيها وركن الى الدنيا وأعرض عن الآخرة و فالمتشبث بالدنيا يأتيه أص الله وعدابه أغفل ما يكون و فظوظ الدنيا كبهجة النبات معرضة الزوال فجأة كهلاك النبات بصاعقة ونفس الحياة كذلك يخترمها الموت فجأة والانسان لايشعر بذلك و فياة الانسان الموت معرضة كل حين وشبابه وقوّته وصحته وماله وواده وسروره والداته كل ذلك قد ضرب له هذا المثل و فالحياة كتلك العروس والقوّة والبأس والذكر والصيت والجال ولذاته كل ذلك قد ضرب له هذا المثل والفناء في لمح البصرأ وهوأقرب و فيم من جميل أذهب جاله المرض و وغني أهلك ماله الجواهم و عاقل ذكي قتل الذكاء والعقل هوم وأشجان فذهب الى المارستان

وذى بنين شهود للحافل قوّاد للجحافل حصدتهم المنون وهم لايشعرون فأصبح فريدا وحيدا . وكم من ذى صبت بعيد وذكر جيل أخنى الدهر على ذكراه بريبة ذكروها وشنعاء تبينوها وذنوب أشاعوها فأصبح الممدوح مذموما . وكم من منجب بشبابه وصحته وهومبتهج فخورجاء الموت فجأة فأصبح من أهل القبور . هذه المعانى وأمثالها داخلة فى هذا المثل

وأعلم أن هــذا المثل وما تقدّمه انما جاء بعد قوله في آخر القسم الأوّل \_ تحيتهم فيها سلام\_ تبيانا لما عليه الناس في الدنيا من عدم السلامة ومن الشقاء والذلة وذم الحياة والهلع والجزع وما أشبه ذلك من كل مايوجب الاضطراب كما تقدّم في مثل البحر وأمواجه والنجاة منه الخ ماذكرنا وقرّرنا . وهكذا نفس الحياة وحظوظها الخ . فلما أبان ذلك أيما تبيان وأظهر كيف تكون عدم السلامة في هـذه الدار وكيف يكون الاضطراب والزوال أتبعه بما هو المقسود فقال (والله يدعو الى دار السلام) ومعاوم أن النكرة اذا أعيسدت معرفة كانت عين الأوّل فهو سبحانه يقول ما أنتم هؤلا. عرفتم حياتكم ونصبها وتقلب قاوبكم وحظوظكم واخترام آجالكم في حدم الدار التي لاسسلام فيها بحسب طبيعتها فهاأنا ذا أدعوكم الى دار الأمان والاطمئنان والسلامة للذكورة في قولى \_ وتحيتهم فيها سلام \_ فها أناذا أدعوكم الى دار السلامة من الآفات بعد ماتبين لكم للهالك والمشاق . ثم قال (ويهدى من يشاء) بالتوفيق (الى صراط مستقيم) لأن الناس مختلفون أتى بنظيره هنا بعد دعوته الناس إلى دار السلام فقال (للذين أحسنوا الحسنى) أى الجنة (وزيادة) مى النظر الى وجه الله الكريم . والنظر لوجه الله الكريم هنا معناه ازدياد العلم بالياته وجماله وحكمه وعجائب وبدائعه . وكما ازداد علما ازداد بهجة فهذا النظر بهجة الحكاء والأنبياء وهو يقابل ــ وآخر دعواهم أن الحديثة رب العالمين \_ هناك . فقد تبين هناكيف تكون دار البلاء ثم كيف تكون دار السلام ثم كيف يكون ازدياد العلم بالله المعبر عنه بالنظر . وأنت أيها الذكى تعرف من نفسك الآن أمن أهل الجنة أنت أم من أهل النظر لوجه الله فان كنت صالحًا ولكن لاشغف لك ولالذة في العلم بهذا العالم فأنت تكون في الجنسة وهي دار السلامة . فأما اذا كنت في جال العاوم راغبا ورأيت في نفسك لذة وغراما بها فاعلم أنك ستنظر وجه الله حتما بعد الاستعداد التام

روى صهيب أن رسول الله على قال (اذا دخل أهل الجنة الجنة يقول الله تبارك وتعالى أتريدون شيأ أزيدكم فيقولون ألم تبيض وجوهنا ألم تدخلنا الجنة وتنجنا من النار قال فيكشف الحجاب فا أعطوا شيأ أحب اليهم من النظر الى ربهم تبارك وتعالى ثم تلا هذه الآية للذين أحسنوا الحسنى وزيادة ل أخرجه مسلم

فالعاتة مستوعاته وقراءة العاوم قديمها وحديثها فينفع أحدهمالناس بالعلم كما ينفعهم الله بالحلق ثم أحدهم الدنيا بعشق مصنوعاته وقراءة العاوم قديمها وحديثها فينفع أحدهمالناس بالعلم كما ينفعهم الله بالحلق ثم أحدهم يعرب في معارب الحكال متشبها بمحبوبه سائرا في طريقه محبا خلقه ناظرا الى جاله الذي ترتى أصناف الشجر والنجم والقمر حتى اذا فاجأته المنون أصبح عند من كان محبوبه وصار الغائب مشهودا والحبوب موجودا وأدرك إذ ذاك أنه كان معه ولكنه هو عنه محجوب و واذا سمعت سيدنا عليا كرم الله وجهه يفسر الزيادة بلؤلؤة واحدة لها أر بعة أبواب فها ذلك إلا عين ماذكرناه وما اللؤلؤة إلا هذا العالم المخاوق يظهر العالم مجلوا جيلا بهيا كاؤلؤة وهو مبدأ النظر أوجه الله الكريم فان العالم الذي نحن فيه جيل كاللؤلؤة ومستحيل أن يعرف الانسان جاله إلا بالعلم ومتى عرف الجدال عرف من هو الجيل وهذا هو النظر عينه فسيدنا على يرى الى هذا المقام الآنه يعز على الأفهام فعرفه بمثال الأن الحقيقة تخفى على العوام وكثير من الخواص

بِالْمُسْدِينَ \* وَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقُلْ لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنْهُ بَرِيوْنَ مِمَّا أَعَلُ ، وَأَنَا بَرِي ﴿ مِنَّا تَمْمَلُونَ ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُوا لاَ يَمْ قِلُونَ \* وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْظُرُ إِلَيْكَ أَفَأْنْتَ تَهْدِى الْمُنْيَ وَلَوْ كَانُوا لاَ يُبْعِيرُونَ \* إِنَّ اللهَ لاَ يَظلِمُ النَّاس شَيْنًا وَلَـكُنَّ النَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ كَأَنْ كَمْ يَلْبَقُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ يَتَمَارَفُونَ يَنْنَهُمْ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بلِقَاء اللهِ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ \* وَإِمَّا نُرِينَكَ بَعْضَ الَّذِي نَمِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّينَكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِمُهُمْ ثُمَّ اللهُ شَهِيدٌ عَلَى ما يَفْعَلُونَ • وَلَكُلَّ أُمَّةٍ رَسُولُ فَإِذَا جَاءِ رَسُولُهُمْ قُضِيَ يَنْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَثُمْ لاَ يُظْلَمُونَ \* وَيَقُولُونَ مَتَى هُـــذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* قُلْ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلاَ نَفْما إلاَّ ماشاء اللهُ لِكُلُّ أُمَّةٍ أَجَلُ إِذَا جاء أَجَلَهُمْ فَلَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ \* قُلْ أَرَأْ يَثُمْ ۚ إِنْ أَتَاكُمُ عَذَابُهُ بَيَاتًا أَوْ نَهَارًا مَاذَا يَسْتَعْجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ \* أَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ آمَنْتُمْ بِهِ آلَآنَ وَقَدْ كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُون \* ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذَابَ الْخُلْدِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ \* وَيَسْتَنْبُو أَنَّكُ أَحَقُ هُوَ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ كَلَقٌ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِرِينَ \* وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ طَلَمَتْ ما فِي الْأَرْضَ لَا فَتَدَتْ بِهِ وَأُسَرُوا النَّدَامَةَ لَكَا رَأُوا الْعَذَابَ وَقُضِيَ يَنْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَمُ لاَ يُظْلَمُونَ \* أَلاَ إِنْ لِلهِ مَافِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ أَلاَ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ مُمْ لا يَعْلَمُونَ \* هُوَ يُحْدِي وَيُمِيتُ وَإِلَيْهِ ثُرْجَعُونَ \* يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءِنْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشَفِاءُ لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدًّى وَرَجْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ \* قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَجْمَتِهِ فَبِذَٰلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيز مِمَّا يَجْمَعُونَ \* قُل أَرَأ يَمُ مَا أَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِن رِزْقٍ خَهَلَتُم مِنْهُ حَرَاماً وَحَلالاً قُلْ آللهُ أَذِنَ لَكُمُ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ﴿ وَمَا ظُنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِب يَوْمَ الْقيَامَةِ إِنَّ اللهَ لَنُو فَضْلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ مُ لاَ يَشْكُرُونَ \* وَمَا تَكُونُ في شَأْنِ وَمَا تَتْلُوا مِنْهُ مِنْ قُرْآنِ وَلاَ تَمْ مَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُغييضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبُّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرَ إِلاَّ فَ كِتَابِ مُبِينٍ \* أَلاَ إِنَّ أُولِياء اللهِ لاَخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ مُمْ يَحْزَنُونَ \* الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا

﴿ التفسير اللفظى ﴾

(قل من يرزقكم من السماء والأرض) باسباب سماوية كالضوء والمطر ومواد أرضية فيكون منهما النباتُ والحيوان الح (أم من يملك السمع والأبسار) يستطيع خلقهما وتسويتهماتسوية بديعة تقدّم شرحها في سورة آل عمران ومن يحميهما من الآفات العارضة (ومن يخرج الحيّ من المبت ويخرج الميت من الحى") أى من ينشئ الحيوان من النطفة والنطفة منه مثلا وشرح ذلك مذكور في تفسير سورة الأنعام (ومن يدبرالأمر) ومن يلي تدبير أمر العالم كله عاويه وسفليه (فسيَّقُولون الله) فسيجيبونك عن سؤالكُ أَنْ القادر على هنده هوالله (فقل أفلاتتقون) الشرك في العبودية اذا اعترفتم بالربوبية (فذلكم) أي الذي تولى هذه الامورالمستحق للعبادة (ربكم الحق) الثابت ربوبيته فهوالذي أنشأكم وأحياكم ورزقكم ودبر أموركم وهو المالك لسمعكم وأبصاركم (فساذا بعد الحق إلا الضلال) استفهام انكارى أى ليس بعد الحق إلا المنلال (فأنى تصرفون) عن الحق الى المسلال أي فكيف تفعلون ذلك . وكما حقت الربوبية لله أوأن الحق بعده المنسلال ثبتت كلة الله وحكمه على الذين تمردوا في كفرهم وخرجوا عن جلاة الاسلاح وفسدوا لأنهم لايؤمنون وهذا هو قوله تعالى (كذلك حقت كلة ربك) الى قوله (أنهم لايؤمنون) ثم آخذ يقيم الحجة عليهم فوق ماتقدّم فأخذ يحاورهـم بطريق الاستفهام الانكارى في أمرّين (١) خلق هـذه العوالم ابتداء منظمة واعادتها (٧) وايجاد الأدلة والمعاتى والآراء والحجج التي تهدى النفوس الى مطالبها الحقة فأجاب عن الأوّل بأن الله هو الله يبدأ الخلق ثم يعيده لأن لجاجهم لايدعهم يعسترفون بها وعن التاني بأن الله هو الذي يهدى للحق لأنه نصب في هــذا العالم دلائل وجعـل نواميس تبهرالعقول وتنتج عادما كشيرة يستخرج منها الناس أمور معاشهم ومعادهم ه أخذ يتم الكلام في القسم الثاني لأنه المهم في مقام الهداية فقال هــل الذي ينير المسالك و يوضح المشكلات و ينصب الأعلام أولى بالاتباع أم الذي هو كالأعمىالعاجز لابهتدى إلا أن يهديه سواء . فكيف تحكمون أيها الناس بما يقتضي صريح العقل بطلانه . وكيف تكون الأصنام القائمة العمياء التي لاعلم لها هادية . فالله الذي ملا هذا العالم بالنواميس المنيرة السبل أولى بالانباع \* يقال هدى للحق والى الحق وكلاهما في الآية وقوله (أمّن لابهدّى إلا أن يهدى) أي من لا يهتدي إلا أن يهم عني به وقري مسيهتي بفتح الياء والهماء وتشديد الدال وبكسر الهماء وفتح الياء و بكسر الياء والحساء و بسكون الحساء وتشديد الدال أى يهتسدى فى الجيع وحذا قوله تعالى \_ قل حسل من

شركائكم \_ الى قوله (فالكم كيف تحكمون) ثم قال (وما يتبع أكثرهم) فيا يعتقلون (إلاظنا) مستندا إلى الخيال والمراد بالأكثر الكل (إنّ الظنّ لايغني من الحقّ من الملم والاعتقاد الحق (شيأ) من الاغناء (إنَّ الله عليم عما يفعلون) هذا وعيد لهم على اتباعهم الظنَّ واعراضهم عن البرمان (وما كان هذا القرآن أن يفترى من دون الله). أي افتراء من الخلق (ولكن) كان (تصديق الذي بين يديه) مطابقا لما تقدُّمه من ألكتب الالحمية المشهود بصدقها والنبي ﷺ لم يتعلم علما ولم يأخذ عن أحد وقدجاء في القرآن قصص وأخبار مطابقة لما في التوراة والانجيل . فكيفُ يكون ذَلك وهو لم يتعلم ولوأنه لم يطابق مافى قلك الكتب لشنوا عليه الغارة الشعواء ولأنزلوه في منزلة هو منها براء . فهذا معنى قوله \_ ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شئ \_ وتفصيل ماحقق وأثبت في المقائد والشرائع (لار يب فيسه) منتفيا عنه الريب كائنا (من رب العالمين) فأخباركان أربعة تصديق . وتفصيل . ولاريب فيه . ومن رب العالمين (أم يقولون) بل أيقولون (افتراه) محد على والحمزة للاستفهام الانسكاري (قل فأتوا بسورة مشله) في النظم والبسلاغة وقوّة الممنى على وجه الافتراء فانكم مشلى في العربية بل أنتم أشدٌ نمر"نا وأقرب تمكنا منها بأساليب النظم والناد (وادعوا من استطعتم من دون الله) أي وادعوا للاستعانة على الانيان بمثله مااستطعتم من خلقه (إن كمنتم صادقين) أنه خلقه (بل كـذبوا) سارعوا الى التكذيب (بمـا لم يحيطوا بعلمه) بالقرآن أوّل ماسمعوه قبل أن يتسدبروا كآياته و يحيطوا بالعلم بشأنه كالقصص التي قصها وأخبار البعث والنشور والجنة والنار التي ذكرها فانهم ينكرونها لجهلهم بها (ولما يأتهم تأويله) ولم تبلغ أذهانهم معانيه ولم يعرفوا بعد تأويل مافيه من الاخبار بالغيوب حتى يتبين لهم أصدق أم كذب (كذلك كذب الذين من قبلهم) أنبياءهم (فانظر كيف كان عاقبة الظالمين) فسيعاقبون كما عوقبوا اذا أصروا على العناد (ومنهم) من الكذبين (من يؤمن به) أي سيؤمن به و يتوب عن كفره (ومنهسم من لايؤمن به) فما يستقبل بل يموت على الكفر (ور بك أعلم بالمفسدين) بالمعاندين أوالمصرين (وان كذبوك) و يئست من اجابتهم (فقل لى عملى) جزاء أعمالي (ولكم أعمالكم) أي جزاء أعمالكم (أنتم بريؤن عما أعمل) فلانؤاخ ذوني به (وأنا بريء عما تعملون)من أعمالكم فلاأ واخذكم بهاوهذا في حال السمف فلما حان حين الفوة تغيرت الحال (ومنهم)أى من هؤلاء (من يستَمعون اليك ) حين تقرأ القرآن وتعلم الشرائع ولكنهم لايقباون كأنهم صم (أفأنت تسمع الصم) أى أتقدر على اسماعهم (ولو كانوا لا يعقاون) أي ولوانضم إلى صممهم عدم تعقلهم عنا أسدل على العقول من الأوهام وما أوحت اليه العادة وما انخدعت الممن الأضاليل (ومنهممن) ناس ينظرون اليكو يعاينون أدلة صدقك وأعلام نبؤتك ولكنهم لايسد قون كأنهم عمى لاينظرون بأبسارهم (أفأنت تهدى العمى ولوكانوا لايبصرون) أى أتحسب أنك تقدر على هداية العبى ولوائضم الى فقد البصر فقد البصيرة فهؤلاء كالصمالعبى الدين لاعقول لهم وهؤلاء لا يمكن ايمانهم . وكل ذلك بنظام ثابت وحكمة عالية فان ذهاب البصائر وقلة التفكر والعلم والانهماك في التقليد أعا جاءكه بالآستعداد والأستعداد في النفوس سائر بنظام الخليقة وهذا النظام حواصالح للوجود فلاظلم فيه لأن الظلم وضع الشئ في غير موضعه (إنّالله لايظلم الناس شيأً) لأنه لايفعل إلاعلى مقتضى البلم والعلم متعلق بالحقائق الثابتة التي تقتضيها الحكمة (ولكن الناس أنفسهم يظلمون) لأن هذه محقائقهم التي علمها الله وعلى مقتضاها كان الاستعداد ومن الاستعداد الناقص والتام . وهؤلاء في تقصيهم كالحشب يصلح للوقود ولاظلم في ذلك وغيرهم كالممر يأكله الانسان وكلاهما يقتضيه النظام المام • ثم هناك وراء هذا أبحاث لأيجوز ذكرها في مثل هذا التفسير العام وليس ماذكرناه بمثلج للصدور ولاشاف لما في القاوب فان هذا وراءه أسئلة كثيرة توجه على هذا ولسكن لاسبيل الى الاجابة عليها فيجب على طالب الحقاق أن يفتح لنفسه باب العلم والعلم واسع بابه والله يعطى من يشاء . والتصريح بالحقائق يريك جمال الله بأوسع معانيه

رأن رحته واسعة فاطلب هذا منه هو ولاتفهم العائمة لئلا يقدحوا عليك في دينك وأنت على علم تام ثم قال واذكر يامحد يوم نجمع هؤلاء الشركين لموقف الحشر ومعنى الحشرانواج الجاعة وأزعاجهم من سكانهم كأنهم لم يلبثوا في قبورهم أوفي الدنيا إلا قدر ساعة من النهار وذلك لحول مأيرون أي ويوم تحشرهم حال كُوتِهم مشبهين بمن لم يلبث الا ساعة وحال كونهم (يتعارفون بينهم) وهي حال مقدّرة أي يعرف بعضهم بعضا كأنهم لم يتعارفوا إلا قليلا وهذا أوّل ماينشرون ثم ينقطع التعارف لشدّة الأمر عليهم وحال كون الذين كذبوا بلقاء الله قد خسروا أنفسهم (وماكانوا مهندين) الى مايصلحهم وينجيهم (واما نرينك) نبصرك (بعض الذي نعدهم) من العذاب في حياتك كما أراء ذلك يوم بدر والغزوات بعده وفتح مكة كما تقدّم في سُورة النوبة (أوتتوْفينِك) قبل أن نريك (فالينا مرجعهم) فنريكه في الآخرة أي اما نرينك بعض اللَّمي نعدهم فبها ونعمَّت \_ أونتوفينك فالينا مرجعهم \_ فهذه الجلة جواب \_ نتوفينك \_ (ثم الله شهيد على مايفعالون) أي مجاز عليسه فالشهادة أريد نتيجتها وهي المجازاة (ولكل أمّة) من الأمم (رسول) يبعث اليهم ليدعوهم الى الحق (فاذا جاء رسولهم) بالبينات فكذبوه (قضى بينهم) بين الرسول ومكذبيه (بالقسط) بالمدُّل فأنجينا رسلنا وأهلكنا المكذبين (وهم لايظامون) والنجاة والحلاك في الدنيا وهومعلوم وفي الآخرة بأن يشهدالرسول عليهم بالكفر والايمان فيقضى بالعقاب والثواب كما قضى بالهلاك والنصر فى الدنيا (ويقولون) استبعادا لهذا الوعد واستهزاء به (متى هسذا الوعد إن كنتم صادقين) يا أيها الني ويا أيها الومنون (قل لأ أملك لنفسى ضرًّا ولانفعا) فكيف أملك لكم فأستجل في جلب العداب اليكم (إلا ماشاء الله) أي ماشاء الله من ذلك كائن (لكل أمّة أجل) مضروب لهلاكهم (اذا جاء أجلهم فلايستأخرون ساعة ولايستقدمون) لايتأخرون ولاينقدَّمُون فلانستجاوا فيجيءوقتكم وينجز وعدكم (قل) يامجد لأهـل مكة (أرأيتم) أي أخبرونى (ان أتاكم عسدابه) الذي تستجاون به (بياتا) ليسلا (أونهارا) وأنتم في طلب معاشكم (ماذا يستجل منه الجرمون) أي أي شي من العذاب يستجاونه وكله مكروه لايلام الأستجال . وهذه الجلة الاستفهامية جواب ان • والجلة الشرطية كلها متعلقة بأرأيتم أى أخبرونى أى شئ تستجلون من العذاب أن نزل بكم وكله مكروه لايلائم الاستجال (أ) تستجاون العذاب (ثم اذا ماوقع) عليكم ونزل بكم (آمنتم به) أى آمنتم بالله وقت نزول العــذاب وهو وقت اليأس كما سيأتى في هــذه السوّرة من أيمـان فرعُونُ وقد أُدركه الغرق وقيل لكم (آلآن) أى أحين وقع العنداب تؤمنون (وقد كنتم به تستجلون) تكذيبا واستهزاء كما قيل لفرعون فياً سيأتي \_ آلآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين \_ فانظر كيف ذكرهذا هنا ليطبق عليه قصة فرعون حتى يعتبروا ويصدّقوا أن الايمان يجب أن يكون وقت القوّة والامكان لا وقت اليأس ثم عطف على قيل المقدّرة (ثم قيل للذين ظلموا نوقوا عذاب الخلد) الدوام (هـل تجزون إلا بمـا كنتم تكسبون) من الدرك والتكذيب (ويستنبؤنك) ويستنجزونك فيقولون انكارا واستهزاء (أحق هو) أى ما جثت به من وعد وقرآن ونبوّة تقوله بجدّ أم باطل تهزأ به (قل اى وربى انه لحق) نم وربى ان العداب لكائن وإيمن لوازم القدم وأذلك يوصل بواو في التصديق فيقال اي والله ولايقال اي وحده ومنه ﴿ ابوه ﴾ عنزل أى والله (وما أنتم عجزين) بفائتين العذاب (ولوأن لكل نفس ظامت) بالشرك أو بالتمدَّى على حقوق الناس أوحقوق الله أهالي (ماني الأرض) من المعادن والأنهار والحزائن (الأفتدت به) جُعلته فدية له أمن العداب فان مأعلكه يقصد به نفع نفسه (وأسرّوا) فعل أسرّ يستعمل لاخفاء التي ولاظهاره فهو من الإضداد وهو هنا بمني أظهروا (الندامة لما رأوا الهذاب) لأنهم بهتوا بما عاينوا عالم يحتسبوه من فظاعة الأمر فلم يقدروا على الكتمان (وقضى بينهم بالقسط) أي وحكم بالعدل بين المؤمن والكافر والرؤساء والمرؤسين والظالمين والمظاومين من السكفار (وهم لايظامون) فيخفف من عذاب المظاوم ويشد في عذاب المظالم وقوله ولوآن لكل نفس ظامت مانى الأرض وفيه حوف امتناع لامتناع واتما امتنع ذلك لأن الملك لله فن أبن يأخذ الكافر القداء وهذا قوله (ألا ان بله مانى السموات والأرض) وقوله (ألا ان وعد الله) أى ما وعد الله به على لسان نبيه على إلى الله وعقاب (حق ولحكي أكثر الناس لا يعلمون) والى الإ ظاهرا من الحياة الدنيا و هو يحيى و يميت) هو القادر على الاحياء والاماتة (واليه ترجعون) والى حسابه وجزائه مرجعكم فيخاف و يرجى (يا أيها الناس قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما فى الصدور وهدى ورحة للؤمنين) الموعظة ما يدعو الى الصلاح بطريق الرغبة والرهبة و وشفاء الصدور خاوصها من الشكوك وسوء الاعتقاد و فالمعنى اذن قد جاءكم كتاب جع الحكمة العملية التي تبين محاسن الأخلاق ومقابحها والحكمة العلمية التي تشنى الصدور من الجهالة والشك ثم قال وهدى الى الحق واليقين ومقابحها والحكمة العلمية التي تشنى الصدور من الجهالة والشك ثم قال وهدى الى الحق واليقين فليفرحوا) ان فرحوا بشئ (فبذلك فليفرحوا) والفاء في قوله فليفرحوا زائدة نظيرها في قول الشاعر فليفرحوا ان فرحوا بشئ (فبذلك فليفرحوا) والفاء في قوله فليفرحوا زائدة نظيرها في قول الشاعر

وكرر ذلك التأكيد أى ليفرح للؤمنون بفضل الله ورحته أى ما آتاهم الله من المواعظ وشفاء العسدور وثلج اليقين بالايمان وسكون النفس اليه وهذا يقرب من قول قتادة ﴿ فَسَلَ الله الاسلام ورحته القرآن ﴾ وقول غيره ﴿ فَسَلَ الله القرآن ورحته أن ورحته أن جعلنا من أهله ﴾

وهذه الأقوال كلها متقاربة ترجع الى أن العاوم والمعارف عامية أوعملية خير من الامور المادية وهذا هوقوله (هوخير مما يجمعون) من حطام الدنيا فانها سريعة الزوال · واعلم أن المعارف مي مصادر المال فالعاوم مقدَّمة على الأعمال . واذلك قيل ﴿ نية المرء خير من عمله ﴾ والنية من نتائج العلم والعمل نتيجة النية . وقد ظهر في هذا الزمان بأجلى مظهر أن الأم المتعلمة تتغلب على الجاهلة فأصبح العلم مصدرا للقوّة والمال . فالعلم يرق العقول و يصلح الأحوال و يجلب الأموال . فأماً جلب الأموال بالطرأق العقيمة فانه يضيع الوقت ولايرفع النفس الى معالى الأخلاق . فأما العلم واقتناؤه فان صاحبه يعرف من ضروب الأسباب مايسمده و يسعد أمَّته بأدنى عمل كعلم السكهر باء فان استعالمًا في انارة البيوت وجرى المركبات أراح الانسان من عناء المشى والحيوان من تعب الكدّ . فلله در العلم فانه راحة للا جسام وسعادة للقاوب فبالعلم فليفرح العالمون وبالنعم الدنيوية فليفرحوا لا باعتبارها أنفسها بل باعتبار أن الله أنع بها أى فليفرحوا بفنسل الله على العبد لابنفس النعم فن أنم الله عليه بولد أومال أوذكر فليكن فرحه بأنه صدر من الله وأن الله تفضل به عليه لابنفس النعملانها زائلة خسيسة واللذات الخسيسة صائرة للزوال وفأما العلوم والمعارف والفضل الالمي في ذلك وفي النعم المادّية فهو الذي يفرح به العبد . واذا كان القرآن شفاء لما في الصدور وهدي ورحمة المؤمنين وبه و بأمثاله من فنسل الله ورحمت يفرح المؤمنون فسكيف جعلتم عما رزقكم الله حلالا وحواما غرَّمتم على أنفسكم في الجاهلية شيأ وحلاتم آخركا تقدّم في سورة الأنعام إذ قالوا مافي بطون هـذه الأنعام خالمة لذكورنا ومحرم على أزواجنا الى آخر ماتقتم شرحه هناك وكتحريم السائبة والبحيرة والوصيلة والحام فكيف تفعلون ذلك ولاترجعون في التحريم والتحليل الى مانزل في القرآن الذي هوشفاء الخ وهذا قوله تمالى (قل أرأيتم) أخبرونى (ماأنزل الله لسكم من رزق) أى أى شئ من زرع وضرع خلق الله لسكم بانزال الماء من السماء ومنوء الشمس والحاحه على الأرض وانبات النبات وخلق الحيوان وآعائهما (جعلتم منه) أي من ذلك الرزق (حواما وحدادلا) كما تقدّم (قل) بامجد (آلة أذن لكم) أي أخسبوني ــ آلله أذن لكم .. في التحليل والتحريم فأنتم تفعلون ذلك باذنه (أم على الله تفترون) أم أنتم تكذبون على الله في

نسبة ذلك اليه وقولة .. ما أنزل .. ما استفهامية العامل فيها أنزل وكرر .. قل .. المتأكيد . ولما كان الافتراء على الله عظيما أردفه بقوله (وماظن الدين يفترون على الله الكذب) أى أى شي ظنهم (يومالقيامة) أيحسبون أنهم لايجازون عليه ويوم منصوب بالظنّ أى أى شئ ظنّ المُترّين في ذلك اليوم مايصنع بهم وهو يوم الجزاء بالاحسان والاساءة وهذا القول وعيد عظيم لأنه أبههم أمره والاستفهام للتوبيخ والتقريع لن يفترى على الله الكذب ولبس تقريع الكاذبين وتو بيخهم إلا لحدايتهم وانارة السبل لغيرهم اذا لم يهتدوا فعذاب الله وتو بيخه وأمتالهما يقصد بها جيعها هدايتهم وانارة سبلهم وهذا من جلة النم فلذلك أعقبه بقوله (إنّ الله أنو فعنل على الناس) ببعثه الرسل والزال الكتب وتبيان الحلال والحرام وتقريع الكاذبين كما في هذه الآية (ولكنُّ أكثرهم لايشكرون) هذه النعمة ولايتبعون الهدى . ولما كان عموم الفضل من الله لايتم إلا وهو عالم بجميع أحوال العباد ظاهرها وباطنها أعقبه بذلك فقال (وماتكون في شأن) أمر مهـم ويكون أيضا معناه القصد فهو على الأوّل اسم وعلى الثانى مصدر (وماتناو منه من قرآن) أي وماتناو من أجل الشأن قرآنا (ولاتعماون) أيها الناس جيعا (من عمل) أي عمل (إلاكنا عليكم شهودا) شاهدين رقباء مطلعين عليه محمى عليكم (إذ تفيضون فيه) تخوضون فيه وتندفعون من أفاض في الأمر اذا الدفع فيه (وما يعزب عن ربك) ومايبعد عنه ولايغيب عن علمه به وأسل العزوب البعد (من مثقال ذر"ة) وزن نملة صغيرة حراء وهي خفيفة الوزن جدًّا (في الأرض ولافي السهاء ولا أصغر من ذلك) يعني من الدرة (ولا أكبر) يعني منها (إلا في كتاب مبين) يعني في اللوح المحفوظ ولانافيسة للجنس وفي كتاب خـبرها وقرى بالرفع على الابتداء والخبر (ألا إن أولياء الله) الذين يتولونه بالطاعة و يتولاهم بالكرامة (لاخوف عليهم) من لحوق مكروه فالمستقبل (ولاهسم يحزنون) على ماخلفوا من خلفهم فلا من المستقبل يخافون ولاعلى الفائت يحزنون ثم بين من هم فقال أعنى أوهم (الذين آمنوا وكانوا يتقون) الشرك والمعاصى (لمم البشرى في الحياة الدنيا) بالذكر الحسن وثناء الناس عليهم و بمحبة الناس لهم و ببشارة الله في القرآن بالجنة لهم وبالرؤيا الصالحة يراها الرجل أوترى له و بأن يرى الولى عندالنزع مكانه في الجنة و بنزول الملائكة بالبشارة من الله عند الموت لهم فهذه البشارات الستة واردة في كتب التفسير و بعضها في الحديث وسيأتي ايضاح هذا المقام (وفي الآخرة) في الجنة وأن تتلقاهم الملائكة مسلمين مبشرين بالفوز والكرامة وهذا بيان لتوليسه إياهم (لاتبديل لكلمات الله) أي ولانغيير لأقواله ولا اخلاف لمواعيده ومنها ماوعد به أولياءه وأهلطاعته في كتابه وعلى ألسنة رسله (ذلك) أي كونهم مبشرين في الدارين (هو الفوز العظيم) أي النجاة الوافرة فازوا بالجنة وما فيها وبجوا من النار وما فيها . وهاتان الجلتان اعتراض لتحقيق المبشر به وليس من شرط الاعتراض أن يقع بعده كلام يتصل بما قبله . واعلم أن الولى هو الذي اذا رؤى بذكر الله وهو المؤمن التقى وهو الذي يَعب لجلال الله لا لمال ولا لجاه وهو اللَّى يذكر الله بذكره و يذكر اذا ذكر الله وهو من الولاء وهو القرب والنصرة فهو يتقرّب لله بكل ما افترض عليه وهو مشتغل القلب بالله مستغرق في معرفة تورجلاله ولايرى بقلبه غير الله . ولاجوم أن هذه الصفات اتصف بها الأنبياء ومنهم سيدنا محمد على واذا كان الولى لايخاف اذا خاف الناس ولايحزن اذا حزنوا فالأنبياء أولى ولذلك قال (ولايحزنك قولم م) أى تسكذيبهم وتهديدهم وتشاورهم في تدبير هلاكك وابطال أمرك . وكيف تحزنُ وأنت ولي الله كما في آية أخرى \_ إنّ ولى الله الذي نزل الكتاب وهو يتولى الصالحين \_ واذا كان العدكذلك فلايخاف من شي ولا يحزن على شيّ لوثوقه برحة الله في السرّاء والضراء صبح أومرض حي أومات . وكيف يحزن والحياة والموت عنده سيان كما في آية \_ قل هل تر بسون بنا إلا احدى الحسنيين \_ فعل النصر والقتل حسنيين فالقتل في الجهاد حسنى والنصر حسنى ، ولعمرى كيف يحزن من يرى النصر والملك يساويان الموت وترك

الدنيا واذا كان الأمركذلك فكيف به اذا كان الله وعده بالنصروله العزة وحده فان عدم الحزن أحرى فلذلك أعقبت بقوله (إنّ العزّة لله جيما) كأنه يقول كيف تحزن من قولهم فإن الغلبة والقهر والقدرة لله جميعا وقدوعدك بالنصر فأنت ستنصر عليهم فعسلام الحزن إذن وقوله (حوالسميع) أى لأقوالهم (العليم) أى بعزماتهم فيكافئهم عليها وقوله (ولله من في السموات والأرض) أي من الملائكة والتقاين . واذا كان هؤلاء مماوكين لايصلحون للربو بيةً فغيرهم من باب أولى وهذا استدلال على مابعد. وهو (وما يتبع الذين يدعون من دون الله شركاه) وكيف يكونون شركاه وهم عاوكون (إن يتبعون إلا الفاق) أي انما يتبعون ظنهم أنهم شركاء (وان هم إلا بخرصون) يكذبون فياً ينسبون الى الله وقوله (هوالذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه والنهاد مبصرا) أى معنيمًا لتبصروا فيه مطالب أرزاقكم ومكاسبكم ، تقول العرب ﴿ أَظْلَمْ الليل وأبصر النهار ﴾ أى صار ذا ظامة وذا ضياء (إنّ في ذلك لآيات لقوم يسمعون) أي سمع اعتبار وتدبر (قالوا اتخذ الله ولدا سبحانه) تنزيها له عن اتخاذ الولد وتجيب من كلتهم الجاهلة . وكيف يكون له ولد والولد انما يكون ﴿ لأمرين ﴾ أن ينفع أبويه في كبرهما وأن يكون بقاء لل كرهما بعد فنائهما والله (هو الغني) واذا كان الولد لتقوية ضعف الوالد ولغناه من فقره وليتشرّف به من ذله فكيف يكون لله ولد وهو غنى عن ذلك كله (له مانى السموات ومانى الأرض) ملكا ولاتجتمع البنوّة مع الملك . وهاتان الحجتان َ تدحضان أن له ولدا فلا حجة لكم أيها الناس في ذلك وهذا قوله (ان عندكم من سلطان بهذا) أي ماعندكم حجة بهذا القول فان الولد لمن افتقر اليه ولافقر عندي والولد لا يكون علوكا وأنا أملك السموات والأرض ومن فيهنّ فكيف أملك ما أله والملك والولادة لايجتمعان فلذلك و بخهم فقال (أنقولون على الله مالاتمامون) فهذا تو بيخ وتقريع على اختلاقهم وجهلهم ولذلك رتب عليه قوله (قل إنَّ الذين يفترون على الله الكذب) باتخاذ الوله واضافة الشريك اليه (لايفلحون) لايفوزون بالجنة ولاينجون من النارلافتراثهم (متاع قليل) يقيمون به رئاسستهم في الدنيا وهم كافرون (ثم الينا مرجعهم) بالموت فيلقون الشقاء المؤبد (ثم نذيقهم العذاب الشديد بما كانوا يكفرون) أى بسبب كفرهم • انتهى التفسير اللفظى لهذا القسم

﴿ غرائب القرآن في سورة يونس وهود ويوسف بمناسبة قوله تعالى ــ قل من يرزقكم من السماء والأرض ــ الى قوله تعالى ــ ذلكم الله فأنى تؤفكون ــ ﴾

جل الله وجل العلم والحكمة وعظمت المنة وظهرالنور و بهر وتجلت الآلاء بأهرة زاهرة

يارب هل نامت الأثم الاسلامية هذه القرون عن هذه البدائع القرآنية . يقول الله في أوّل سورة يونس التي نحن بصدد الكلام عليها ماملخصه

- (١) ان الدى رباكم هو الدى خلق السموات والأرض
  - (٢) وهو الذي استوى على الملك
    - (۳) وهو الذي يدبر الأمر

و يقول هذا في مقابلة الأول \_ قل من يرزقكم من السهاء والأرض \_ وفي مقابلة الثاني انه يملك أسهاعكم وأبساركم و يخرج الحي من الميت و يخرج الميت من الحي \_ وهذه الأعمال من مقتضى الاستيلاء على الملك وفي مقابلة الثالث \_ ومن يدير الأمر \_

ذكرهذه الأمور في أوّل السورة على هيئة الخبر وذكرها هنا على هيئة الاستفهام وذكر في ختاميهما تدبير الأمر فالعناية متوجهة إلى تدبير الأمر وهذا كقوله في سورة الطلاق ــ الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأمر بينهن لتعلموا أن الله على كل شئ قدير ه وأنّ الله قد أحاط بكل شئ علما ــ • فالعناية موجهة في هذين المقامين إلى التدبير العام والنظام • هذا مقام الشهود

فهذا هو المقام المحمود ومقام الشهود الذي جاء في سورة آل عمران \_ شهد الله أنه لااله الا هو والملائكة وأولو العلم قائمًا بالقسط لااله الا هو العزيزا لحسكيم .. أنزلت يا للله القرآن وصر فت فيه من كل مثل وقات في هذه السورة كما قلت في غيرها . بإعبادي هاأناذا أدبر الأمر من السهاء الى الأرض فانظروا هده الشاهد وزوروا هذه للعاهد أماأنا فقد عجبت كل العجب من أم ينزل كتابها موجها عنايت الى هدذا للقام الحمود ومقام الشهود مقام العلم والحسكمة مقام الحسكاء الذين يقرؤن عاوم هدده الدنيا فبها يعيشون وبها يوقنون وبها يعرجون الى العالم القدسي . باليت شعرى هل يعسلم الناس بعدنا . هل يعامون أن سياسة القرآن وان كانت متوجهة الى الدعوة الى الله قد تضمنت جيع مطالب الدنيا فانه يستحيل علينا أن نشهدهذا التدبير والنظام إلا بعد دراسته ومتى درسناه قام فريق منا فاختص بالمقام الحمود مقام الشهود فعرجت روحه الى المقام الأقدس وهذا كقوله في سورة البقرة \_ لعلكم تتفكرون في الدنيا والآخرة \_ جميعالعاوم الكونية مبدؤها النظام الدنيوي ونهايتها الرقى العقلي وشهود التدبير . واني أحدالة وأشكره أن هيأ الأسباب وأعدّ العدد لهذا المقام بهذا التفسير فهو أن شاء الله كافلن قرأه أوجله وفهمه يهديه إلى مقام الشهود وبه يكون من أولى العلم الذين هم معطوفون على الملائكة الذين يشهدون الوحدة سارية في هذا العلم مع العدل والقيام بالقسط . ولهذا وأمثاله يقول الله تعالى \_ قل بفضل الله و برحته فبذلك فليفرحرا هو خير بما يجمعون \_ هذا مقام العلماء والحبكما، والأولياء . هذا مقام الحد ومقام الصدّيقين وسيكثرون في هذه لأمّة عما قريب هذا ما تجلى فىنفسى اليوم صباح السبت السادس منشهر أغسطسسنة ١٩٢٧ ﴿أَمَا سورة هود ﴾ فلقد تجلى فيها ماستراه هناك من النجب . فستجد هناك من آيات الله الباهرة التي لم تعرف حق معرفتها إلا في زماننا وستشهد هناك مشهدا يبهرك وترى نورالله مشرقا على الحيوانات وتدرك منها مالم يكن ليخطر ببال حكيم من أكابر الحكاء فبينها ترى حيوانا أمامك له لون أوشكل فتمر عليه بلا فكر اذا بك أمام مشهد إلمي باهر عجيب . أتدرى لم هذا . هذا لأن الله ذكر في أوّل السورة أنه مامن دابة في الأرض إلا عليه رزقها و يعلم مستقرّها ومستودعها . ثم بعد آيات كثيرة جاءت قصة هود وأعاد الكرّة على مسألة الحيوان فقال \_ مامن دابة إلا هو آخــ بناصيتها \_ . إذن يعلم العقلاء أن هنا سرايجب التنبه له . فكما كان السرّ في سورة يونس تديرالأمر العام . حكذا كان السرّ في سورة هود تدبير أهم الامور في الأرض وهو عالم الحيوان ولعله لذلك سميت السورة بهود لأن أهم ما فيها انما هو الأخذ بناصية الحيوان المذكورة في قصة هود . يرشدنا الله بعنايته بتدبير الأمر واعادة ذكره و بنظام الحيوان وكلامته الى أن القرآن أنزل كمثل هذا أنزل القرآن لأقوام يعقلون هذه النعم ويفكرون في التدبيرالهكم العام نارة والخاص أخرى . أولا تجب مى بإصاح كيف نام المسامون وهم يقرؤن القرآن ويدرسون التفاسير أين كانت عقول المتأخرين . اللهم إنى قد نصحت وأدّيت ماعلى . اللهم فاشهد فانه لاعذر السلمين بعد ما كتبته في هذا التفسير ولاعذر لمن عرف هذا ولم يصرف حياته في نشر هذه الفكرة في أم الاسلام

أما سورة يوسف فقد جاء في أوّلها \_ تلك آيات الكتاب المبين \_ عم أعاد ذكر الآيات قبيسل أواخر السورة فقال \_ وكأين من آية في السموات والأرض عرون عليها وهم عنها معرضون \_

يقول ليست قصة يوسف ولاغيرها هي كل الآيات . أن أهسل الأرض مغمورون في الآيات تحيط بهم من كل جانب ولكنهم عنها معرضون . إذن سورة يوسف عنايتها بالنظام العام . وسورة هود عنايتها نظام الحيوان وسورة يوسف وجهتها أن التدبير العام والتدبير الحاص كالاهما دلالات على الله وهي كشيرة جدًا حتى ذكرها بلفظ حكاً بن -

﴿ مقاصد قسم القرآن ﴾

اعلم أن قسص الأنبياء أسبه بأشجار ذات فروع وأوراق وأزهار و فالجهلة يكتفون منها بظواهرها والحكماء والعلماء يبتغون عراتها و فترى صغار العلم ببحثون فى الآثار وفى كتب التاريخ يقول أحدهما بن قوم عاد و أبن آثار عمود و هل نجد فى آثار المصريين ذكر يوسف و هل حقيقة كان يوسف وزير المالية ودبرالامور و فينها هؤلاء يضيعون أوقاتهم فى ذلك عسى أن يعشوا على ضالتهم المنشودة فيؤمنوا اذا بالطائفة الحكيمة تعرض عن هذا وتقول هدده أشجار وأزهار جامت لمواعظها نحن آمنا بها والايمان لن يكفينا فلابد من اليقين وأبن هو اليقين ثم يجدون ذلك اليقين فى ثنايا القصص إذ يقول هود ان كل دابة أخذ الله بناصيتها وفى يوسف أن قصته ليست فى كل شى فالدنيا كها آيات فاليقين والرقى فى الدنيا والآخرة انما يكون بالتوجه للقاصد والمحرات لا للا غصان والزهرات واذلك ختم سورة يوسف بأن فى قصصهم عبرة لأولى الألباب بالتوجه الشوس وأهل القشور يرجعون الى قشور العاوم كعلم الآثار فى المتاحف أوفى نواو يس قدماء الأم عسى أن يعثروا على تصديق هذه

كل له غرض يسى ليدركه ، والحر يجعل ادراك العلا غرضا

إنّ تدبير الأمر الذى ذكره الله هنا وفي آيات آخرى قد ظهر لك آيها الذى ظهورا على قدر الطاقة الانسانية وقد رجع الى نظام هذه الدنيا وحسن اتقانها ومجانبها ومن نال هذا الحظ في هذه الدنيا فانه يختلس له أوقانا يلحظ فيها جالا لا يعقله الفافلون فينسلخ من هوم هده الدنيا انسلاخا موقتا و وهذا الانسلاخ يقربه من السعادة و يبصده من شقاوة المادة و وهذا هو المنى فيا وود ﴿ إذا رأيتم رياض الجنة فارتعوا قالوا ومارياض الجنة يارسول الله قال مجالس الذكر ﴾ ولسنا نبحث الآن في صحة سند الحديث واتما معناه صحيح لأن الذين أدركوا معنى هذه الدنيا يتخلصون من ذل الحياة وأسر المادة في بعض أوقاتهم وهذا هو الذي يشير له الحديث ﴿ أرحنا يابلال بالسلاة ﴾ واليه الاشارة في قوله تعالى سه قلنا بإنار كوني بردا وسلاما على ابراهيم للمناه هوم الحياة فيها آلام قد تصير أشد من ألم النار بل كثيرا ما يحرق الانسان نفسه في أيمنا هدة تخلصا من هوم هذه الحياة و إذن هوم حياتنا قد تعادل النار وقد تكون أشد منها و وكم ودد من الأخبار في هدنه السنة عن قوم أحرقوا أنفسهم وأنا نفسي أعرف رجسلا بعينه في قرية (المرج) بالقرب من القاهرة علمت منذ شهر بن أنه تخلص من آلامه المرضية بايقاد النار في جسمه فحات محترقا بالنار الحسوسة على ابراهيم بردا وسلاما فهو يجعل نار الحياة تخلصا من نار المرض الشديد و فاذا جعل الله النار المحسوسة على ابراهيم بردا وسلاما فهو يجعل نار الحياة النار قد تسمه أوتزيد عليها بردا وسلاما أيضا وذلك بابتهاج النفس بالعادم العاقة الداخلة في قوله \_ يدبر الأمر الترب مثل لهذا المقام وهو الاستلذاذ بمشاهدة التدبير ﴾

اعلم أن جميع العلماء الذين أغرموا بعلم خاص كالطب وكالهندسة وكعلوم اللغة وكعلم الحيوان . وهكذا يحسون براحة من هموم الحياة في الوقت الذي يحصرون همهم في علمهم ويحسون بلذة ، فهناك (أمران) نسبان هموم الحياة في لحظة الاستغال بالعلم ولذة نفس هذا العلم ، فاذا كان هذا في علم جزئي فيا بالك عن نظره في هذا النظام العام كما هو مذكور خلال هذا التفسير ، لاجرم ان هنده العالقة لحما لذة أعلى من لذات غيرها ثم يعقبها آلام الحياة المعتادة وهكذا ، فهذه هي المغرة العلمية للعلم بالتدبير العام

﴿ الْمُرة العملية لذلك التدبير ﴾

أما النمرة العملية فاعلم أن التدبير كلاكان أتم كانت الوحدة أقوى وأكل وكلاكان التدبير أنقص

كانت الوحدة أضعف ، ولعلك تقول هذا لفز فيا معنى ضعف الوحدة وماقوتها أقول ، اعلم أن الأم التي فوق هذه الأرض ونعيش معها من أم الشرق والغرب ﴿ قسمان ﴾ أم تعامت وعقلت فقامت بالعدل في أمور الحياة واتصفت بصفات الانسانية فهذه يكثر عددها كأم الألمان والطلبان وهكذا الولايات المتحدة فهذه الأم عظمت وقو يت وحدتها وهذه الوحدة لم تتم لها إلا بنظام وقد بير ، ولولا حسن التدبير والتعقل ما اجتمعوا فالاجتماع نتيجة حسن التدبير والنظام ، فأما الأم الجاهدة فهي التي يقل فيها حسن التدبير فتنفر ق شيعا و يذوق بعضها بأس بعض ، فالأعراب في البوادي والأم الجاهلة تراهدم متفر قين يحارب بعضهم بعضا ، واعلم أننا في زماننا فرى الأقة العظيمة الواسعة الأكناف الكثيرة العدد تسطو على التي قل بعضهم بعضا ، واعلم أننا في زماننا فرى الأقة العظيمة الواسعة الأكناف الكثيرة العدد تسطو على التي قل عددها وكأن الله بذلك يذكرنا بأنكم أيها الناس مادمتم غير عاملين بنظاى غافلين عن حكمتي في تدبيرى عائد مفاون على أمركم ، ألاترون أنكم لما قل عددكم سلطت عليكم من هدم أكثر جعا لأنهدم غال المكثر جعهم إلا لسلات بينهم وحكومات تقضى بالحق في مشكلاتهم ، فأما المتنابذون المتشاكسون فاتي أسلط عليهما الأقوياء الذين قلدوني في على ، انني دبرت هذه الدنيا وجعلتها علما واحدا والذك تراه متمسلا غير منفصل يستمد بعضه من بعض والناس لما عجزوا عن تقليدى في صنعتي عذبتهم على مقدار هذا المجنو وأنهم قلدوني في قديرى لمكانوا أوفر جعا نغاف عدوهم منهم لوحدتهم القوية المستدة من وحدانيتي

هذا ما فهمته من قوله تعالى \_ ومن يدبرالأمر \_ في هذه الآيات وملخص هذا كله أمران ﴿ الأمر الأول ﴾ أن الناظر في هذا العالم الذي درسه يكون له أوقات يامح فيها جناب القدس و ينال بهمبته لايعرفها سواه ﴿ الأمر الثاني ﴾ أن الأمم التي هي أتم نظاما تكون أوفر عددا والعكس بالعكس ويكون العز" غالبا الكثرة العدد المنظم أولقوة الجاعة التاتة والذل لمن ليس كذلك

﴿ كيف يشهد الناس التدبير في هذا النظام ﴾

اعلم أننا مادمنا في هذه الأرض فاننا لانشاهد صافع هذا العالم بحواسنا كالسمع والبصر الخ لأن هذه لأتدرك إلا الأجسام وانحا تدرك آثاره في نظامه وتدبيره وتبتهج و يكونذلك سعادة معجلة في الدنيا وهي أرقى السعادات لأنها خاصة النفس الانسانية ، فاذا انسلخنا من هذه الأجسام إما بالموت وإما بالرياضات ، فقد نرى فوق مايراه الناس في الأرض ولكن لانشاهد الله عزوجل قط إلا اذا خلصت أرواحنا من كل مايلازمها من عوائق الكال فانها بعد الموت مادامت ملطخة بالآثام فانها تسكون أشه بالمادية ولاتزال ترتقى في الصفاء طبقا عن طبق حتى تصير روحا خالصة أشبه بالملائكة فتعاين الله

ولماكان الانسان في هذه الأرض على هذه الحال ذكر في المرتبة الثالثة في قوله \_ شهد الله أنه لا إله الا هو والملائكة وأولو العمل في الأرض يشهدون آثار النظام والملائكة يشسهدون مشاهد أرقى ولا يعلم الله حق معرفته الا الله تعالى وليس كلامنا في الأنبياء فهذه طبقة لهما مقام لسنا من أهله حتى نخوض فيه م انتهى

﴿ لطيفة في قوله تعالى .. ألا إنّ أولياء الله الخ .. وتحقيق هذا المقام ﴾

اعلم أن قوله تعالى \_ وماظن الذين يفترون على الله الكذب يوم القيامة \_ متصل بقوله تعالى \_ وما يتبع الذين يدعون من دون الله شركاء \_ فأما ما بينهما وهوقوله تعالى \_ انّ الله لذو فضل على الناس \_ وما اتصل به من ذكر أن الله مطلع علينا حين نندفع في شؤ ننا وحين نتاو القرآن الأجل تلك الشؤن لنعمل بمقتضاه وحين نعمل أي عمل وأن الله عز وجل الايغيب عنه شئ صغير أوكبير وذكر الأونياء وأنهم الاخوف عليهم الخ وذكر صفاتهم وأمر النبي ما الله عزن وتذكيره بأن العزة لله جيعا وذكر أن لله مافي السموات ومافي الأرض فهذا كله كمستمات لقوله \_ وما يتبع الذين بدعون من دون الله شركاء ان ينبعون الاالعاق \_ اتأييد قوله

أوّلاً -وماظنَّ الذين يفترون على الله الكذب يوم القيامة - واعلم أن عادة القرآن أن يدخـل فى غضونه من المسالح والمسالح والمسالح والمسالح والمسالح والمسالح والمسالح والمسالح والمسالح والمسالح ما يثلج المسالح والمسالح والم

واعلم أن مدار المقال في هذا المقام على عموم علم الله لكل صنعيرة وكبيرة وأولياء الله تعالى هم الذين تقدّم تعريفهم بأنهم المتحابون في الله كما في حديث مسلم ﴿ يقول الله تبارك وتعالى يوم القيامة أين المتحابون بجلالى اليوم أظلهم في ظلى يوم لاظل إلا ظلى ﴾ وفي رواية الترمذي ﴿ لهم منابر من نور يغبطهم النبيون والشهداء ﴾ وفي رواية ﴿ يجعل لهم منابر من لؤلؤ قدّام الرحن يفزع الناس ولايفزعون و يخاف الناس ولايخافون ﴾ وتقدّم أيضا تعريفهم أنهم يذكرون بذكر الله و يذكر الله بذكرهم فقد روى أن النبي عليه قال ﴿ قال الله تبارك وتعالى إن أوليائي من عبادى الذين يذكرون بذكرى وأذكر بذكرهم ﴾ وهمذا ذكره البغوى بغير سند

فهؤلاء الأولياء لايخافون ولايحزنون . واعلم أن في الولاية معنى القرب وليس القرب من الله بالمكان واعما القرب له بالعلم . فاذا علم العبد أن الله سبعانه هو الذي نظم هذه الكائنات وأحاط بها علما ور بط العالم العلوى بالسفلى بحيث جعل ضوء الشمس والقمر والكواكب نافعا لزرعنا ولنا وللحيوان وجعل حركات تلك الأجرام معلمة لنا وهادية بحيث نعرف بها أوقاتنا وسير سفننا في البحر بمواقع النجوم وكأن هذا العالم كله جسم واحد فكل حركة وسكون معلومة عنده جعلت لمسلحة حتى أدنى حركة من كوكب وهذه الأرض التي نعن عليها ومن هم فوقها مرتبطون بالعوالم الأخرى ارتباطالا انفكاك له

فاذا عرف العبد هذا وأيقن به ثم زاد ذلك الايقان بما يرى من الأدلة والبراهين الدالة على علم الله تعالى بكل صفيرة وكبيرة فانه لايخاف ولايحزن وقد قال الله تعالى فى آية أخرى \_ إن ذلك فى كتاب إن ذلك على الله يسير به لكيلا تأسوا على مافاته كم ولا تفرحوا بما آتا كم \_ فهذه الآية تشير الى أن العبد متى أيقن أن الله يعلم كل شئ وقد كتبه فى اللوح المحفوظ فانه لا يحزن ولا يفرح لأنه يعلم أن ذلك لابد منه وأن الله يفعل لمصلحة العبد ولا يظلم أحدا وأن العبد اذن لا تقصير عنده لأن القدر غالبه فالمدار على ايقان العبد بأن الله يعلم كل شئ وهذا اليقين عزيز الوجود وانحا الذى فى القلوب انحا هو الا يمان والا يمان أقل من اليقين

ولما كان المقام مقام العلم وعمومه لكل شئ أتبعه بذكر الأولياء للإشارة الى أن ولايتهم أنحاجاء من جهة اقترابهم بالعلم . ومن عجب أن يذكر في الحديث (الرؤيا الصالحة يراها الرجل أوترى له) فمن عبادة بن الصامت قال سألت رسول الله مي التي عن قوله تعالى \_ لهم البشرى في الحياة الدنيا \_ قال هي الرؤيا الصالحة يراها المؤمن أوترى له (أخرجه الترمذي) وفي البخارى عن أبي هريرة قال مي التي بعدى من النبوة إلا المبشرات قالوا وما المبشرات قال الرؤيا الصالحة ) وفي البخارى أيضا أن رسول الله عليه قال (رؤيا المولى الله عن جزأ من النبوة ) وروى مسلم (وأصدقكم رؤيا أصدقكم حديثا والرؤيا ثلاث الرؤيا الصالحة بشرى من الله . ورؤيا تحزين من الشيطان . ورؤيا محدث المرء نفسه )

قال العلماء إن ولى الله لاستغراق همه في جلال الله يكون عند النوم مشغول القاب بالله فلابرى الا سدة و يقال انحا كانت جزأ من ستة وأر بعين لأن مدّة الوحى ٧٣ سنة وكان في ستة منها يؤمر في النوم بالانذار وستة أشهر من ثلاث وعشر بن سنة جزء من ستة وأر بعين جزأ

أقول إن في ذكر الرؤيا هنا اشارة الى أمرا عبب وعلم أحكم فان الناس كما قاله بعضهم لم يصدّقوا الأنبياء الالما ركز في نفوسهم من أن فيهم من يرى بعض رؤى صادقة تقع كما رؤيت فلذلك جوزوا أن يكون من

الناس من بطلع على المغيبات الدينية كالأنبياء . وأيضا أن الانسان اذارأى رؤيا ووقعت كما مى وكان قد رآها قبل وقوعها فان ذلك دليل أن الله تعالى يعلم كل شئ قبل حصوله واذا كان العبد قد علمذلك قبلها بزمن يسير فائلة يعلم خلق الانسان فعليه تكون الرؤيا الصادقة من الدلائل عند الناس أن الله يعلم كل شئ قبل حصوله والايمان لا يكنى الدلك لأن الايمان لا يعلى الناس اليقين وانما الايقان بأحوال أخرى فوق الايمان

فاعجب لذكر أولياء الله بعد ذكر علم الله وكيف كانت الولاية مي القربي والقربي انما تسكون بالعلم ومن زاد علمه بهذا العالم ونظامه وأيقن بانتظامه ورأى تناسق العوالم العاوية والسفلية وارتباط بعضها ببعض وأن حركات الكواكب لها اتصال تام بعالمنا ونظامه وهذا النظام أشبه بما في الصلاة من الدعاء بالهداية العامة إذ يقول المصلى ــ اهدناالصراطــ ولايقول اهدني وحدى . ويقول إن المحامد لله لأنه ربي العوالم كلها . ويقول إن التعظيمات كلها لله ويلتي نظرة على النبوّة العاتمة وعلى الناس الصالحين كأنههم شخص واحد تصلهم السلامة من الله الذي يسلم عليهم يوم القيامة . أقول فن ينظر للعوالم وهي مرتبطة ارتباطا محكما وللائمة كلها وارتباطها في دعاء المسلم وانهم جيعا متضامنون متحابون يدعو آخرهم لأؤلهم ويعلم أؤلهم آخرهم كما ارتبطت العوالم كلها بعض فانه يعتريه الدهش من نظام بديع وثيق و يحار لبه لاسما اذا لاحظ تألق الأنوارالمشعة فى نواحى هذا العالم وحسابها الدقيق البــديع فانه يخرُّ سَاجِدًا لَالِكَ العظمة ويُحب ذلك إلجمال ويبحث في العلوم على ضالت المنشودة ويرى أن بغيته أن يقف على ذلك السر المسون وأن العالم كجسم واحد تدبره ذات واحدة لايعزب عنها صغير ولا كبير من أموره ثم اذا ازداد هذا الرأى هنده فعرف أنه لايفمل إلا لمصلحة لذات المخلوق نفسه وأن الخسير والشر" الجاريين على كل مخلوق انما جعلا لكماله . وإذا تأكد عنده أن الله يعلم كل شيّ وهو الحراك لسكل شيّ فانه لامحالة يزول عنه الخوف والحزن فلايخاف من مستقبل لأنه يرى الله الرحيم هوالذي يتولاه كما تولى كل حيوان ونبات ولايحزن على ماض لأنه يعسلم أنه لافعسل له فكيف يندم على مالاقدرة له عليه . واعلمأن الناس وان كانوا مؤمنين لايزال يساورهم الوسواس و يقولون لوفعلنا كذا لحصل كذا و يخافون من أحوال آتية في الحياة و بعد الموت وذلك لعسم تقتهم بأن الله مطلع على الصغيرة والكبيرة ولوعاموا ذلك مع عامهم أنه أرحم من الأم ماهلعت قاوبهم ولاجزعت نفوسهم ولكنهم إلا قليلا منهم لايعلمون ذلك فكانت آلرؤيا التي وردت في البخاري ومسلم أنها من المبشرات نافعة أيضا في ايقان الناس بأن الله يعلم الأشياء قبسل حصولها فيستيقظون لذلك العلم ويفتح لهسم باب المعرفة فيرون الله مطلعا على العباد ولايعزب عنه مثقال ذرة فيقل الحزن والخوف

واعلم أن الأوليا، والأنبيا، والعلما، والأكابر والحبكا، جيعا يخافون و يحزنون ولكن الخوف والحزن عندهم جزئى لا كلى لأنهم يعتقدون نهاية كل شئ وأن الله هو الخالق فيفقوضون الأمر اليه ، وأيضا اذا جد العبد واجتهد وفعل كل ماوجب عليه ثم نزل المقدور غزنه يكون ضئيلا بالنسبة لحزن الجهلا الذين قصر نظرهم ، هذه هي الحال العاتمة في سائر الأوليا، والأنبيا، فجميعهم هذه حالهم على سبيل الاجال وهناك حال خاصة في ذلك في أن العبد اذا استغرق في معرفة الله بحيث لا يخطر بباله في تلك اللحظة شئ مما سوى الله في هذه الساعة تحصل الولاية التاتمة وصاحبها لا يخاف شيأ ولا يحزن بسبب شئ ، وكيف يعقل ذلك والخوف والحزن لا يحسلان إلا بعد الشعور بالشئ ، والمستغرق في نور جلال الله غافل عن كل ماسوى الله فيمتنع أن يكون له خوف وحزن وهذه درجة عالية والناس في كل وقت يشاهدون من هومغرم بمشوقه حتى ينسى ماله وولده ، ومن هو مغرم بقتال عدق، فينسى ولده وماله وقت الانهماك في القتال ، ومن هو مستفرق الحمة في شؤن أخرى وكلهم على هذا المنوال وهذه حال خاصة ليست دائمة ، وكل هذا الذي ذكرناه في الدنيا ، أما أحوال الناس في الآخرة فالأوليا، والأنبياء همم الذين لاخوف عليهم ولاهم على هذا المنوال وهذه حال خاصة ليست دائمة ، وكل هذا الذي ذكرناه في الدنيا ، أما أحوال الناس في الآخرة فالأولياء والأنبياء همم الذين لاخوف عليهم ولاهم عزنون فهذا الدنيا ، أما أحوال الناس في الآخرة فالأولياء والأنبياء همم الذين لاخوف عليهم ولاهم عزنون فهذا

تغصيل المقام

( ill- )

عن ابراهيم الخواص أنه كان بالبادية رمعه واحد يصحبه فاتفق في بعض الليالي ظهور حالة قو ية وكشف الم بجلس في موضعه وجاءت السباع ووقفت بالقرب منه والمريد تسلق على رأس شجرة خوفا على نفسه منها والشيخ ما كان فزعا من تلك السباع فلما أصبح وزالت تلك الحالة فني الليلة الثانية وقعت بعوضة على يده فأظهر الجزع من تلك البعوضة فقال المريد كيف تليق هذه الحال بما قبلها فقال الشيخ انما تحملنا البارحة ما تحملناه بسبب قوة الوارد الغيبي فلما زال ذلك الوارد فأما أضعف خلق الله . وهذه الحكاية سواء أصحت أم لم تصح رمن لحال جميع الناس أنهم ان ورد وارد عليهم أهمهم شغلهم ذلك الوارد فرب رجل تقطعه السيوف في الحرب وقد غاب شعوره من خوف أوذهول وهنا في حب الله قدينيب الشعور المحب أولمشاهدة جمال غالب في النفس ، وعلى ذلك تفهم ما يتغني به كثير من الناس من قول ابن الفارض

و بما شئت في هواك اختبرني ، فاختياري ما كان فيه رضاك

فان هذا القول نقله صاحب الاحياء الذي كأن قبل ابن الفارض بأكثر من قرن عن بعض الصوفية وقال ان قائله أصيب بحصر البول ثلاثة أيام فاضطر أن يجمع الأطفال و يقول لهم قولوا فلان كذاب فلان كذاب ثم عفا الله عنه وشنى • والحاصل أن الناس فى الدنيا أقسام

(۱) منهم من يرى أن العالم مادى لاعقل فيه وكل مافيه انما هو مصادفات وحق وحزن ه وهؤلاه

بحزنون ويخافون

(٧) مؤمنون باله ولكن هؤلاء في أكثر الأوقات غافاون عن أنه مطلع ومقدّرلكل شئ فهؤلاء ربما قلّ الحزن والخوف عند التدذكير ولكنهم في أكثر الأحوال مثل غير المتدينين يسيرون على مقتضى العادة من الهلع والجزع

(٣) مؤمنون أتقياء صالحون وهؤلاء بتكرار ذكر الله والاعتباريقل الحزن عندهم ولكن هذا ليس مطردا فيهم من تغلبه الحال فلا ينحاف ولايحزن إذ ذاك فاذا زالت تلك الحال رجع الى عادته

(٤) مفكرون عرفوا أن الله مطلع على كل شئ ولايعزب عنه مثقال ذر"ة فى الأرض ولافى السهاء وهؤلاء ربما يقل الحزن والخوف عندهم ولسكن ذلك يعوزه أن يقف المرء بنفسه على أن الله يعلم كل ذر"ة ويكون ذلك نسب عينيه ببراهين لاتقبل الشك عنده ويقتنع هو بها وهذا يكون أقرب الى السعادة فلاخوف ولاحزن عنده إلا قليلا وهذا هو المذكور فى قوله تعالى \_ إنّ ذلك فى كتاب إنّ ذلك على الله يسير به لكيلا تأسوا الح \_

والحق أن الانسان لايهداً له بال إلا اذا أيقن وشاهد أن هذا العالم فى يد الله وأنه المطلع على صغيرالامور وكبيرها وأنه لايفعل إلا لمصلحة العبد وأن كل مايفعله العبد أو ينتابه كان مقدّرا فى الأزل ، منى تم ذلك تحت سعادة المرء فى الدنيا قبل الآخرة لأنه أصبح ولاحزن عليه ولاخوف ، وكيف يخاف وهو يعتقد أن الله رحيم وأن ما أصابه من خير ليس من نفسه وما أصابه من شر ليس من نفسه وأن ذلك بالقضاء والقدر والله لا تبديل لكلمائه ومقدّراته فانها كلها بقضاء الله ولا تبسديل اذلك القضاء وهذه راحة تامّة نفسية ، فاذا انضم لذلك أن يكون المرء متوكلا على الله حقا أى قامًا بكل الواجبات وكل ما يجب عليه وقام فى حياته على السنن المرسوم الطبيعى فمثل هذا العبد سعيد اليوم وسعيد غدا فلاحزن اليوم ولاخوف ولاشقاء غدا ، واياك أن تطبق أن المتوكل على هذا النمط غير سائغ فلتعلم أن المتوكل ان لم يقم بكل ماذ كرته فهو مغرور وليس بمتوكل انتهى القسم الرابع

# ( الْقِينْمُ الْخَامِينُ ) قِصَّةُ سَيِّدِنَا نُوحٍ عَلَيْهِ السَّلاَمُ

وَأَثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ بَافَوْمِ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامِي وَتَذْكِيرِي إِنَّا اللهِ فَعَلَى اللهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجِمُوا أَمْرَكُمْ وَشُركاءَكُمْ مِنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِي إِلاَّ عَلَى اللهِ وَأَمِرْتُ أَمْرُ اللهِ وَأَمْرِتُ مُعَالًا أَمْ كُمْ مِنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِي إِلاَّ عَلَى اللهِ وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* فَحَذَّبُوهُ فَنَجِيْنَاهُ وَمَن مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَامُ خَلاَفِنَ وَأَنْ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ \* فَحَذَّبُوهُ فَنَجِيْنَاهُ وَمَن مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَامُ خَلاَفِنَ وَأَعْرُفُوا إِلَى قَوْمِهِمْ عَلَيْكُمْ مِنْ اللهُ اللهِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ مَعْدِهِ رُسُلاً وَمَن مِيهِ مَنْ قَبْلُ كَذَلِكَ مَعْدُهِ وَمُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ عَلَى اللهِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ مَا كُذَبُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ مَا كُذَبُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ مَا كُذَبُوا فِي قَوْمِهِمْ عَلَى اللهِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ مَا كُذَبُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ مَالمَا لَيُومُ مِنُوا عِلَى اللهُ عَلَيْهِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ مَالْمَا لِيُومُ مِنْ الْمُعْلِينَ \* فَالْمَالُولُ لِيُومُ مِنْ الْمُهِ فِي الْبَيْنَاتِ فَلَا كَانُوا لِيُومُ مِنُوا عِلَا لِي مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ مَا مُؤْمِلُ اللهُ مَا لَا لَهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ مَا اللهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا كَانُوا لِيُومُ مِنْ اللّهُ مَا كُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

﴿ التفسير اللفظى ﴾

اعلمأن الله لما ذكر في هذه السورة أمر الكفار وانهم لا يفلحون وأن العزة لله جميعا وأن لكل أمّة أجلا وأن العذاب آت وماأشبه ذلك من الوعيد تصريحا والويحا ناسب أن يذكر قعة لأن التاريخ أحكم في النفوس وأوفق العسدول وأشد وقعا وأعظم وعظا فقال (واتل عليهم) ياعمد (نبأ نوح) خبره مع قومه (إذ قال لقومه ياقوم إن كان كبرعليكم) عظم عليكم وشق (مقامى) مكانى يعنى نفسه كقوله تعالى \_ ولمن خاف مقام ربه جنتان \_ أى خاف ربه "أومقائي أى مُكَثَّى بينُ أظهرُكُمُ ألف سنة إلا خسين عاما (وتذكيري) إياكمُ (با آيات الله فعلى الله توكات) وتقت به (فأجعوا أمركم) فاعزموا عليه من أجع الأص اذا نواه وعزم عليه (وشركاءكم) الواد يمعنى مع أى اجمعوا أمركم مع شركائكم (ثم لا يكن أمركم) في قصدى (عليكم غمة) أي لا يكن قسدكم إلى العلاكي مستوراً عليكم ولكن مكشوفا مشهورا تجاهرونني به . والغمة السنرة من غمه اذا ستره (ثم اقضوا الى ) ذلك الأمر الذي تر يدون بي أي أدّوا الى ماهوحق عندكم من هلاك كما يقضى الرجــل غريمه أواصنعوا ماأمكنكم (ولاننظرون) ولاتمهاوني (فان توليتم) فان أعرضتم عن تذكيري ونصحى (فما سألتكم من أجر) من جعل يوجب توليكم عن نصحى ويستدهى الحزن على مايفونني اذا توليتم وانماً أذ كركم لوجه الله وذلك أوقع في النفس (إن أجرى إلا على الله) وهو الثواب الذي يثيبني به فى الأُخوة (وأمرت أن أكون من المسلِّمين) من المستسلمين لأوامر، ونواهيه (فكذبوه) فداموا على تكذيبه (فنجيناه) من الغرق (ومن معه في الفلك) أي السفينة . يقال انهم كأنوا ثمانين (وجعلناهم خلائف) أَى وجعلنَا الذِّين معــه فَى الْفَلْكُ سَكَانَ الأَرْضُ بعــد الهـالـكين (وأغْرَقنا الذين كـذبُوا با ياتنا) بالطوفان وقوله (فانظر كيف كان عاقبة المكذبين) تعذير لمن كفر بالرسول مالي وتسلية له وقد تم هذا فانهم حل بهم ماحل بقوم نوح في الغزوات المتنابعات فأولئك أغرقوا وهؤلاء قتسل منهم قوم والآخرون أسلموا كما أسلم ذرية الذين قتاواً وتم الأمر وهو من عجائب القرآن بل هذه أهم معجزة فكيف يقول هذا فى مكة ثم يصحُ الأمر ويتمّ النصركيا أنذرهم وهذا هوالجب الجاب (ثم بعثناً) أرسلنا (من بعده) من بعد نوح (رسلا الى قومهم) كل رسول الى قومه (خارهم بالبينات) المجزّات الواضعة المثبتة لدعواهم (فا

كانوا ليؤمنوا) فما استقام لهم أن يؤمنوا لشدّة تمسكهمبالكفر (بماكذبوا به من قبل) أى بسبب تعوّدهم تكذيب الحق وتجرئهم عليه حتى صاركالطبيعة فيهم . ثم قال مشـل ذلك الطبع (نطبع) أى نختم (على قاوب المعتدين) أى المجاوزين الحدّ فى التكذيب . انتهى تفسير القسم الحامس

# ( الْقِينمُ السَّادِينُ )

قِصَّةُ سَيِّدناً مُوسَى عَلَيْهِ السَّلامُ مَتَ فِرْعَوْنَ

ثُمَّ بَمَنْنَا مِنْ بَمْدِهِ مُوسَى وَهَارُونَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلاَثِهِ بِآيَاتِنَا فَأَسْتَكُبَرُوا وَكَانُوا قَوْماً مُخْرِمِينَ \* فَلَمَّا جَاءُهُمُ الْحَثَّى مِنْ عِنْدَنَا قَالُوا إِنَّ هَٰذَا لَسِحْ مُبُينٌ \* قَالَ مُوسَى أَتَقُولُونَ لِلْحَقِّ لَلْ جَاءَكُمُ أُسِيحُ مُذَا وَلاَ يُفلِحُ السَّاحِرُونَ \* قَالُوا أَجِنْتَنَا لِتَلْفِيِّنَا مُمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا وَتَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرِيَاءِ فِي الْأَرْضِ وَمَا نَحْنُ لَكُمَّا بِمُؤْمِنِينَ \* وَقَالَ فِرْعَوْنُ ٱثْتُونِي بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمٍ \* فَلَمَّا جَاء السَّحَرَةُ قَالَ لَمُمْ مُوسَى أَلْقُوا مَا أَنْتُمْ مُلْقُونَ \* فَلَمَّا أَنْقَوْ ا قَالَ مُوسَى ما جِنْتُمْ بِهِ السِّيْنُ إِنَّ اللهَ سَيُبْطِلُهُ إِنَّ اللهَ لاَ يُصْلِحُ عَمَلَ المُفسِدِينَ \* وَ يُحِنُّ اللَّهُ الْحَقُّ بَكَلِمَا تِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْحَزِمُونَ \* فَمَا آمَنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِنْ فِرْعَوْنَ وَمَلاَّهُمْ أَنْ يَفْتِنَهُمْ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَمَالٍ فِي الْأَرْضِ وَإِنَّهُ لِلَنَ الْمُسْرِفِينَ \* وَقَالَ مُوسَى مَا قَوْمِ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِن كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ \* فَقَالُوا عَلَى اللهِ تَوَكُّلْنَا رَبُّنَا لاَ تَجْمَلْنَا فِينَةً لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ \* وَنَجُنَا برَ عَبِّكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكافِرِينَ \* وَأُوحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَنْ تَبَوَّ آلِقُومِكُماً عِصْرَ بُيُوناً وَأَجْمَلُوا بُيُوتَكُم فَسْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَ بَشِّر الْمُؤْمِنِينَ \* وَقَالَ مُوسَى رَبُّنَا إِنَّكَ آ تَبْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَامُ زينَةً وَأَمْوَالًا في الحَ اَهِ الدُّنْيَا رَبُّنَا لِيُضِلُّوا عَنْ سَبِيلِكَ رَبُّنَا أُطْسِ عَلَى أَمْوَ الِمِيمْ وَأُشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلاَ يُو مَنُوا حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ \* قَالَ قَدْ أَجِيبَتْ دَعْقَ ثُكُماً فَأَسْتَقِيهاً وَلاَ تَتَّبْعَانُ سَبيلَ الَّذِينَ لاَ يَمْلَمُونَ \* وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَنْياً وَعَدُوا حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنَتْ بدِ بَنُوا إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُنْلِمِينَ • آلْآنَ وَقَدْ عَصَبْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْفُسِدِينَ \* فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِنَدَيْكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفُكَ آيَةً وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا لَفَا فِلُونَ \* وَلَقَدْ بَوَّأَنَا بَنِي إِسْرَافِيلَ مُبُوًّا صِدْقِ وَرَزَقْنَا هُ مِنَ الطَّيْبَاتِ فَا أَخْتَلَفُوا حَتَّى جاءُهُمُ الْعِلْمُ إِنَّ رَبُّكَ يَقْضِيَ تَيْنَهُمْ يَوْمَ

# الْقيَامَةِ فِيهَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلَفُونَ \*

﴿ التفسير اللفظى ﴾

قال تعالى (ثم بعثنا من بعدهم) من بعد هؤلاء الرسل (موسى وهرون الى فرعون وملثه با آياتنا) بالآيات التسع (فاستكبروا) عن اتباعهما (وكانوا قوما مجرمين) معتادين الاجرام واجترؤا على تكذيب الرسل لما انطبع في نفوسهم من الذنوب والقسوة . ثم أخذ يفصل ذلك فقال (فلما جاءهم الحق من عندنا) بتظاهر المجزآت الباهرة (قالوا إن هـذا لسحر مبين) فائق في فنه واضح (قال موسى أتقولون للحق لما جاكم) هذا استفهام الانكاري والمقول محذوف تقديره انه لسحر ثم قال (أسحر هذا) وهو استفهام آخر على سبيل انكارى يعنى أنه ليس بسحر ثم احتبج على صحة هذا بقوله (ولايفلم الساح ون) يقول لوكان سحرا لاضمحل ولم يبطل سحر السحرة ولكنه لم يضمحل وأبطل سحر السحرة فهو إذن ليس بسحر ولما لم تستقم دعواهم أنه سحر شرعوا يدّعون دعوى أخرى إذ (قالوا أجثتنا لتلفتنا) لتصرفنا . واللفت والفتل أخوان (عما وجدنا عليه آباءنا) من عبادة الأصنام (وتكون لكما الكبرياء في الأرض) أى اللك في أرض مصر وسمى الملك كبريا. لأنه أكبر ما يطلب من أمر الدنيا (وما تحن لكما عومنين) بمسدَّقين (وقال فرعون إتنوني بكل ساح عليم) حاذق في السحر وذلك لمعارضة المجزة التي أتى بها موسى (فلماجاء السحرة قال لهم موسى ألقوا ما أنتم ملقون ، فلما ألقوا قال موسى ماجئتم به السحر) أى الذي جئتم به هوالسحر لامامها ، فرعون وقومه سحرا (ان الله سيبطله) سيمحقه أوسيظهر بطلانه (إن الله لايصلم عمل المفسدين) لايثبته ولايقويه لأن السحر تمويه لاحقيقة له `. وقد شرحت هذا الموضوع في سورة البقرة فارجع اليه إن شأت (و يحق الله الحق) و يثبته (بكلماته) بأوامره و بوعده الصادق لموسى أنه يظهره أو بما سبق من قضائه وقدره لموسى أنه يغلب السحرة وأن الحق يعساو على الباطل ولو بعسد حسين ( ولوكره المجرمون ) ذلك (فا آمن لموسى) في مبدإ أمره (إلا ذر"ية من قومه) إلا طائفة من ذرارى بني اسرائيل أي الاأولاد من أولاد قومه لأنه دعا الآباء فلم يجيبوه خوفا من فرعون ولم يجبه إلا طائفة من أبنائهم مع الخوف كما هي العادة أن الشبان أسرع القبول الدعوة الصالحة . أما الشيوخ فقد تصلبت فيهم الآراء القديمة ولبسوا ثوب المنلة ضافيا عليهم ولم يصل لذلك أبناؤهم كما هو دأب الأمم كآلها . فالشبان أوَّل سابق للوطنية وللسياسة وللإنقلاب العام فقوله (على خوف من فرعون وملئهـم) أي أشراف آل فرعون (أن يفتنهـم) أي أن يعذبهم فرعون وهو بدل منه . فهذا القول تبيان لحال كل دعوة ديئية أوسياسية في أوَّل أمرها إذ يكون المتبعون من الشبان ومن الضعاف وهم خاتفون وجاون من رجال السياسة والملوك وانحا أفرد الضمير الفاعل فى قوله \_ أن يفتنهم \_ للدلالة على أن الخوف من الملا كان بسببه (وان فرعون لعال فى الأرض) لغالب فيها (وانه لمن المسرفين) في الكير والعتو حتى ادّعي الربوبية . ولما كان الدعاة دائما يشجعون المدعوين و يثبتونهم على المبادئ الجديدة ورأى موسى شبان بني اسرائيل خائفين وجلين أخذ يثبتهم و يقوّى إعمانهم و يريهم أن الله هو مدير الامور وأصرهم بالتوكل عليه فامتثاوا أص. وطلبوا من الله ألا يبتليهم بتعسذيب الظالمين وأن ينجيهم برحته من كيد القوم الكافر بن ومن شؤم مشاهدتهم وهذا هو قوله (وقال موسى) الى قوله (ونجنا برحته من القوم المكافرين) وقوله (توكاوا) أي ثقوا وقوله (مسلمين) مستسلمين لقضاء الله مخلصين له (فقالوا على الله توكلنا) لأنهم كانوا قُومًا مخلصين فلذلك قبل نوكالهم وأجاب دعاءهم إذ قالوا (ربنا لاتجعلنا فتنة القوم الظالمين) موضع فتنة أي عذاب يعدُّ بوننا أولاتعذبنا بعذاب من عندك فيقول قوم فرعون لو كانوا على الحق ماعذبوا ويظنون أنهم خير منا فيفتنون بذلك (ويجنا برحسك من القوم السكافرين) أي وخاصنا برحتك من أيدى قومفرعون الكافرين لأنهم كانوا يستعبدونهم ويستعملونهم

في الأعمال الشاقة . ولما كان من عادة الأنبياء وسائر المسلحين أنهم بعدأن يطمئنوا قومهم ويسكنوا جأشهم يبعثون فيهم روح النظام ويأمرونهم بالاستقامة ونظامالمدن وحفظ الحال العاتمة أردفه بمبا يفيدأن الله أوحى الى موسى وهرون أن يجعلا لقومهما عصر بيوتا من بيوتها يرجعون اليها و يتوطنون فيها وأمر الجيع أن يجعلوا تلك البيوت مصلى يصلون فيها خيفة من الكفرة من آل فرعون لئلا يظهروا عليهم فيؤذوهم و يفتنوهم عن دينهم كما كان ذلك في أول الاسلام وفي أول كل دين جديد من الأديان وأمرهم باقامة الصلاة فيها حتى يأمنوا على أنفسهم ثم أمر موسى أن يبشرهم أنهم لايعسل اليهم مكروه وهذا قوله تعالى (وقال موسى ربنا إنك آتيت) الى قوله (و بشرالمؤمنين) ولما كان لكل داع من الدعاة نظرة فيمن بلغهم رسالته فتارة يدعو بالهلاك كنوح . وتارة يرجو أن تكون منهم ذراية مؤمنة فيقول ﴿ اللهم اغفر القومى فانهـم لايعلمون ﴾ كسيدنا محد عليه وتارة يكون الدعاء بين هاتين الخصلتين كما في هذا المقام دعا سيدنا موسى ربه قائلا ربنا انك أعطيت فرعون وأشراف قومه مايتزينون به من الملابس والمراكب وتحوها كما هو مشهور ف الشرق والفرب من آثار الفراعنة وأنواعا من المال وتسكون عاقبة ذلك أنهسم يعنساون الناس عن سبيلك ويكونون فتنة لمن رآهم من الناس على هذه الحال فيارب اطمس على أموالهم وامحقها بحيث لاينتفعون بها بأن يدفنوها في المقابر والنواويس و يجعلوها حليا لللوك والملكات في قبورهم فاجعل يا الله كل همهم في ذلك الطمس واشدد على قاوبهم أى قسها واطبع عليها حتى لاتؤمن إلا بدينها القديم ورأيها العتيق من دفن الأموال والتزين بها تحت التراب وتحلية الأموات بها وتبق البسلاد المصرية معراة من الحراس لأن الحراسة يلزمها المال والمال معظمه يكون تحت التراب فلذلك تجد بيوت المصريين القدماء أكثرها من اللبن • أما المقابر فانها مزينسة بالرسوم وبالتماثيل و بالذهب وبالفضسة وبجميع الأحجار الثمينة . ولما استمرّوا على هذه الحال مدة طويلة وقست قلوبهم دخل البلاد ملك الفرس وأهلك آلحرث والنسل وذاقت مصرالعذاب الشديد بسبب العقائد الموروثة التي جعلتهم منهمكين في دفن الأموال مع الأموات وجعلتهم يعبدون الحيوانات كالهرة ولما دخل ﴿ قبير ﴾ مصر في مدّة الأمرة السادسة والعشرين التي هي الأسرة الثامنة بعد خروج بني اسرائيل من مصر لم يساعد على اهلاك البلاد إلا عبادة الحرّة فانه أمر بإيقاف صف من القطط بين الجيشين فتعاى العسكر المصريون أن يضربوا آلحتهم وهي القطط وانقض عسكر الفرس على مصر بسبب أن قست قاوبههم على عبادة الحيوانات كما قست بدفن الأموال في القبور فذهبت مصرسدي ولم يؤمن المصريون أيمانا صحيحا إلا بالدين المسيحي بعد ذلك والا بالدين الاسلامي آخر الزمان ، فهذه هي القساوة وانك لتري آثارالمصريين الآن في القبور وأهل الشرق وأهل الغرب ينقبون عليها وتجب من القرآن وحكمه وتجب كيف ذكرالله هذا وكيف قال اطمس على أموالهم واشدد على قاوبههم وكيف ظهر الأمران . فالأموال ملا"ت متاحفنا المصرية ومتاحف فرنسا وأمريكا وانكاترا وسائر متاحف أوروبا وطمس القلوب ظهر أثره في بقائههم على جهالتهم حتى تنصروا لما كانت النصرانية في أوّل أمرها ثم أسلموا إلى الآن

أيس هذا من الجب ، أوليس من الجب أن الله لم يذكر طمس الأموال فيا أذكر ولم يذكر نجاة الأجسام كما سيأتى إلا في الفراعنة ، أوليس هذا من عجائب القرآن ، وكيف يذكر طمس الأموال وقد ظهرت ونجاة الأبدان بغير أرواحها وهذا أمر مشاهد كما سأوضحه قريبا ، وكل هذا وذاك في الأرض المصرية الآن واضح ، إن هذا لجب عجاب وهذا هو قوله نعالي (وقال موسى ربنا انك آنيت فرعون) الى قوله (فلايؤمنوا حتى يروا العنداب الأليم) فقوله (ليضاوا عن سبيلك) أى ليضاوا الناس عن طاعتك وهو متعلق با تيت وربنا تكرار للأول للالحاح في التضرع وهذا كقوله سائما على لهم ليزدادوا إنما \_

بعض التفاسير أنها مسخت حجارة بحق لأنه ظهر خطؤه الآن والقرآن مجزة باقيسة الى آخر الزمان وقوله (فلايؤمنوا حتى يروا العذاب الأليم) جواب للدعاء والمراد بالعذاب الأليم ما أحاط بالأمّة المصرية من العلماب الَّذي حلَّ بها من العقائد المنحرفة عن سأن دينهم الأصلى الذي كانت فيه العبادة على وجهها فطمسوا على الأموال وعبدوا الأججار والحيوانات فكان ذلك سببا لدخول الأم بلادهم كما تقدّم وهذا هو العذاب العام ولم يؤمنوا بدين خال من الوثنية حتى جاء المسيح فاتبعوا دينه قبل أن ينسنخ ثم جاء الاسلام فاتبعه كثرهم ولم يكن ذلك إلا بعد أن ذاقوا العــذاب الأليم من الأم المحتلة من الفرس واليونان والبطالسة والرومان فهذا هوالعذاب الأليم العام وهناك عذاب أليم خاص وهو مأحصل لفرعون وجنوده لما غرقوا في اليم ولم يؤمن فرعون حتى رأى العذاب الألم بالغرق ولم ينفعه إعانه كما ساتراه قريبا . ولما كان هذا السعاء واردا من موسى موافقًا لما في علم الله وأمره المطرد في الأمم من أنها تسيرعلي نواميس تلائمها وتوافقها ومن نواميس المُصر يين ملازمة التفتن في عبادة الأوثان ودفن النقوش والرسوم والأحجار الثمينة والذهب والفضة أردفه بما يفيد الاجابة (قال قد أجيبت دعوتكما) يعني موسى وهرون (فاستقيما) فاثبتا على ما أنها عليه من الدعوة والزام الحجة ولاتستجهلا فان ماطلبتما كائن ولكن له وقتا معاوما به و يقال انه مكث فيهم بعد الدعاء أر بعين سنة (ولاتتبعان سبيل الدين لايعلمون) أي طريق الجهاة في الاستجال أوعدم الوثوق والاطمئنان بوعد الله تعالى فليس في الأرض من داع لأمر عظيم إلا اذا كان واتفا بنجاح دعوته وظهور أمره . فأماالذي لاثقة له بمستقبل أمره فانه لا بجاح له في عمله ولأثبات له في دعوته . ثم أخذ يشرح العنداب الألم الخاص المتقدّم فقال (وجاوزنا ببني اسرائيل البحر) أي قطعنا ببني اسرائيل البحر الأحروجوزناهمفيه حتى بلغوا الشط حافظين لمم \* وقرى م حقوزنا - كضعف وضاعف (فأتبعهم فرعون وجنوده) أى لحقهم وأدركهم (بغيا وعدوًا) أَى ظلما وعدوانا أي باغين وعادين أوللبني والعدو (حتى اذا أدركه الغرق) لحقه (قال آمنت أنه) أي بأنه (لاإله إلا الذي آمنت به بنواسرائيل وأنا من المسلمين) في وقتها . قال ابن عباس لم يقبل الله اعمانه عند نزول العذاب به وقد كان في مهل والاعمان والتو بة عندمعاينة الملائكة والعذاب غيرمقبولين وفى آية أخرى \_ فلم يك ينفعهم ايمانهم لما رأوا بأسنا \_ وفرعون ذكر الايمان والاسلام واعترف بهما رلم ينفعه ( آلآن) أي قال الله أوالملائكة آلآن تتوب وقد أضعت التوبة في وقتها وتكبرت عنها وآثرت دنياك الفانية (وقد عصيت قبل) كفرت بالله (وكنت من المفسدين) فيأرض مصر بالقتل والشرك والسعاء لغير الله وعبادة الجل المسمى ﴿ عِمل يس ﴾ و بعض الطيور (فاليوم ننجيك ببدنك) نبعدك بما وقع فيه قومك من قعر البحر وتجعلك على مجوة من الأرض ليراك بنوأسرائيل وغيرهم (ببدنك) في موضع الحال أى كاملا سويا (لتكون لمن خلفك آية) لمن وراءك من بني اسرائيل وغيرهم من أم الشرق والغرب - آية - أى عبرة وموعظة ليعرف الناس أن أعظم الماوك قدرا وأبعدهم صيتا وأعظمهم ذكرا وأرقاهم منزلة وأسماهم مقاما وأرفعهم مجدا قد تخطفته للنون ونزل به الحون . وهاهوذا في اللحد مدفون وفي المسندوق مقفلا عليه . وأيضا يعتسبر الناس بالقرون الخالية والأم للاضية فيعرفون صناعاتهم وعاومهم ومعارفهم . ومن عجب أن القرآن لم يذكر هــذا القول في أمَّة من الأم ولافي جيل من الأجيال إلا في قدماء المصريين فانهم هم الذين سخرهم الله بعقائدهم التي أودعها في نفوسهم ور بعلها ربطا وثيقا في قاوبهم أن يحفظوا أمواتهم في صناديق مقفلة . وليس يعرف أحد من المسلمين معنى قوله تعالى ... فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية \_ إلا اذا حضرالي بلادنا المصرية وشاهدجث الماوك فصناديق عجيبة الشكل بديعة الصنع ومي محنطة منذ ثلاثة آلاف وأر بعة آلاف وخسة آلاف أوستة آلاف سنة وعليها أكفانها لم يبل منها ثُوبٌ ولم يتفتت عضومن الأعضاء فيها ولم يكن رميا . فهذه الجئث الباقية التي نشاهدها في متاحفنا

المصرية السيا ما يتجدد حديثا كتمبرة ﴿ توت عنيخ أمون ﴾ التي أشرنا اليها في سورة البقرة عند قوله تعالى عبونهم تحب الله و سومه التي أغدتها على الأم السالفة والأجيال البائدة وكيف أعطاهم هندسة وعلما ونظاما عيبا غفل عنه الحدثون وكيف نطقت آثارهم عاللة من مجد وفضل ومان على الأم القديمة وكيف عجزاللاحقون عما أنشأه السابقون وكيف ألم الله قدماء المصريين أن يبقوا هذه الجثث ذخيرة لنا وآية قائمة على جال الله وجداله وكيف كان ذلك منفعة للام الحديثة ودرسا لعلمائها أنهم مسبوقون بأم أعظم قدرا منهم و إن هذه الآية من بدائع القرآن وعلى للسلمين في مشارق الأرض ومفاريها أن يدرسوا علوم قدماء المصريين و أليس من العب عليكم أيها المسلمون و أوليس من العار المخجل و أليس من ألعب عليكم هم الذين يقسابقون الى تعسلم لفدة القوم و يمنون علينا أنها منا بها و أوليس من المحزن المبكى أن ألمة الاسلام في التي تعمل قدماء المصريين النبي قال الله فيهم و وان كثيرا ون الناس عن آياتنا لغافاون و

فياليت شعرى لم ذكر هبذه الجلة هنا ، وكيف أوردها في هذا المقام ، وكيف يقول ان كشيرا من الناس غافلون عن آياتنا لايفكرون ولايعتبرون بعد ماتقدم ، أليس ذلك لعظم الأمر وأن قدماء المصريين سيكون لهم شأن وأنه بهذه الآية نبه المسلمين الى ذلك ، وأنا أقول ، أيها المسلمون ، أما آن لكم أن تدرسوا الأم القديمة والحديثة ، أما آن لكم أن تدركوا عجدكم وشرفكم ، وكيف يسبقنا الى علمهم أهل أصريكا وأهل ألمانيا وغيرهم ، إن ذلك لهوالضلال الكبير والحزى العظيم وللصاب الجلل

يا أمّة الاسلام . قد شبعتم نوما فاستيقظوا . قد أدرككم الغرق فأفيةوا . قد طحنكم الدهر بكلكله فانتبهوا . فهاهوذا كلام الله وهذه حوادث أيامه قد أحاطت بكم ولله عاقبة الامور

واعم أن كل أمّة لها مبدأ وجهاد للكال . ثم تناقص واختلال . فهكذا بنواسرائيل جاءهم موسى المعلم على المعلم على خوجوا من أرض مصر ونجوا وتم أمرهم واستقام مثات من السنين ثم اختلفوا في دينهم وهذا قوله تعالى (ولقد بوزانا) أزلنا (بني اسرائيل مبوزاً صدق) منزلا سالحا مرضيا وهو ﴿ الشأم والقدس والأردن ﴾ لأنها بلاد الخصب والخير والبركة (ورزقناهم من الطيبات) أى تلك المنافع والخيرات التي رزقهم الله بها (في اختلف هؤلاء الذين فعلنا بهم هذا الفعل من بني اسرائيل إلا من بعد ماقرؤا التوراة وعلموا أحكامها (إن ربك يقضى بينهم يوم القيامة فيا كانوا فيه يختلفون) فيميز الحق من المبطل بالانجاء والهلاك

﴿ لطيفة في موازنة هذه القصة بأحوال الأمّة الاسلامية ﴾

اعران هند الآيات أفادت مايأتي

- (١) انكار قوم فرعون المعوة موسى والاعالهم أنها سنحر
- (٢) احتجاجهم أن هـنا فيه هـدم انجد القديم وهو مجد الآباء فخالفتهم ذهاب لفضلهم وانحراف

عن سنتهم

- (m) انكم تريدون أنه يكون لكم الملك في البلاد
- (٤) احتار السحرة ومعارضة مجزة موسي سحر الساوين
  - (٥) ذكر أيمان طائفة من أولاد بني اسرائيل
  - (٦) أن هؤلاء خاتفون من فرعون وقومه أن يعذبوهم
    - (٧) وعظ موسى لبنى اسرائيل أن يتوكلوا على الله

- (٨) .وافقتهم له وطاعتهم وتوجههم الى الله بالدعاء
- (٩) أمر الله لموسى أن يحض قومه على اتخاذ المساكن وجعلها مصلى
  - (١٠) تبشيره للسلمين
  - (۱۱) دعاء موسى على بني اسرائيل بعلمس أموالهم و بقائهم كافرين
    - (١٢) استجابة الدعاء
    - (۱۳) عبور بني اسرائيل البحر
    - (١٤) اتباع فرعون لحم وغرقه هو وجنوده
      - (١٥) نجاته ببدنه وحَكمة ذلك
      - (١٦) استحكام أمر بني اسرائيل ورقيهم
        - (١٧) وقوع الاختلاف فما بينهم
- واعلم أن هذه الصفات التي لحقت بني اسرائيل مي بعينها التي لحقت بأمّة الاسلام ونبيتا بالله
  - (١) فقد دعالله فكذبوه
- (ُ٧و٣) وظنوا أنه يريد الملك فعرضوا عليــه أن يملك أمرهم ويترك ذم آلهتهم وأيضا انه يريد هدم ما كان عليه آباؤهم
  - (٤) آذوه كثيرا وكادوا له كيدا عظما
    - (٥) ما آمن به أولا إلا الضعفاء
- (٦) كانوا خاتفين من أهل مكة كصهيب و بلال وغيرهما حتى هاجرقوم الى الحبشة وهاجرالجيع الى المدينة
  - (٧) وعظ النبي سيل المؤمنين بالتوكل
    - (A) موافقتهم له وطاعتهم
- (ُهُ) بنى النبي عليه مسجدا في المدينة واتخذ المسلمون مساجد كثيرة وسكنوا بيوتهم وصلوا فيها وفي مساجدهم
  - (١٠) في أكثر القرآن بشائر للؤمنين
  - (۱۱) دعا النبي سيالي لقومه فقال (رب اغفر لقوى فانهم لايعلمون )
    - (١٢) استجاب الله دعاءه ففتح مكة وأسلم قومه وذر يتهم اللا أن
      - (۱۳) نصرالمسلمين في زمن النبوّة و بعده
        - (١٤) هلاك الكافرين في كل وقعة
      - (١٥) نجاة المسلمين في كثير من الوقائع
    - (١٦) استحكام أمر المسلمين وعظمتهم في القرون الأولى ورقيهم
  - (۱۷) اختلاف المسلمين وتنابذهم منذ (۸) قرون فهم في اضطراب سياسي عظيم
  - فهذا التاريخ يعنارع تاريخ الاسلام وقد ذكر هنا ليكون عبرة للسلمين ودرسا لهم ليتعظوا اه ﴿ لَطَيْفَةُ فَي قُولُهُ تَعَالَى ﴿ وَأَنْ كَثِيرًا مِنَ النَّاسُ عَنْ آيَاتُنَا لَغَافَاوِن ﴿ لَكُنْ الْمُعَالِي اللَّهِ عَنْ النَّاسُ عَنْ آيَاتُنَا لَغَافَاوِن ﴾

تقدّم أنى قررت في هذه الآية أنها للحضّ على فهم على المصريين والبحث في أطوارهم وأن الله لم يذكر أمّة بأن أبدانها عبرة لمن بعدهم وأتبعها بجملة كهذه إلا المصريين . فلنذكر من آيات الله التي ألهمها المصريين القدماء ليكون ذلك ذكرى السلمين وعبرة وليجدّوا في البحت عما دفنه الله في الأرض وما أظهره في الأم حتى يعرف المسلمون كل شئ بحيث تختص كل طائفة بمباحث خاصة يتقدّمون في معرفتها

وهذه العاوم كلها فرض كفاية . فلا تقل لك ﴿ أَرْ بِعَ نَبِدُ ﴾ من عاومهم ﴿ النبذة الأولى ، محاورة فلسفية بين مصرى وروحه ﴾

وجدت في قرطاس مُحفوظ في متحف (براين) واليك تعريبها من كتاب الحضارة القديمة

- (١) قالت الروح اصاحبها ليس في الموت فزع الانسان
- (ُ۲) أقول لنفسى كل يوم انه كرجوع الصحة الى المريض حين يخرج ويذهب الى الساحة بعــد تألمه هكذا حال الموت
  - (٣) أقول لنفسى كل يوم كأنه استنشاق شذا العطر أوكالجلسة في بلد السكر . حكذا حال الموت
    - (٤) أقول لنفسى انه كجرى عر به مياه النيل الفائض
    - (٥) أوكرجل دخل الجندية ولم يثبت أحد أمامه . هكذا حال الموت
- (٦) أقول لنفسى انه كرجل ذهب في ضياء القمر ليصيد الطير بالشبكة فوجد نفسه في اقليم لايعرفه .
   هكذا حال الموت اهـ

﴿ النبذة الثانية ﴾

اعلم أن من أعجب مجزات القرآن هذه الآية التي نحن بصددها ولم يكن المتقدّمون من أمّتنا الاسلامية ولاقدماء العرب ولا المعاصرون للنبي مَرِاليِّم يعامون شيأ عن الجثث المصرية ولاعجائب عاومهم . والدلك تجد المفسرين يذكرون أن أموالهم مستحت حجارة . أفلا تجب للقرآن كيف ظهر في هــذا المصرالجب العجاب من الجثث المحنطة والعاوم المخبأة والحسكم المنظمة التي أشار لهما القرآن بقوله ـ لتكون لمن خلفك آية - وأفاد أن أكثر الناس غافاون عن الجائب . فانظر كيف ظهر في هذا الزمان أيام كتابة هذا التفسر أعظم الكنوز المصرية وهوكنز ﴿ توت عنخ أمون ﴾ وقد كشفه رجل يقال له (هوارد كارتر) بعد أن بحث ٣٧ سنة في البـــلاد المصرية مجدا في ذلك وقد أحدث ظهوره دهشة اعجاب في العالم كله . وفي يوم ١٦ فبرايرسنة ١٩٢٣ فتحالباب المختوم بختم الملك لبعض الغرف ووجد بالغرفة الثالثة صندوق بديع داخله جشة الملك وجواهره الثمينة وهو مذهب ومزخرف ومرصع بالحجارة الكريمة ويبلغ طوله نحو ستة أمتار وعرضه بحو أر بعدة أمتار وارتفاعه أر بعة أمتار تقريبا ووجدت الغرفة الرابعة عاومة بأثاث من أفخرالمفاخر مرتبة ترتيبا حسنا يفوق منظرها في بهائها وعظمتها ما وجد في الغرفتين الخارجيتين . وتوافد عشرات الألوف من أوروبا وأمريكا على القطر المصرى للتمتع بمشاهدة هذه الآثار الثمينة • وفوق ذلك قد اهتمت دور الصناعة في أورو با وأمريكا للحصول على نماذج للرُّزياء المصرية الأثرية لللابس وأثاث المنازل والأواني ليصنعوا نظيرها وهم يضحون عشرات الالوف من الجنيهات في سبيل الحصول على هـذه النماذج و بدأت السيدة الغربية في مدن أوروبا وأمريكا متجملة بلبس ملابس قدماء المصريات في عهد (نوت عنخ أمون) وفي صباح ٨ مارس سنة ١٩٢٧ أبصرالمارة في شارع (ففت أفنيو) وهوأعظم شوارع نيو يورك ثلاث سيدات يسرن معا وقد لبسن من قة الرأس الى أخص القديم ثيابا مصنوعة على مثال ثياب ملكات مصر القديمات واحتذين أحذية على شكل (الصندل) فكنّ بثيابهنّ هذه موضع اعجاب وقبلة أنظار الجيع وهكذا في انكلترا وغيرها . وقد اشتد الاقبال في أوروبا وأمريكا على درس تاريخ مصر وحضارتها القديمة ومشاهدة آثارها الكثيرة المنتشرة في المتاخب فالناس يقبلون زرافات على المتاحف التي فيها آثار مصرية . وقد أغلق المدفن يوم الاثنين ٧٦ فبراير سنة ١٩٢٧ على أن يفتح ثانيا فىالخريف للقبل . وهذه الليلةُ التي أكتب فيها هذا المقال ٧٧ من شهر سبتمبر سنة ١٩٧٤ لم يفتح القبر الى الآن وسيظهر بعد فتحه العِبُ العِابِ

أفليس هذا من سر قوله تعالى على سبيل الاشارة والتاميح \_ لتكون لمن خلفك آبة \_ فهذه آيات الله التي ظهرت لعباده آيات الصناعة والتطريز والزخرفة والنقش والهندسة والبناء وكذلك الاعتبار والاتعاظ وقذكر الموت والبلى • كل ذلك ظاهر اليوم لجيع الأمم • فعلى المسلمين أن ينظروا جمال الله في كل شئ سبحانه وتعالى جل جلالا وعز كالا

## ( النبذة الثالثة )

أقدم كتاب فى العالم نصائح الحكيم المصرى القديم (آتى) لتلميذه (خونسو هتب) فى عصر مصر النهى فى عهد الملك العظيم (توت عنخ أمون) أى منذ ه ٣٣٠٠ سنة تقريبا وهى ٤٨ نصيحة تقلت عن ورقة بولاق البردية التى عثر عليها (مارييت باشا) مؤسس مصلحة الآثار المصرية فى أحد مقابر الدير البحرى بطيبة بالاقصر سنة ١٨٧٠م وترجمت الى الفرنسية والألمانية والانكليزية وسميت (ورقة بولاق) لأنها حفظت بالمتحف المصرى فى وقت أن كان فى بولاق ولأذكر لك بعض هذه الحكم تمنا بالقرآن القائل - وان كثيرا من الناس عن آياننا لغافلون - ولأذكر لك ما اخترته منها اختصارا للقول

- (١) أخلص لله في أعمالك لتتقرّب اليه وتبرهن على صدق عبوديتك حتى تنالك رحته وتلحظك عنايته فانه يهمل من توانى في خدمته
  - (٧) من اتهم زورا فليرفع مظامته الى الله تعالى فاته كفيل باظهار الحق وازهاق الباطل
- (٨) اجعمل لك مبدأ صالحا وضع نصب عينيك في جيع أحوالك غاية شريفة تسعى اليها لتصل الى شيخوخة حيدة وتهي لك مكانا في الآخرة فان الأبرار لاتزعجهم سكرات الموت
- (٩) صن لسانك عن مساوى الناس فان اللسان سببكل الشرور وتحر محاسن الكلام واجتنب قبائحه فانك ستسأل يوم القيامة عنكل لفظة
  - (١١) لاتهمل الترحم على والديك ومتى قت بذلك قام به لك ولدك
- (١٢) اعتن بأبنائك كما اعتنت بك أمَّك ولاتفضبها لئلا ترفع يديها الى الله فيستجيب دعاءها عليك
  - (١٥) اذا كنت قوى الارادة فلاتدع المرأة تتسلط عليك
    - (٧٠) النظام في البيت يكسبه حياة حقيقية
      - (٧٥) اذا فانتك فرصة فترقب غيرها
    - (۲۸) لاتجرح بكلامك شعور الناس فيستهان بك
- (٣٤) ليست السعادة بالثروة وحيازة الأموال انما مي في استنارة العقول بالفضيلة والتخلق بالقناعة والرضا والكفاف
  - (٣٨) لاتستسلم لليأس والقنوط مهما قام في سبيلك من العقبات والشدائد
- (٤١) لاتثق بالناس الجهولة مبادئهم ولوخدعوك بتقديم أنفسهم لخدمتك متظاهرين بالاخلاص فانهم يجرونك الى الخراب العاجل
- (٤٦) تلطف مع ضيفك وحادثه ببشاشة ولاتسمح له بالتطرف في الحرية حتى يخرج عن حدود الاحتشام
- (٤٨) لاتكن شرها فان الانسان لم يخلق ليأكل بل يأكل ليحيا حياة طيبة يجعلها طريقا المحياة
  - الأبدية . انتهى
- هذا هو الذي اخترته من حكمه . وهناك نصائع أخرى لرجل يقال له (قافنه) وآخريقال له (بتاح حقب) وهذا الأخير قدوجدت له (٤٤) لوحة قد نقشت عليها حكمه . ولأذكر لك منه ثلاثة ألواح (لوحة ١٠) اذا تواضعت امتثالا لرئيس فليكن سيرك مع الله حسنا جدًا فالسعدلاياً في إلاعن ارادته

وليس هناك أحكام سوى مشبئته

ويما جاء فى اللوحة الرابعة عشرة ﴿ تمسك برأيك متى كان الحق بيدك • ان الذى على نفسه خمير من خمره الله بعطاياه لأن الرجل الذى ينقاد لهواه يكون تحت سلطان امرأته • بين منهاج سماوكك من غير كلام)

وجاء في اللوحة (٣٤) ليكن وجهك بإشا ماعشت

﴿ النبذة الرابعة ﴾

كان قدماء المصريين يعتقدون بقاء النفسُ وكانوا يرون أن الانسان يكون أمام محكمة مكونة أمام الاله أوزيريس و٢٤ قاضيا و يتولى الرئيس عملية وزن القلب ووضعه فى كفة الميزان والعدل فى الكفة الأخرى فاذا رجحت الكفة الأولى أوساوت قبل المتوفى فى عملكة أوزيريس و وأهم هذه المملكة عنسدهم الزراعة فتقوم الأرواح بحرث الأرض و بذر الحب وجنى محصول النرة السماوى وهى أحسن وأجمل من ذرة الأرض وفى ثلك المملكة تمكون الأرواح فى المجارى السماوية وتجلس تحت وارف ظلال الأشجار الباسقة وتلعب الألماب التى تهواها و والانسان يكون له جسم روحى يبدأ فى الوجود من وقت أن يوضع فى القبر و يأكل المتوفى خبزا لا يتعفن و يشرب خرا لا يفسد وملابسه أردية بيضاء و يجلس على عرش وسط الملائكة الذين يجلسون حول شجرة الحياة و بلبس التاج الذي يعطيه له الاله و يعيش مع الاله (رع) الى الأبد

وعملية التحنيط المعروفة عند قدماء المصريين التي أشار لها القرآن بقوله سفاليوم ننجيك ببدنك سعفوظا كسائر قدماء المصريين انما اخترعوها سنة ووج قبسل الميلاد و بتي الى سنة ووج بعد الميسلاد الاعتقادهم أن النفس بعد أن تمر" في أدوار كثيرة تعود فتحل في الجسم فلهذا كان التحنيط ولمح قسة خوافية وهي أن (أوزوريس) كان يحب" أمته المصرية فعلمها وفتح البلاد الأخرى بغير حوب ومعه (لوت) ولكن اخوه (سيت) غارمنه فصنع له صندوقا وأهداه له على شرط أن يكون على مقدار جسمه فلما دخله أقفله عليه وهو متحد مع الضباط وألقاه في النيل فبحث عنه زوجته (ايزيس) وعثرت عليه في البحر وخبأته في غابة كانت أشجارها متكانفة وذهبت تبحث عن ابنها (حوريس) في مدينة (بونو) جنوب البدلس في الدلتا و ثم ان (سيت) عثر على الصندوق وهو يصطاد في ضوء القمر فقطعه ع قطعة و بعثرها البدلس في الدلتا و ثم ان (سيت) عثر على الصندوق وهو يصطاد في ضوء القمر فقطعه و أوزوريس) فبحثت عنها (ايزيس) وجعتها إلا قطعة واحدة وركبتها في مواضعها من البدن وحنطت الملائكة جسمه فبحثت عنها (ايزيس) وجعتها إلا قطعة واحدة وركبتها في مواضعها من البدن وحنطت الملائكة جسمه وسنعوا له تماثم ولفائف و فهذا انتقل من القبر الى السهاء وله فيه قصر عظيم وأصبح ملك (أوزوريس) هوالذي يصعد اليه الأرواح الطاهرة بعد الموت و ولابد من التحنيط وعمل السحر والطلاسم و هذا هو السبب في التحنيط عندهم اه

فسبحان من جعل الحرافات سببا في العاوم النافعة للإنسان وحفظها على مدى الزمان والحدالة أوّلا وآخوا \* ويقال ان فرعون موسى عثر عليمه منذ سنين في جُهات الوجه البحرى في مديرية الشرقيمة . وعسى أن أعثر على هذا النص فألحقه بهذا الكتاب والله المستعان

﴿ فرعون موسى قد وجد بدنه وهو بالمتحف المصرى ﴾

و بعد كتابة ماتقدم بيومين اطلعت على ماكتبه أستاذنا في علم الآثار المصرية الاستاذ أحد بك نجيب أمين ومفتش الآثار المصرية في (الموسوعات ) في أعداد مختلفة فلا نخص ماكتبه بغاية الاختصار قال ان رمسيس الثاني (سيزوستريس) هو الذي ربي موسى عليه السلام وأن ابنه (ريان با) وهو المعروف باسم (منفطه) هو الذي غرق في البحر وهما معا من الأسرة التاسعة عشرة ، قال وقد أجع العلماء أن فرعون (منفطه أوريان با) هو الغريق والحد لله على وجود جثته الآن ، وأما العبرانيون فانهم دخاوا

مصر أيام احتلال العمالقة لها وأقاموا في وادى غسان المعروف الآن برأس الوادى بمديرية الشرقيــة ولفظة (فرعون) كانت اسما عاما لماول مصر كافظة (قيصر) علم على كل من ولى الروم و (كسرى) لكل من ولى العجم و (نجاشي) لكل من ولى الحبشة و (أمبراطور) لكل من ولى رومه . وفرعون أصله (ابرعا) أو (فرعاً) معناه (الدار العظيمة) لأن (فر) معناها الدار و (عا) معناه العالية أوالجليلة أوالعظيمة كما يقال الآن (الباب العالى) أو (الباب الحمايوني) . قال و بعد رمسيس الثاني الذي ربي موسى و (منفطه) أو (ريان با) الذي غرق في اليم لم يذكر في الآثار شي عن العبرانيين . قال واني في اليوم الثاني من شهرمايو سنة ه ١٩٠٠ فتحت تابوت (فرعون) بمشهد من علماء الآثار وقسته فكان طوله من قة رأســه الى قدمه مترا واحدا واثنين وسبعين سنتيا وعرضه عند الأكتاف أر بعون سنتيا ومن قة رأسه الى الكتابة التي على صدره ه، سنتيا . قال ولم أر رجهه لأنه مسجى بأكفان من قـاش الـكتان يضرب لونه الى الصفرة الداكنة من تأثير الحنط عليه وتابوته مصنوع من قماش كالورق القوى خال من الكتابة وهو لانسـك أنه ليس تابوته الأصلى ومعنى (ريان با) شمس العلم أوروح الشمس . وقال أستاذنا أيضا ان رمسيس الثاتي استعمل العبرانيين في بناء قلاع كبيرة وعمسل طريق يمر بوسطها يخرج من مدينة رعمسيس ويسلك الى الشرق مع الجنوب حتى يدخل قسم آسيا . وهناك قلعة باسم فرعون موسى نفسه بن رمسيس الثاني وهي مذكورة في ورقة من البردي أرسلها أحد العمال الى رئيسه يعلمه بما فعله وهاك نصها ﴿ عما أسرَّ به خاطر سيدى هو أنى أخبره أننا أعطينا الحرية التاتة الى قبائل الاعراب الآتية من اقليم (ايدوم) لتمر بغاية الحرية من قلعـة (خاتوم) لللك (منفطه) وهو فرعون موسى كما تقدّم . وهناك حَبر محفوظ بالمتحف المصرى مكتوب في السنة الخامسة من حكم هذا الملك عليمه لفظة (اسرائياو) أي الاسرائيليون وهاك ترجة بعض عباراته ﴿ وقبيلة خاتى سلمت فسلمت ، وقبيلة كنعان قد سجنت على أقبح كيفية ، وأهل عسقلان أحضروا أذلاء . وأهل غزة وما حولها جاؤا أسارى . وقبيلة (أيانواميم) انعدمت وأمة (اسرائيليو) هلكت وما عاد لديها حبوب للأكل . وقبيلة خارو صارت كأرملة حقيرة بمصر ﴾ اه

وقال رحه الله في سبب ادّعاء الملك (منفطه) الالوهية ان هذه عادة هؤلاء الفراعنة جيعا ضعافا كانوا أم أقوياء و قال وانظرالي مسلة المطرية تجد عليها ماصورته ﴿ الجليل حياة كل مولود ولك الصعيد والبحيرة دام بقاه صاحب التاج معطى الحياة لكل موجود الاله العظيم ابن الشمس الخ ﴾ وهسندا الممدوح هو الملك (أوزر تسن الأول) في العائلة الثانية عشرة وهوصاحب هذه المسلة و قال واقد كان (رمسيس الثاني) والد فرعون مصر أول من سخر العبرانيين في الأعمال فبنوا له مدينة رعمسيس ومدينة بيتوم وهاك نص ورقة بردية محفوظة في بلاد الانجليز بقلم رجل مصرى يسمى (كانيزاك) أرسلها الى رئيسه المدعو (بي كانبتاح) يعلمه أنه أنفذ أمر الملك سيده وصورتها (قد أطعت أمر سيدى رمسيس وفعات ما أمرني به حيث قال لى يعلمه أنه أنفذ أمر الملك سيده وصورتها (قد أطعت أمر سيدى رمسيس وفعات ما أمرني به حيث اللى اعط قحا الى العساكر الخفراء والى العبرانيين الذين ينقلون الحجارة لبناء الحصن العظيم بمدينة رعمسيس الذين السنية التي أمرني بها سيدى) وعلى ظهرها مكتوب (هذا حساب البنائين الذين أدوا الأعمال المفروضة يوما فيوما بدون انقطاع عن العمل ماعدا الرجل الذين يصنعون الطوب و ومدينة رعمسيس اختلف العاماء في فيوما بدون انقطاع عن العمل ماعدا الرجل الذين يصنعون الطوب و ومدينة رعمسيس وقد وجد اسم مقرها فقيل انها مدينة (صان الحجر) بمركز فاقوس بمديرية الشرقية و وقد أل أستاذنا بدار العلوم المفتس رمسيس على لنها (طوبها) وهذه المدينة أجمل المدن المسرية وقد وجدت ورقة من البردى محفوظة في بلاد النجليز فيها قسيدة لشاعر مصرى اسمه (بنبتا) يخبرأحد الأمراء المسمى (أمنم ايت) وكان الملكر رسيس

دعاه لوليمة يوم الفراغ من بنائها . قال (لما دخلت مدينة رعمسيس وجدتها في أحسن حال مألها مثيل في عمارات (طيبة) ولاعمارات (جبل السلسلة) فهي مدينة النعيم وحقولها بماوءة بالأشياء اللذيدة والمأكولات الفاخرة وحيضانها مماوءة بالسمك والطيور المائية تدرج على غدرانها ومروجها خضرة وسفن البحر تأتى الى تغرها وتكثر فيها الخيرات طول السنة وينشرح صدر من يقيم فيها إذ ليس بها من يعارض ولامن ينازع والصغار والكبار فيها سيان وترى فيها الجوارى الحسان جوارى الملك قائمات على أبوابها والفرح عاما في جيم أرجائها ه عشت بإرمسيس في محقة وعافية

وقال بروكش باشا أن موسى عليه السلام تربى فيها حيث كانت محل اقامة الملك . أما تخت مصر فكان فى مدينة (طيبة) أو (طيوه) ومكانها الآن الأقصر أوالسكرنك والقرنه ومدينة آبو بمديرية قنا اه وذكر أستاذنا أيضا فى تلك المقالات ماوجد منقوشا باللغة البربائية على جدار معبد الكرنك بما يختص بتعذيب الأسرى . قال (سطر ٥) لما كان الملك (منفطه) هوالذى يعطى الحياة الى قومه حضهم على توك الخول (سطر ١٩) أتى (مرمايو) ملك اللبيين بن ديد بجنوده المؤلفة من المشاوشيين والكحاكيين والسردانيين والشكلاشيين وهجمعلى مصر (سطر ١٩) وجع ملك مصر رؤساء عساكره وقال الهماسموا أنا الملك (منفطه) الحارس أنا رب مصالحكم أنا أبوكم هل فيكم من يماثلني ويحيي أولاده مثلي ها أنتم ترتعشون كالوز أماى (سطر ١٩) ها هو العدو دخل بلادنا هل يستطيع النيل أن يرده عنا . كلا ثم كلا (سطر ٢٧) أنا الذى بيدى الاعطاء والمنع والدنيا تحت حكمى . أنا (منفطه) القاهر ملك مصر عساكر المشاة مع عساكر العربات على العدو فأغرقوه في بحرالهم (سطر ٢٧) أما الذى بيدى الاعطاء والمنع والدنيا تحت حكمى . أنا (منفطه) القاهر ملك مصر عساكر المشاة مع عساكر العربات على العدو فأغرقوه في بحرالهم (سطر ٢٥) أما وموضوعة في جاود (سطر ٢٥) الما يبيون مقتولون وأحضرت أحاليلهم (سطر ٢٥) أبد مقطوعة من العدو مصووعة في جاود (سطر ٢٥) ١٩٠٨ ليبيون مقتولون وأحضرت أحاليلهم (سطر ٢٥) ١٩٧٨ أيد مقطوعة أحضرت أدايلك . (سطر ٥٥) ٢٩٧٧ أيد مقطوعة أحضرت لدى الملك . (سطر ٥٥) ٢٩٧٧ أيد مقطوعة أحضرت لدى الملك . (سطر ٥٥) ٢٩٧٧ أيد مقطوعة أحضرت لدى الملك . (سطر ٥٠) ٢٩٧٥ أيد مقطوعة أحضرت لدى الملك . (سطر ٥٠) ١٩٧٩ أيد مقطوعة أحضرت لدى الملك . (سطر ٥٠) ١٩٧٥ أيد مقطوعة أحضرت لدى الملك . (سطر ٥٠) ١٨٧٥ أيد مقطوعة أحضرت لدى الملك . (سطر ٥٠) ١٩٧٥ أيد مقطوعة أحضرت لدى الملك . (سطر ٥٠) ١٩٧٥ أيك مربي المربوبية المربو

ورجع الملك الى طيبة فى موكب حافل وقد وجد مكتوبا فى ورقة محفوظة مانصه (ما أعظم عودتك أيها الملك الى (طيبة) تظلك سحابة النصر وعر بتك تسحبها الرجال . أما الرؤساء المعاوبون فيمشون أمامك

القهقري وأنت تسوقهم الى حتفهم اه

واتما نقلت لك هذا لتعرف كيف كان فرعون موسى يعذب الأمم المغاوبة . وكيف سخر بنى اسرائيل كما سخرهم أبوه . وكيف كان يفهم قومه أنه معطى الحياة وفى يده كل شئ وهذا هو ماجاء فى القرآن من قوله ... أنا ربكم الأعلى .. وغيره . وهكذا تعذيب بنى اسرائيل المتكرر فى القرآن اه

﴿ نبنة خامسة رد اعتراض ﴾

لعلك أيها الذكى المطلع على هذا السكتاب تقول كيف أطلت في هذا المقام . ولماذا تذكر حكم القوم تارة ومظالمهم تارة أخرى ، ولماذا تكرّر هذا القول ، أتريد أن تعلمنا علمهم ، أوليس القرآن بكاف ، أوليس ديننا يغنينا ، أقول على رسلك ولا تلم ، اعلم أن من يظق أن قراءة القرآن وفهم معانيه القريبة والاقتصار عليها يكني المسلمين مخطئ كل الخطأ بل جاهل كل الجهل ، فقل لى بر بك اذا سمعت الله يقول \_ ولا على الناس حج البيت \_ أفلانسي الى الحج أم تكتني بفهم الآية فلا اخالك إلا قائلا لابد من الحج أقول ، هكذا يقول الله هنا \_ فاليوم ننجيك \_ يامنفطه (ريان با) وتحفظك في أماكن بالبسلاد المصرية ونأم بتحنيطك و بقائك المساتحين والغادين والرائحين \_ لتكون \_ أنت وأمثالك من الفراعنة

لمن خلفك آية \_ ترشيدهم الى العاوم والمعارف والاتعاظ بذهاب القرون و يقف على صنائع قومك وعاومهم أهل أمريكا وآسيا وأفريقيا وأوروبا . والمسلمون أيضا متى فقهوا وعقاوا \_ وان كثيراً من الناس \_ في الشرق والغرب \_ عن آياتنا \_ في بلادك وقومك وعاومكم ومعارفكم وسيركم وغيرها عما خلقنا في السموات والأرض \_ لغافاون \_ والغفلة موجبة الحرمان كاسيأتي في قوله تعالى \_ و يجعل الرجس على الذين لا يعقاون \_ فأما اذا لم يغفل الناس واطلعوا على علوم الأوائل كقدماء المصريين وشاهدوا في الحكم السابقة وغديرها أن الله قد أنزل عليهم منسذ سبعة آلاف سنة أنه يزن الأعمال وانها اذا ثقلت نجا صاحبها واذا خفت لم ينبج . وأن الرجل للظاوم اذا دعا الله ينجيه . وأن قوى الارادة لإيغلبه النساء . وأن المخلص لله تلحظه عنايته ا ومن توانى فى خدمته يهمله . وأن من اتهــم زورا ورفع مظامته الى الله فالله يظهر حقه . وأن السعادة ليست في المال وحده بل في الفضيلة والقناعة . وحكذا من الحكم الشريفة العالية . اذا فعل الناس ذلك ولم يغفلوا عرفوا أن شرائع الله القديمة كانت كالحديثة وانها متتالية متتابعة متحدة في الاصول ويحصل للمره المتناس والحمثنان . أوليس الله يأمرنا أن ننظر في السموات والأرض . فاذن آيات القرآن تشسير الي آيات السموات والأرض وما أنتجه عقل الانسان قديما وحديثا . فا يات الفرآن أشبه بالمنظار المعظم ترى به الأشياء القريبة والبعيدة . فن ظنّ أن المنظار مقصود لذاته فهو جاهــل كن يرى أن القرآن وحــده كاف فهو مخطئ . انما القرآن نزل لبعمل به ولاعمل به إلا بأن نبحث فما خلق الله في السموات والأرض . من العجائب ونقرأ العاوم وندرس عاوم الأمم أي أن يكون في الأمّة طوائف لكل علم طائفة تقوم بعلم أو صناعة ولوكانت تعدّ بالمئات . انتهمي الكلام على حسنات المصريين وسيا تمهم العملية ُ

﴿ الكلام على محاسنهم العامية . نظام السموات عند قدماء المصريين ﴾

جاء فى أوائل السورة \_ هوالذى جعل الشمس ضياء والقمر نورا وقتره منازل \_ وقال \_ إنّ فىذلك لآيات الح \_ وكرر لفظ الآيات ثلاث مرات وهكذا ذكر الآيات وذم الاعراض عنها فى الكلام علىفرعون فياليت شعرى يمر هذا القول مرورا علينا ولانعطيه حقه ، ذم الله العسفلة عن الآيات عند ذكر الشمس والقمر ونقها عند الاشارة للفراعنة في الهوافقة في سورة واحدة ، ولماذا تذم الفيفلة عن الآيات في سورة واحدة ، إن في ذلك سرا عجيبا فاستمع لما سيأتي

﴿ علم الفلك وقدماء المصريين ﴾

( جال الصور السماوية يسحر العقول \_ احتجب عن جيع الناس وهـ م ينظرونه \_ محاولة قدماء المصريين قبل غيرهم كشف هذا الجباب \_ رسمهم المصور السماوية التي يقرؤها الناس في أوروبا والشرق الآن \_ وجوب معرفة نتائج العقول في الشرق والعرب لأن العـقل البشري صنع الله كما أن عقول الملائكة من صنعه فالعالم كله مصنوعاته وعلى المسلمين أن يعرفوها )

اعلم أننا خلقنا فى جوّ من الجال والبهجة والحسن والاتقان والكمال والسعادة والحبور . ولوأننا أدركنا مانحن فيه من الجال لذهلت عقولنا وأصبحنا فاقدى الشعور والاحساس لانعقل

أقول هذا لك أيها الذكى وأنا موقن به م ان الله وضع أرواحنا في هذه الأجسام الأرضية تلك الأجسام التي وضعت بحكمة ودقة وأحاطت بها الأنوار من الشمس والقمر والكواكب والجال م الشمس تقسم الزمن أياما م والقمر يقسمه شهورا كما تقدّم موضحا والشهر الواحد يجمله أر بعة أقسام فمن الحاق الى التربيع التانى أسبوع ومن التربيع الثانى أسبوع ومن التربيع التانى أسبوع ومن التربيع الثانى أسبوع ومن التربيع الثانى أسبوع

فالشمس والقمر قد فعسلا الزمن تفعسيلا . فالأيام والسنين الشمسية عرفت بسير الشمس كما تقدّم

والأسابيع والشهور القمرية والسنين القمرية عرفت بالقمر ، إذن الشمس والقمر تكفلا بتقسيم الزمن أياما وأسابيع وشهورا قرية وشمسية وسنين كذلك ولولا ذلك لم نعرف الأيام ومابسدها ونجد القمر والشمس والكواكب لانخطئ في سيرها والأنوار الفائضة منها على الأرض جيلة بهجة تتلوّن كما تتلوّن في أثوابها الغول فأنوار الكواكب ليلا مختلفة في الظلام الحالك والقمر يقسم الليل تقسيا بأضوائه ويظهر و يختفي على أشكال مختلفة ، وهكذا أنوار الشمس تختلف في أثناء النهار ، فبينا نرى ضوء أدنى كوكب بالنسبة الى الشمس أقل من مليون مليون وضوء غيره من الكواكب أقدل من جزء من مليون من ضوء الشمس وضوء البدر أقل من جزء من عماعائة ألف جزء من ضوء الشمس نراها أيضا والقمر يتلوّنان ألوانا محسوبة منظمة جيلة لايستقران في هيئتهما على الله والحيوان حولنا والنبات وعجائبها لاتتنامي ، فيأرضنا عجائب عن المادة لدهلنا من الجال الذي غرقنا فيه ولكن من لطف الله أنه أجاعنا وأعرانا وسلط الحرّ والبرد عن المادة لدهلنا من الجال الذي غرقنا فيه ولكن من لطف الله أنه أجاعنا وأعرانا وسلط الحرّ والبرد على الأرض لنا دار عمل ونصب وشقاء ، لماذا ، ليحجبنا عن هذا الجال ، ولماذا لأجل أن عفظ عقولنا فيريها فلا يعطيها هذا الجال إلا عقدار شياً فشياً بالتدريج وهذا التدريج يكون بالتعليم يحفظ عقولنا فيريها فلا يعطيها هذا الجال إلا عقدار شياً فشياً بالتدريج وهذا التدريج يكون بالتعليم

﴿ فَسَلَ فَي أَن أَوَّلَ مِن تَفَطَّن لَرفع الحِبابِ عَن جِمَالَ السَّمَاء هُم قدماء المُصريين ﴾

قد قلت لك أيها الذكى أن الناس خلقوا في الجال و جبوا عنه وهم بالتعلم يعرفونه شيأ فشيأ وها أنا ذا أذكر هنا ان أوّل من ابتدأ معرفة هذه العلوم هم قدماء المصريين على خلاف فى ذلك وانحا أردت ذلك ليظهر سرّ القرآن ولماذا يذكر الغيفلة عن الآيات و يذتها فى السموات والأرض وفى معرض ذكر أبدان الفراعنة وسوّى بينهما فى ذمّ الغفلة . إن هذا الزمان هو زمان ظهورالنور الاسلامى ، أنظر ماذا ترى ، ترى أن الأم ما عدا المصريين كانوا فى غفلة ساهون قبل العصر المكدونى فقد كان العبريون لا يعرفون سوى بلادهم وماجاورها من الممالك وكان اليونان فى أيام هوميروس الشاعر المشهور أى قبل المسيح بسبعائة سنة يظنون أن بلادهم وآسيا الصغرى فى وسط المسكونة بحيث جعاوهما شاغلتين جزاً عظيما من سطح الأرض وقالوا إن حولهما جزائر البحر المتوسط وأن مصر وسوريا وإيطاليا حول ذلك البحر الحيط ، وتنبه بعد ذلك (بطليموس) فى عهد الرومان سنة ، ١٧٥ الى شيّ من ذلك ، وهكذا أخذ العلم يحمو شيأ فشياً ، أما الأتة المصرية فانها كانت قد سبقت هذه الأم الى معرفة نظام السموات وصور بجومها و بروجها

﴿ هيئة السهاء في صندوق حتر بطيبه وهيئة البروج فيه ﴾

وما صاحب هذا الصندوق إلا من الفراعنة الذين مجاهم الله يبدنهم فكان لمن خلفه آية المسرقيين والاوروبيين فهو مصداق القرآن وذلك من آيات الله في القرن العشرين ، واعلم أتى قد قدمت الك في سورة الأنعام نبذا من الصور السهاوية عند قوله تعالى \_ واذ قال ابراهيم لأبيه آزر \_ وأن تلك الصور (ثلاثة أقسام ) الصور الشهالية والصور الجنوبية والبروج التي هي داخل منطقة فلك البروج ، وذكرنا هناك أن الصور كلها نحو هي سورة وهي مسهاة بأسهاء أشياء أرضية من الحيوانات وغيرها ، ثم أقول الآن ان الناظر الى السهاء لابري فيها رسم حيوان ولا انسان ولاشياً من ذلك ، فاذا سمعتهم يقولون الثور وهو أحدالبروج أولليزان أوالجدي أوالسنبلة أوالحوت فاعلم أنه لاحوت ولاسنبلة ولانور ولاشئ من ذلك ، وانحا هي صور خيالية تخيلوها وسموها ، وتجد أم الأرض قد اتفقوا جيما على تسمية مجموعات النجوم بأسهاء ولكنهم لم يتفقوا على تلك الأسهاء ولافي واحد منها ، فالصينيون أكثروا من أسهاء الجاميع حتى بلغت ثلثائة اسم وسموا بعضها بأسهاء عظمائهم والعرب سموا الجاميع بأسهاء حيوانات وغسيرها كالدب الأصفر والدب الأكر

كرتهم التى أنحوها قبل المسيح بنحو تسعة قرون فرسموا فيها بجعة ووزتين وشجرة كبيرة فيها كاب وصورة زنجى ضخم الجئة و الصور اليونانية التى ذكرها بطليموس فى الجسطى يظهركا قال بعضهم انها عملت فى بلاد العرب أيام الجاهلية وأهل (أسكندينافيا) سموها بالسكلب والمركبة والمغزل و (الاسكيمو) وضعوا بينها صورة حيوان بحرى فى بلادهم و وترى الثريا فى العربية مشتقة من الثراء أى الغنى و وفى اللسان المسرى اسمها السكترة لسكترة نجومها وفى الهندية السجاجة وفراخها وهنود أمريكا يسمونها بما معناه الرجال والنساء أوالراقصات والمصريون القدماء كان عندهم كرات مصورة من قديم الزمان ولم تزل آبو) أمارها فى قبر الملك (سيتى الأول) فى بيبان الماوك وكذلك فى قبرالملك رعمسيس الرابع فى مدينة (أبو) ففيها صور بعض مجاميع النجوم مثل النهر والسهم والسكركدن ومغن

ها أنا ذا الآن أكتب هذا و بين يدى الصور المنقولة من كتاب أبى الحسن الصوفى الذى ألفه فى أواسط القرن الرابع الهجرة نسخت السلطان (أولغ بك كوركان) والصور المنقول عنها كانت ماونة وهى اسائر الصور السهاوية وقد أجاد المسور رسمها وتزويقها وأفرغ فيها دقيق الصنعة ورسم الكواكب فيها بالذهب وها أناذا أشاهد فى الكتاب أماى الآن صورة التنين من رسم العلامة المذكور ولكن ليست هذه الصورة ماونة كالمنقول عنها وهدا ما أردت أن أقدمه فى هذا الموضوع قبل الدخول فى المقصود وهو الكلام على صور قدماه المصريين التى صوروها ووجدت الآن فى مقابرها مصورة على صناديقهم مصداقا للآية إذ يقول الله سورة فى منابي المسومة فى مقابرها منابع أولاء نقرأ آيات الله المرسومة فى مقابر قدماء المصريين

أكتب هذا وأماى هيئة البروج الاثنى عشر وهى الحل والثور والجوزاء والسرطان والأسد والسنبلة وليزان والعقرب والقوس والجدى والدلو والحوت و هاهوذا صندوق حترالذى وجدوه بطيبة وفيه رسمت السهاء على صورة امرأة رافعة يديها و يسترها ثوب طويل وفى رجليها لمعلان وعلى رأسها عصابة وقد رسمت فوقها الشمس وعلى جانبي المرأة البروج الاثنا عشر منها ستة عن اليين وهى السرطان والأسد والسنبلة والميزان والعقرب والقوس وستة على الهسار وهى من الجدى الى الجوزاء وترى هسذه الصور واضحة جلية فترى صورة السرطان على يمين المرأة الخ

وهكذا بقية البروج فترى الجوزاء بهيئة امرأتين متقابلتين قد مدّت احداهما يدها الى الأخرى السلام عليها وأمسكت كل منهما بيد الأخرى ورجسل كل منهما تخطو الى الأخرى والثور واقف قبسل تلك الصورة والدلو عبارة عن رجل واقف يصب الماء من إناء بين يديه والجدى نصفه معزى ونصفه الآخر على هيئة السمك

( صورة منطقة فلك البروج التي وجدت في هيكل (دندرة) في عصر القياصرة الأول )

ها أناذا أرى شكلها أماى في كتاب (الحضارة القديمة في مصر والشرق و الجغرافيا الرياضية) أو (علم الحيئة عند قدماء المصريين) لمديقنا المرحوم الاستاذ الجليل أحد بك كال و ها أنا ذا أيها الذكي أبنت لك كيف تسوّر الناس هذه النجوم قديما و كيف جعاوها مجاميع و وكيف صوّروها بما يعرفون و وكيف كان قدماء المصريين قد رسموها وجعاوها في مقابر عظمائهم وكبرائهم و وكيف صوّروا البروج التي نعرفها نحن بنفس السور التي تقرؤها كالثور والسنبلة والحل والحوت الخ وكيف كان هذا العمل من النوع الانساني بنفس السور التي تقرؤها كالثور والسنبلة والحل والحوت الخ وكيف كان هذا العمل من النوع الانساني كله قديما وحديثا وعند علماء الاسلام وأورو باليكشف الناس الحجاب الذي سجب عقولهم عن ذلك الجال الذي ستره عنهم الشهوات والحروب والنوائب وحدثان الدهر وتقلباته فهم بهذا السرس يحتالون ليدركوا جال هذا العالم الذي نعيش فيه و وكيف حث النة على النظر في هذه المرضين عن الآيات في مقام ذكر والمنياء والذور و وكيف ذم المرضين عن ذلك الجال في الآيات كا ذم المرضين عن الآيات في مقام ذكر

نجاة فرعون ببدنه ليكون لمنخلفه آية . وكيفكانت الفراعنة قد رسم على صناديقهم تلك الصور السهاوية وأودع في مقابرهم وآثارهم حكمة الله عزوجل في السهاء والأرض

﴿ القرآن يأمر بالنظر لكل ما هو محكم الصنع ﴾

إن الله يأمرنا بالنظر في مصنوعاته كلها كالشمس والقمر والأرض و وبالنظر في مصنوعات الحيوان كالعنكبوت والنمل والنحل وفي النبات الذي هو تحت تدبيرالملائكة . وهكذا كل حيوان وانسان وغيرهما ان الملائكة بالنسبة بنه تعالى \_ وبنه المثل الأعلى \_ كالعين والأذن واليد والرجل للانسان . فيكا أن أحدنا يقول رأت عيني أورأيت أنا ويقول سمعت أذني وسمعت أنا . فالسامع والرائي انما هو نفس الانسان إذ الأذن والعين انما هما له . فهكذا يقول الله تعالى \_ الله يتوفى الأنفس حين موتها \_ ويقول \_ قل يتوفا كم ملك الموت \_ فعمل لللك هو عمل الله وما الملك إلا نوره سبحانه وتعالى وشأن من شؤنه . وما عمل العقلاء من نوع الانسان من هندسة وتصوير وعلم وحكمة إلا أثر من آثار الملائكة إذ التابت في ديننا أن كل عمل الما يكون من إلهام ملك ان كان خيرا ومن وسوسة شيطان ان كان شرا . إذن علوم قدماء المصريين المرسومة في الحيا كل وكذا كل العلوم التي ألقاها الملائكة على قلوب العلماء في الهند والمعين وعلماء الاسلام وعلماء ألمانيا والنمسا والمجر واليابان وغيرها . كل هذه يجب علينا النظر فيها وجو با كفائيا ، وإذا قصرنا فيها عاقبنا النه بما نحن فيه الآن وزادنا منه . أما أنا فاتي أديت ماقدرت عليه ونصحت أتني

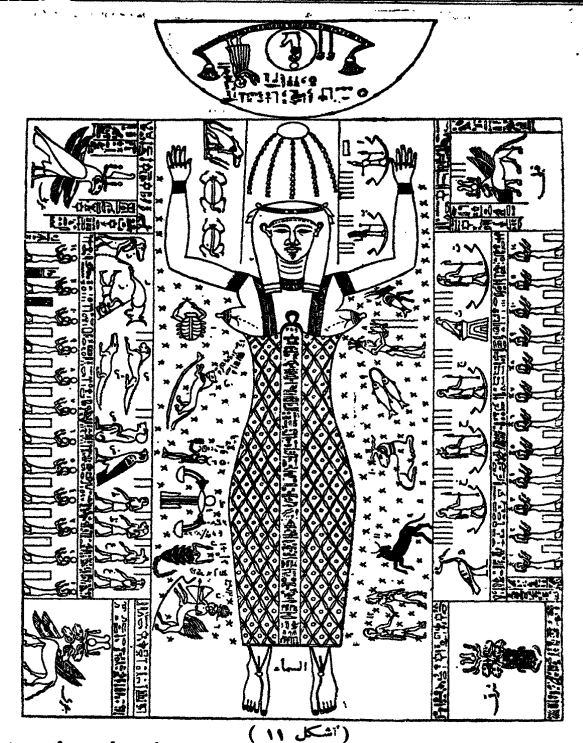
إن الله ذم المعرضين عن آياته في هذه السورة بعد ذكر الشمس والقمركما ذم المعرض عن آياته بعد ذكر فرعون الذي نجا ببدنه وجعله آية و فبت بهذا أن مصنوعات الله ومصنوعات الحيوان ومصنوعات العلماء والعقلاء من بني آدم كلها مصنوعاته وآياته و وإذا كنا مأمورين أن ننظر في النبات وجاله وفي نظام النحل وأفعاله والعنكبوت ونسجه و فبالأولى نؤم بأن ننظر في فعل من هو أرقى وهو الانسان ونأخذ بالأحسن والأفضل منه و اللهم إلى قد أدّيت الأمانة لامتنا الاسلامية وأنت أيها الذكي القارى لهذا التفسير مسؤل مثلى فعلم أمّتك وأدركها وأخرجها من سجن الجهالة وأفهمها كتاب الله والله لايضيع أجر المحسنين اهم أمّتك وأدركها وأخرجها من سجن الجهالة وأفهمها كتاب الله والله لايضيع أجر المحسنين اه

اعلم أنى كتبت ماتقدم ولم يكن ليخيل لى أنى أرسم هاتين الصورتين الفلكيتين المصريتين لما فيهما من صور بعض الحيوانات وقد من صور بعض الحيوانات وقد مقد مقدمة فيها أحاديث وردت يؤخذ منها جوازصورالحيوان اذا كانت لاظل لها . فتجبت كيف اطلعت على هذا اليوم ففكرت في الأمر ونظرت نظرا علميا ففتح لى باب لن يقفل على المسلمين بعدالآن (ذلك) أنه ظهر لى أن الصور الشمسية ماهى إلا أضواء شمسية (و بعبارة أخرى) ظلالها والظلال اذا ح مهاامرة فقد انسلخ من عقله ودينه ، وكل امرى يباح له النظر الى صورته في المرآة فاذا دام النظروتكرر لم يحرم وما الصور الشمسية إلا كالصور في المرآة الخ ماسياتي فاعتقدت الاباحة والأحاديث الولردة في الجواز لما يرسمه الناس بأيديهم لا برسم الشمس الى آخر ما سيأتي شرحه

فهاأناذا الآن أذكر ثلاثة فسول ﴿ الفسل الأوّل ﴾ في رسم السورتين الفلكيتين المنقولتين عن قدماء المسريين مع شرح العسلامة أحد بك كال ﴿ الفسل الثانى ﴾ في الكلام على ما يجوز من السور وما يمتنع وما يجب ﴿ الفسل الثالث ﴾ في الكلام على بناء الاهرام بمصرلاً ن ذلك البناء من أسباب النجاة لبعض أبدان الفراعنة القدماء

( الفصل الأول في رسم السورتين للذكورتين وشرحهما ) قال العلامة الأثرى الكبير أحد بك كال في كتابه ( الحنارة القديمة ) مانسه

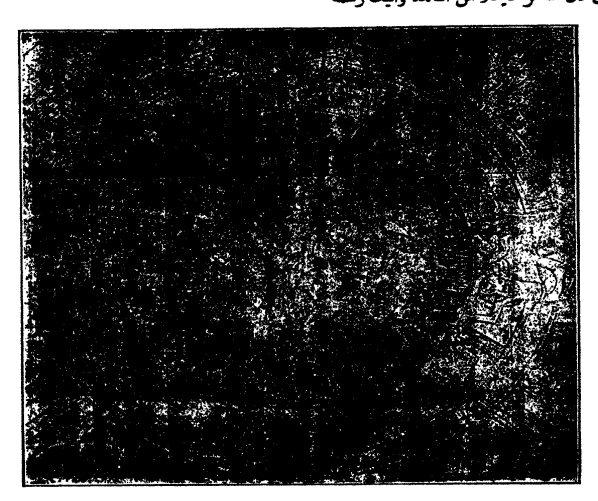
إن قدماء المصريين في عصر اليونان أوالرومان حسبوا هيئة السماء بالكيفية التي وجدت على صندوق حتر بطيبة (شكل ١١) وفيها رسمت السماء على صورة امرأة رافعة يديها و يسترها ثوب طويل مثبت على الأكتاف بحمالات وفي رجليها نعلان وعلى رأسها عصابة وفوق رأسها اشارة هيروغليفية يشاربها الى الشمس ذات الأشعة وعلى جاني هسذه المرأة البروج الاثنا عشر منها ستة عن البيين وهي السرطان والأسد والسنبلة والميزان والعقرب والقوس وستة عن البسار وهي الجدى واندلو والحوت والحل والثور والجوزاء وأجل شئ بستحق الالتفات اليه الكواكب السيارة الخسة البادية الذكر وهي بين النجوم المنتشرة عن يمين المرأة (نوت) منها اثنان فوق برج الأسد وهما كوكب المشترى وكوكب زحل أشبر اليهما بحرف (ف) كما أشير بحرف (ق) الى كوكب المريخ الموضوع بجانب برج السنبلة وفوق هذا البرج اسمه وهو (نتر ـ سب تاحم) وبين الميزان والعقرب عند حوف (ك) كوكب عطارد ويسمى (سبك) وتحت ذاك نقوش صعبة الحل مرموز لها بحرف (ل) وهي تعل على برج الميزان و بين العقرب والقوس في المكان المرموزله بحرف (م) كوك الشعرى اليمانية (نتر ـ دوا) والكتابة التي فوق العقرب صعبة الحل أيضا وهي اسم برج العقرب و برى فوق القوس اسمه (بشت) وقد وضع فوق حرف (ن) للدلالة عليه ، أما السور المرموز لها بحروف (ت ث ج ح خ د) فانها تدل على كواكب عرفت مدّة الفراعنة لأنها وجدت مرسومة على بعض آثار الأسرة التناسعة عشرة والعشرين . وقد عرف قدماء المصريين بجوما غير ماذكر كالمرسومة بين ذرامى (نوت) وكالجوزاء المشار اليها بحرف (١) والشعرى اليمانية والنجم المسمى (حس - مون) أو (در) أي النسر الواقع والدب الأكبر المرسوم على هيئة خذ الثور يسمى (ضبس) والنجم (آن) والأسد (س) والتمساح (ش) والصور الأربعة المشار اليها بحروف (طظع غ) يرمن بها لللاتكة الأربعة المختصة بحفظ أحشاء الأموات وهي (أمست) و (حبي) و (دواموتف) و (قبح سنوف) وقــد جعلت هنا رمزا للنجوم أما الأر بعسة والعشرون صورة التي عن يمين و يسار المرأة الدالة على السماء فهيي رموز للأر بع وعشر بن ساعة فساعات النهار جعلت على هيئة نساء فوق رؤسهن قرص الشمس اشارة الى النهار وساعات الليل رسمت أينا كنساء فوق رؤسهن نجمة اشارة الى الليل وبجانب ساعات النهار كتابة معناها ﴿ السلام عليك أيها المتوفى حتربن المرحومة بحر الخ ﴾



قالساعة الأولى هي ساعة الفجر والأخيرة كي ساعة المساء وقدر من للنقط الأربع الأصلية في أركان شكل (١١) أيضا بحيوانات فللجهة البحر بة سبع له أربعة أجنحة ورأس كبش فوقه قرنان و بينهما قرص الشمس تعلوه ريشتان و بجانبيه ثعبانان وأشلووا للجهة الشرقية بمجل له أربعة رؤس كباش والمجهة الغربية بباشق له أجنحة ورأس كبش عليسه ريشة وقرنان فوقهما ثعبانان والمجهة القبلية بسبع له أربعمة أجنحة وأربع رؤس كباش و يشاهد في الرسم الذي فوق رأس المرأة (نوت) الدالة على السماء مركب الشمس وفيها صورة

المتوفى (حتر) انتهى الكلام على الشكل الحادى عشر ( التكلام على الشكل التابي عشر )

هوالذي وجد في هيكل (دندره) وهو رسم لمنطقة فلك البروج صنع في عصر القياصرة الأول وهو وان كان متأخرا لايخلو من الفائدة واليك رسمه



( شکل ۱۷ )

هذه الدائرة وجدت في هيكل (دندره) الذي بني في القرن الأول وهدم في آخر أيام البطالسة وتم بناؤه في عهد القيصر أغسطس وذلك فوق معبد قديم من الطبقة الأولى اهتمت به ماوك الأسرة الثانية عشرة وأعظم ماوك الطبقة الوسطى مثل (تحويمس الثالث) و (رمسيس الثاني والثالث) وكانت المنطقة مرسومة في سقف الرواق الثاني من جهسة الجنوب وقد أخذها الفرنسيون بأمر المرحوم محمد على باشا سنة ١٨٢٩ وحاوها الى مدينة باريس ، فترى في هذه المنطقة (١) أربعة من صور النساء واقفات جعلت للدلالة على الشرق والغرب والجنوب والشهال ومي تحمل السهاء ويساعدهن في ذلك ثمانية من صور (حوريس) جائيات رؤسها على شكل الباشق وجسمها كجسم الانسان وهدنه المنطقة المحمولة على أيدى هدنه الصور الاثنى عشر تنقسم الى (٣٦٠) قسم الى عشرة أقسام فيكون مجوع الأقسام (٣٦٠) قسما والقسم يوم وكانت هذه الصور الاثناعشرالتي ترمن الى الملائكة ترأس منطقة فلك البوج القديمة المصرية في أقسامها كافة ه ثم لما جاء اليونان بمصر وضروا منطقتهم الفلكية جعاوا كل ثلاثة من هدنه الصوراقسم من المائرة

وبهذه التجزئة بقيت المنطقة معتمدة للا أن أدى علماء الفلك ويشاهد في نفس المنطقة وفي أقسامها بعض نجوم رصدها المصريون قديما كالدائرة المشتملة على ثمانيسة من المذنبين المفاولي الأيدى الجائين على الركب وعلى الثعبان الكبير المتوج بالتاج (اتف) وتبتدى المنطقة في أعلى هؤلاء المذنبسين ببرج الأسد ثم بواسطة البرج الأخير وهو السرطان تدخل في الدائرة الموضوعة فوق الأسد بحيث يتكون من الجيع شكل حازوني ويرى في داخل الدائرة أن الكواكب قدرسمت كل خسة معا في هيئة رجال تسير الهو ينا

قال (شامبليون فيجاله) من تأمل هذه الدائرة وجدها مبتدئة في وسطها ببرج الأسد المرسوم كالسبع السائر فوق ثعبان ومن خلفه امرأة . ثم ببرج السنبلة وهي امرأة في يدها اليسرى سنبلة قبح ثم يلى ذلك من البين الى اليسار برج الميزان بكفتيه ثم برج العقرب ثم القوس نصفه انسان ونصفه الآخر ثور وله أجنحة ثم يليه الجدى نصفه ماعزى ونصفه الآخر سمكى ومن يعده الدلو وهو كرجسل يصب الماء من إناه بين يديه ثم الحوت وهو أسالك مجتمعة في مثلث مخصصة باشارة الماء ثم الحل وهو أول البروج اليوم عند علماء الفلك و بعده الثور وكلاهما مرسوم فوق صورة انسان سابر و بينهما الجوزاء ثم السرطان و هده هي البروج الاثنا عشرالمرسومة داخل المنطقة ولأجل الوصول الى معرفة ترتيبها والوقوف على أول بروجها نكتني بالتأمل الله السرطان إذ هو الموضوعة على شكل الله السرطان إذ هو الموضوعة على شكل حلوني وتعرف الكل بسهولة الأن مبدأها الأسد و وعليه ما أما غيره من البروج فيتبعه مرتبة حسب ملزوني وتعرف الكل بسهولة الأن مبدأها الأسدكا تقدم و أما غيره من البروج فيتبعه مرتبة حسب ترتيبها الوارد في المنطقة و وأما بق الصور المنتشرة في دائرة المنطقة فهي نجوم أشهرها الشعرى البيانية وهي المرسومة كالبقرة فتراها نائمة في سفينة وعلى رأسها نجمة وفي جيدها هذه العلامة (ث) الدالة على الحياة وهذا النجم يعرف عندهم باسم (أسيس) و يتبع هذا الفصل (جوهرتان) الجوهرة الأولى في عائم هذه الصور الفلكية المصرية ما المجورة الثانية في فوائد ذلك المسلمين

﴿ الجوهرة الأولى ﴾

أنظر أيها الذكى في هاتين الصورتين . لقد تبين فيهما ما في علم القلك من ثوابت وسيارات وما عرف الناس من البروج الاثني عشر . وانظر كيف تجلى ذلك في الصورة الأولى التي وجدت في قبر حتر مرسومة على صندوقه بهيئة صفين عن يمين وشمال وفي صورة معبد (دندره) بهيئة شكل حازوني عجيب وكيف أمكن القوم أن يبينوا في صورة على مقدار راحة البدين الجهات الأر بعــة وأيام السنة وفصولها وشهورها و بروجها وقد رسموا ذلك بصور آية في الحكمة وآية في الصنعة وغرائب الابداع . ههنا تجلي معنى القرآن ههنا تجلت بدائع الفرقان . ذكر الله في أوّل السورة الشمس والقمر ونورهما وحسابهما وذم المعرضين عن ذلك . وهمنا أبان أن للإنسان صنعا في ذلك ونم المعرضين عنه . إذن الله يذم المعرضين عن صنعه والمعرضين عن صنع عباده . ألاترى رعاك الله أن صنعه قد تجلي في الصور المرسومة في أوّل السورة مشـل صور أوجه القمر وصور سديم المرأة المسلسلة وسديم الأسد وصورة الجرة • هـنه هي الصور التي لم تمسها يد البشر وانما وضعت في السهاء بيد خالقها ورسمت على قراطيسنا بضوء شمسه ، ثم انك ترى هنا صورا أخوى رسمت بيد العباد من آلاف السنين لتجمع أشتات الصورالسماوية وتبين للناس مناظرالسماء وبروجها موقعة بأشكلها حتى تكون أسهل مأخذا وأوضع تصوّرا وأقرب فهما . جل الله وجلت الحكمة . ههنا ﴿ رسمان ﴾ للسورالسماوية رمم في أوّل السورة بيد الله ورسم هنا بيد العاماء . ذمّ الله المعرضين على الصورتين ولم يغرق في النم بين من أعرض عن الآخرة ومن أعرض عن الأولى بل ان صورقدماء المصريين السناعيةأقرب الى الفهم لأنها صور معدّة للدراسة وأقرب الى الأذهان ألا انهاهي أشبه بكتلة المنح الانساني ترسم دليه صور شتى فيحفظها . هكذا الصور الفلكية لقدماء المصريين جعت شتات علم الفلك فسارت

## كرآة المنجم وهي صغيرة تريه كل عامرة وقفر . انتهى الكلام على الجوهرة الأولى ( الجوهرة الثانية في فوائد ذلك المسلمين )

رب مطلع على هذا يقول كيف ساغ لك أن تحرّض على قراءة علوم القلماء وهسم قوم عباد أوثان • أليس القرآن يغنينا . أقول هذه شبهة قد نشرها ابليس بين السلمين ليبعدهم عن ربهم ويذلم خلقه . لم يقل أحد من علمائنا ان هؤلاء قوم محكوم عليهم بجهنم بل أجعوا أن أهـل الفترة ناجون وان غيروا و بدلوا وعبسدوا الأوثان . فالأم التي لم تبلغها دعوة نبي تحاسب على مقتضى عقائدها وليس محكوما عليها بالهلاك . فهذه شبهة ضالة خاطئة . وأيضا هب أنهسم ضالون فهل ضلال قوم يمنعنا عن أخذ مالديهم من المنافع . اللهم أن كل قوم يحر مون ذلك فهم قوم ضالون . وكيف يحر مالناس ذلك وقد قال الله \_ أفلم يسيروا في الأرض فتكون لحسم قاوب يعقاون بها أوآذان يسمعون بها فانها لاتعمى الأبسار ولكن تعمى القاوب التي في الصدور \_ يقول سلم قاوب يعقلون بها \_ ولم ببين أي معقول يعقلون أعلى يدكافر هو أم على يد مسلم . وإذا كان ابن آدم يقول في سورة المائدة كما من هناك \_ ياويلتي أعجزت أن أكون مشل هذا الغراب فأوارى سوأة أخى \_ أى ان الانسان يتلقى العلم عن الغراب و يأخذ الحكمة عنه اذا وجدنفسه مقصراعنه في فضيلة أوعملما . فاذا رأى الغراب يدفن أغاه يكون من النقص أن لا يدفن أخاه . فكما تحسر ابن آدم على نقصه بالنسبة للغراب . فهكذا يتحسر للسلم على كل ما يمكنه علمه مشتق من علم الطيور و بالأولى ما كان من علم الانسان . والمتحسر على نقصه عن الغراب يكون أكثر تحسرا على نقصه عن الانسان الذي هو أقربُ اليه وهو من جنسـه . وهذا هو للقصود في هــذه الجوهرة يعني اننا نــكون في حسرة ونقص شديدين اذا سبقتنا أوروبا التي هي في زماننا . واذا سبقنا قدماء للصريين ولم نعلم ماعلموا فن تحسر على معرفة الغراب في دفن أخيسه الغراب فيا أحواه أن يتحسر على علام مكتوبة له مرسومة على ألواح مرصودة في المقابر مهيئة له ثم هو يولى معرضا عنها فق عليه قول الله \_ بأحسرة على العباد الخ \_ ﴿ حَكَايَةُ الْخُلَةُ وسيدنا سلمان عليه السلام ﴾

و ياليت شعرى اذا كان نبي الله سليان عليه السائم يقول \_ يا أيها الناس عامنا منطق الطير وأوتينا من كل شئ إن هذا لهو الفضل المبين \_ ثم أخذ يذكر قصة النملة التي سمعها في وادى النمل تقول \_ يا أيها النمل ادخاوا مساكنكم لا يحطمنكم سليان وجنوده وهم لا يشعرون \_ • سمع النملة سليان • فحاذا فعل (١) تبسم ضاحكا من قولها (٢) \_ وقال رب أوزعني \_ أى ألهمني \_ أن أشكر نعمتك التي أنعمت على \_ وأن أعمل صالحا ترضاه \_ (٤) \_ وأدخلني برحتك في عاداك الصالحين \_

تبسم سليان فرحا بآنه عرف ما تقوله النملة واعترف بنعمة الله عليه وعلى والديه وطلب من الله أن يعمل صالحا الح و فيقول سليان انه علم منطق الطير وأوتى من كل شئ و يقول إن هذا فنسل مبين و فاذا كان منطق الطير مع ماعطف عليه فنسلا مبينا فيا بالك بمنطق الحسكاء والعلماء من نوع الانسان و إن الانسان اذا عرف مانطق به الحسكاء وما دونوه في الألواح والسكتب والطوامير يكون أولى بالشكر والاقرار لله بالفنسل و إن العلم المودع في الانسان أعلى من العلم المودع في الحيوان و فاعلان النبي سليان شكره لله على علمه بمنطق الطير حض أذوى العقول أن يعرفوا نعم الله فيما نالوه من حكمة الحسكاء وعلم العلماء و اللهم لم يبق بعد هذا البيان عذر لأمم الاسلام بعدنا و اللهسم قد أبنت بفضاك لهم ما يجب عليهم من العلوم و نقل الحكمة و إن المسلمين بعدنا هم الذين يعرفون ماقرأته جبع الأمم وماظهر من عجائب هذه الدنيا

وسل المسلمين المسلمين بعده علم التين يعرفون عاموه البيح المام وعام والمام المعرورون فقل أولو مرت على المسلمين قرون وقرون وهسم نائمون بعد العصر الأول أنامهم شيوخهم المغرورون فقل أولو الألباب وذلت الأعقاب وهذا أوان استيقاظهم فليكونوا فيا مضى أشب بحيوان عاش في بيضة فصار دودة

ثم فيلجة كدودة القرّ . وهاهوذا قدجاء أوان استيقاظهم و بناء مجدهم فيكونون أشبه بذلك الحيوان وقد حلّ وثاقه وصار في حرية يمتع بالنسج والشجر وأعمال الأزهار اه

فهذا هو قوله تمالى \_ قاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية وان كثيرا من الناس عن آياتنا لفافاون \_ انتهى

﴿ ذكرى أيام الشباب وشكر الله تعالى على نعمة العلم والعرفان ﴾

قد ذكرت في سورة الأنعام أن عويل نساء قريتنا على عظيم من عظماتها كان ذلك يورثني خزنا على جهلى . وأوضح الآن أكثر ايضاحاً فأقول . لقد كانت هذه حالى أيام الشباب فكنت اذا سمعت النادبات يندبن بهيئة منظمة موسيقية تحدث في قلبيرقة وآلاما على جهلي بعلم الفلك لأني كنت أنظر إذ ذاك الى النجوم في الليالي المظلمة وهي تلمع خــلال النخيل الحيط بالقرية فـكان يخيـُــل لي أن أصواتهنّ ترتفع في طبقات الجق صاعدة وأنا أصعد الأنفاس خزنا على جهلي بعلم هذه النجوم . وتارة كانت تحدث هذه خزنا في نفسي على الآثار التي خلفها الأولون وأتحسر وأحزن على ما أودع فيها من عجائب . ولست أدرى سبب اقتران بكاء النساء بهذا ولابذاك ولكن هذه كانت حالى وقد كنت أيام الصبا قبل المراهقة أبيت في الحقل مع أقار بي فأسمع طنين الناموس في الحقول فاحس" في نفسي بحزن عميق على جهلي بهذه الدنيا وهذا الوجود وكأن ذلك الطنين أرسل الى ليذكرني بالجهل الطويل المتدكامتداد هـنه الدنيا فلاأدرى أوائلها وأواخرها . هذه كانت حالى أيام الصبا وحالى أيام الشباب . أفلايحق لى الآن بل أفلايجب على أن أشكر الله وأعلن فضله على إذ جمعت من عجائب وغرائب النجوم والأفلاك صورا جيلة و بدت بهيئة ظريفة قدز ينت للناظرين و بعض هــنـه الصور إلهية و بعضــها بأيد بشرية مدفونة تحت أطباق الثرى كما كـنـت أجد في نفسي أن في السماء عبرا وفي الأرض وآثارها المدفونة خبرا . اللهم اني قد علمت من ذلك على قمدر الطاقة البشرية وأدركت بعض نظام هذه الدنيا . فأنااليوم أحدك وأشكرك على فضلك العظيم ومنتك الكبرى إذ أريتني من عجائب كواكبك ومن غرائب خرائن الآثار التي رسمها القدماء وقد انقلب حزبي في الشباب على الجهل سرورا في المشيب على العلم والحكمة والحديثة رب العالمين . انتهى

﴿ الفصل الثاني فيما يجوز من الصور ومايمتنع ﴾

ولما أردت أن أصنع صورة البروج المستخرجة من قدماء المصريين المذكورة حضر صديق لى من قراء هذا التفسير وهو من أهل العلم الصالحين المطلعين ومن قرابي وهو الشيخ محد السيد دياب فقال كيف تضع صورا في التفسير والتصوير حوام • فقلت إن الصور على ﴿ نوعين ﴾ نوع ورد ذكره في الأحاديث وكلام العلماء ونوع لم يرد • أما الذي ورد ذكره في الأحاديث وكلام العلماء فهو ﴿قسمان﴾ التصويرالذي فظروالذي لاظلله والأول منهما محرم بالسنة وقد شرط له العلماء أن يكون على هيئة يعيش بها الخ • القسم الثاني مباح لما روى عن زيد بن خالد رضى الله عنه أن أبا طلحة حدّثه أن الني تراقي قال لاتدخل الملائكة بيتا فيه صورة قال يسر فرض زيد بن خالد فعد دناه فاذا نحن في بيته بستر فيه تصاوير فقلت لعبد الله الخولاني ألم يحدّثنا في التصاوير فقال انه قال ألارقا في ثوب ألا سسمعته قال لا قال بلي فذكره \* وروى الترمذي بسنده أنه دخل على أبي طلحة الأصاري يعوده فوجد عنده سهل بن حنيف فقال فدعا أبوطلحة انسانا ينزع عملا تحته فقال بلي ولكنه أطيب لنفسي وقال الترمذي حسن صحيح \* وروى أن عاشته رضى الله عنها كان ماقرام فقال بلي ولكنه أطيب لنفسي وقال الترمذي حسن صحيح \* وروى أن عاشته رضى الله عنها كان ماقرام (ستر) سترت به جانب بيتها فقال لها النبي تراقية أميطي عني فانه لازال تصاويره تعرض في صلاتي اه وجاء في محيح مسلم وأبي داود والنسائي والترمذي عن أبي هريرة أن جبريل أمرالني عياقية أن يأم ورجاء في محيح مسلم وأبي داود والنسائي والترمذي عن أبي هريرة أن جبريل أمرالني عياقية أن يأم

بالستر الذي فيه تماثيل فيجعل منه وسادتان توطاتن . فهــذا يدل على أن تلك الصور ترجع الى للقصود منها وهي مباحة

أما النوع الذي لم يرد ذكرٍه في الأحاديث ولا كلام العلماء فهوالتصوير الشمسي وما هو إلا صور رسمها الله بشمسه فآحتال الناس على سكونها فسكنت كما يرى الانسان صورته في المرآة فهل يباح لنا أن نراها فيها ولايباح بقاؤها أنها من نوع الظلال الشمسية ومن حرم الظلال الشمسية تحت جبل أوحاقط أوجل فقدا تخلع من عقله ودينسه معا . فالصورة الشمسية لم ترسم بأيدينا والنظر اليها كالنظر الى الظلال المعروفة على أن هذه كالمجزات القرآنية في هذا الزمان . يقول الله سبحانه \_ ألم تر إلى ربك كيف مدّ الظل ولوشاء لجعله ساكنا \_ فهاهوذا سكونه المرموزله في الآية . فقال الشيخ محمد السيد إذن هــذا مباح . قلت بلهو واجب • فقال أين الدليل • قلت هوهنا للتعليم والتعليم واجب ومالايتم الواجب إلا به فهوواجب كما يقول الشاقي رضى الله عنه في غسل المرفق مع غسل النَّراع . قال وهل هذه تعاليم اسلامية . قلت بل هي لب الاسلام وقلب . انها صور البروج والبروج تشمل المنازل المذكورة في همذه السورة في قوله تعالى \_ وقدّره منازل \_ فكيف يعرف الناس المنازل إلا برسمها فهي تفسير للقرآن وهي توحيــد لله تعالى وهي شكرله . إن التوحيد هو العلم بما هو في هذا الوجود وهذا الوحود لايعرف إلا بأمثال ماذكرناه وهو من ملكوت السموات والأرض الذي أراء الله ابراهيم الخليل فقال تعالى \_ وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والأرض وليكون من الموقنين ... فبهذا يكون الايقان الذي هوأرق من الاعبان . ومعلوم أن الشكرعلم وعمل وهذا لب العلم وهوالذي حض النبي على تعلمه فقال ﴿ نَحْنُ أَحَقَّ بِالشُّكُ مِنَ ابراهيم ﴾ ومعنى هذا أن علينا أن نبحثُ ونجدّ حتى نوقن ولامعني للبحث والجدّ إلا في عاوم هذه الكائنات التي يكون بها اليقين تشبها بالخليل عليمه السلام الذي نظر فيها وأيقن وان كنا لانصل الى مقامه . فقال ذلك الصالح ولم خصصت الرسم بما نقل عن قدماء للصريين ، فقلت أولا إن هـند، أرق وأكل من غيرها في التعليم (ثانيا) أن الله سبحانه ذكر المنازل في هذه السورة ثم جاء في نفس السورة فذكر فرعون وهومن قدماءُ المصريين وقد جعل بقاء جسمه آية فنحن نرى للناس بعض هذه الآية التي وجدت في مقابرهم لنخلص من الغفلة عن الآيات في قوله \_ وان كثيرا من الناس عن آياتنا لغافلون \_ فهاهنا استبان أنَّ الغُـفلة عن آيات الله (ومنها الآيات التي خبأها الله في قبور الفراعنة) مذمومة منهـي عنها وهـــذ. الأسرار لم تظهر إلا في هذا الزمان فوجب علينا أن نظهر للناس أن القرآن قد أشار الى عاوم قدماء المصريين وهــذا منها لاسما أنه هو المذكور في نفس السورة وهي صور البروج والمنازل . فهذه العاوم من جهة فرض عين على كل قادر على ا الازدياد من التوحيد ومن الشكر وفرض كفاية بحيث يكون فى الأتمة من يعرفونه مثل جميع العلوم والصناعات ﴿ ملخص مانقتم ﴾

إن هذه العور وضعت فيا هو فرض عُين على كل قادر من (وجهين) وجه التوحيد ووجه الشكر وفرض كفاية على الأمة بحيث تخصص له جماعة يقومون به من وجهين أيضا وجه أنه علم الفلك ووجه أنه علم قلساء المصريين فيكون ثوابه هنامضاعفا والقائم به قائم بغرضين معا لكفاية الأمّة • ثم قلت له أيهاالفاضل لنفرض أن أحاديث الجواز واباحة الصور لم ترد وأن حديث أبى طلحة وهو قوله بهلي لاتدخل الملائكة بيتا فيه صورة لم يذكر فيه ما بعده وهو اباحة التصوير اذا كان رقما في ثوب • وبالأجمال لنفرض أنه لم يرد شي من الحل ولم يرد إلا النهى فهل نمنع رسم الصور • قال نع • قلت له قد ورد في رواية من نفس هذا الحديث (لاندخل الملائكة بيتا فيه كاب أوصورة) قال أذكر ذلك • قلت إذن سوى الحديث بين الكلب والصورة • قال نع • قلت إذن سوى الحديث بين

لماذًا • قال لأن كاب الحراسة ينفعنا لحفظ غنمنا • قلت ثم ماذًا • قال وأيضًا كلب الصيد يفيدناً في حياتنا نأكل بما يسطاد لنا . قلت إن الصور في عصرنا الحاضر أنفع لنا من كاب الصيد وكلب الحراسة انها تحرسنا وتغيدنًا . قال هــذا لا أعقله . قلت أنت تعقله ولكنك تريد أن تعلِّ الناس قال حقا . فقلت له اعل أن الناس اليوم في أورو با وأمريكا واليابان و بلاد الترك قد عرفوا من العلم ما يجهله كثير من الناس . ذلك أن الحيوانات على ﴿ قسمين ﴾ قسم نراه وقسم لانراه والذي نراه بالنسبة لما لانراه قليل جدًا . إن جيم ماعلى الأرض من الانعام والبهام والحشرات والطيور لاتساوى في تعدادها ماني جسم رجسل أصابه طاعون أوجى أومرض الجدري أوالحصباء أوجي التيفوس أوجي التيفود . فهؤلاء جميعا لايمرضون ولا يموتون إلا بحيوانات دقيقة تحدث ذلك . وقد احتال علماء هـنه الأم فصوّروا تلك الحيوانات وعرضوها على الناس وهي مكبرة ألف مية وعشرة آلاف ومائة ألف فظهرت خواطيمها مع أجسامها فعرفها الناس فاحترسوا منها بأن أتوا يما يضادّها فأهلكوها فأنجوا كثيرا من الناس بذلك ولولاً مافعـاوه مابلغ قطرنا المصرى اليوم (١٤) مليونا بعد أن كانوا (٣) ملايين أيام المرحوم عجد على باشا تقريبا . وهَكذا جيع الأم . وأيضاً هذه الحيوانات وغيرها لما رسمت في الكتب وظهرت صورها عرف الناس جال ربهم وحكمته واتقانه وابداعه فاحمنوا به ألاترى الى ماذكرته لك في سورة الأعراف عند قوله تعالى \_ ورحتى وسعت كل شئ \_ فقد قلت لك هناك ان علماء القرن العشرين من المعاصرين لنا في أوروبا أدهشهم نظام ربهم في حيوانه فقالوا إن علماء القرن التاسع عشر آراؤهــم في العالم كا راء النجائز وهو أقرب إلى الخرافة إذ يظنون أن هــذا العالم جاء بالممادفة والآنتخاب الطبيعي الخ . فاذا كان هذا شأن الصورالحيوانية المكبرة اذا فرضنا أنها مرسومة بآيدينا . أفلا تساوى تلك الصور كلاب الصيد وكلاب الحراسة . واذا جاز لنا أن تحرس غنمنا بكلبنا ونصطاد الغزالة به والصيد واقتناء الغنم مباحان وقد خرجنا بذلك عن كراهة اقتناء الكلب أفلانخرج عن كراهة الصوراً وتحريمها اذا كانت مرسومة في الورق . قال أما هذا القول فهو حسن . قلت ماذا تريد بحسنه . قال انه يثبت الجواز ان لم يرد في الحــديث جوازه مع أن الأحاديث تطقت بجوازه . قلت ليس هذا جوازا انما هو وجوب وكيف لا يكون وجو با ونحن لوتركنا معرفة هذه الحيوانات وسومنا رسمها على أطبا ثنا لجهاوا أمراضنا ولفتكت بنا تلك المخاوةات أفلا يكون ترك ذلك سواما . قال بلي . قلت إذن - واسة الانسان والحيوان من الطاعون والموت أفنسل آلاف للرات من حواسة غنات في البادية لاعرابي · قال نع . قلت إذن رسم الصور وتسكبيرها يكون واجبا ﴿ لأمرين ﴾ معرفة الله وشكره . وحفظ الأم الاسلامية من الحلاك . فقال يا للجب إن هذا القول جيل وان من البيان لسحرا وأود أن ينشرهـذا القول بين المسامين لأن هذه الأمَّة قد رسخت فيها هذه العقيدة وأ كثر الناس لايفرقون بين صورة وصورة ولابين حالة وحالة بل الناس غافلون ناتمون يسمعون تحريم الصور فيأخلذونها على علاتها والعاتة يتبعون صغار العلماء وصغار العلماء أعينهم في غطاء عن ذكر الله ومن الغطاء عن ذكر الله أن تخفي صور الحيوانات الجيبة فلايفطنون لها . فالمسلمون اليوم وقعوا في يراثن أسدين مفترسين أسد جاء من الحارج وهي الأمم الراقية يذلونهم ويفترسونهم للجهل الخيم عليهم . وأسد من الداخل وهم صغار الفقهاء في الدين الذين تصدَّروا للفتيا واتبعهم الناس وأعينهم في غطاء عن ذكر ربهم فضاعت الأمَّة فريسة للا ُسدين أسد الأعداء الخارجين وأسد الأعداء الداخلين بجهلهم وهم الأعداء حقيقة ، وفي المثل (عدو عاقل خيرمن صديق جاهل ) فهؤلاء أمسدقاء جاهاون يحفظون كلبات ولايفقهون معناها فانالله وانا اليب راجعون ، وقد قال الامام الغزالي رحه الله تعالى ﴿ إِنَّ مِن ينصر الدين بطريق الجهل أَضَرٌ عليه مِن أُعدالُهُ وناصرو الاسلام أ كثرهم جاهاون ﴾ . قلت له لاتأسف ولتعلم أن الله أذن للسلمين اليوم بالارتقاء وهذا التفسير من مقدّمات قلك النهضةُ

فلا يكن في صدر في حرج عما ابتلى به المسلمون من الجهل وافقه على كل شئ وكيل . فقال أنا كا قدت موقن بهذا الموضوع ولكن بهذا البيان أفرح ليطلع عليه المسلمون وانى قد اطلعت في تفسير الفاتحة الذي نشر حديثا في كتاب خاص أنك ستكتب في النحل وفي العنكبوت وغيرهما بجائب لا تحصى فأنا أود كا يود أهل العلم جيما أن ترسم تلك الحيوانات مكبرة ففرى أرجل المخلة والنحلة الست ونرى أرجل العنكبوت المخمان وهكذا واذا كانت محاورتي معك قصدت منها أن يطلع المملون في الادالاسلام وأنا قبل ذلك مقتنع بحديث مسلم وغيره فاني أود أن أقابل أكابر علماء الحنفية والشافعية والمالكية وآتي با واثهم ليوضع هناحتي يكون رسم الصور اجماعيا عن يعتمد بهم . فلما أطلعني على ما كتبه جماعة من هيئة كبار العلماء بالجامع الأزهر من المذاهب كلها رأيت انهسم انفقت آراؤهم واختلفت عباراتهم ورجعوا جيما في المعنى لل أمر واحد وهوجواز التصوير الشمسي كاذي يسور في هذا التفسير وهذا نص ماقاله شيخي وأستاذي بالجامع الأزهر شيخ السادة الشافعية ومن هيئة كبار العلماء بنصه قال في التصوير المحرم انشاء صورة وأستاذي بالجامع الأزهر شيخ السادة الشافعية ومن هيئة كبار العلماء بنصه قال في التصوير الحرمة بل هو مشل وأستاذي بالجامع الأزهر شيخ السادة الشافعية ومن هيئة كبار العلماء بنصه قال في التصوير المحرم انشاء صورة حيوان بنحو زجاج فليس بتصوير وحينئذ لاحرمة بل هو مشل حيس الصورة بالمرآة وهدذا الحبس ليس بحرام في ونحا نحوه صديقنا الشيخ يوسف الدجوى من كبار علماء هذا الزمان الذي اتسعت فيه دوائره إلا برسم صور المخاواز لا يكن بل هنا يكون الوجوب لأن العالا تظهر حقائمه في هذا الزمان الذي اتسعت فيه دوائره إلا برسم صور المخاواز لا يكن بل هنا يكون الوجوب لأن العالا تظهر حقائمة هذا الزمان الذي اتسعت فيه دوائره إلا برسم صور المخاوات الحية وغيرا لحية كمن المتقدة عبد العدم من كبار علماء هذا الزمان الذي اتسعت فيه دوائره إلا برسم صور المخاواز لا يكن بله عنا يتقدم

واذا سمعناه برائي يقول لعائشة أميطي عنى فانه لاتزال تصاويره تعرض في صلاتى فانا نفهم منه أنه لم يمنعه من ظهوره أمامه في الصلاة إلا أنه شغله عنها • إذن التصاوير شغلته في الصلاة فأمي باماطتها • اذن اذا كانت التصاوير تعرّفنا جمال الله وحكمته في كتبنا التي ندرسها فانا لا غيطها ولا نبعدها لأنها مذكرة بالله و بجماله • إن العلماء استنتجوا من وجودها عنده وأمي ه بالاماطة في تلك الحال أن الصور التي لاظل أما مباحة • فكيف بنا اذا رأينا صور الكتب التي ترشدنا الى جمال ربنا ونظام حياتنا • فهل هده نميطها كلا والله • ثم كلا بل للفهوم من الحديث أننا نيقيها وجو با أوندبا

( ik Zi )

بعد أن كتبت هذا زارنى أحد الفضلاء فاطلع عليه فقال . إن ما أبديته من الأداة كاف في جواز بل وجوب السور الشمسية لاظهارها الخفايا والدقائق كى يحيط الانسان علما بما في هذه الحيوانات من الجائب ولكن هذا ليس ينتفع به جميع المسلمين وهذا التفسير عام لا يختص بأهل سنة ولا بشيعة ولا بامامية ولازيدية بل هوكتاب عام ، وفي هنه الطوائف من لا تقنعه البراهين العقلية ولا تكفيه الأدلة الحكمية ، واعا يعول على نصوص القرآن أو الحديث وماعدا ذلك يضر بون به عرض الحائط ، فهل لك أن قذكم ما الفلال السور الشمسية من الآيات القرآنية ولا تقف عند ماذكرت من قوله تعالى الم ترالى ربك كيف مذ الفلال ولوشاء لجعله ساكنا وأن هذه السور انحاص من أشعة الشمس واحتال الناس عليها فأسكنوها فان مشيل هذا لا يجتزى به ذلك الفريق من المسلمين ، فقلت إن تصغير الكبير وتكبير الصغير قد جاآمها في غزوة بعر ، ألم تر أن الله يقول إذ يريكموهم اذا التقيتم في أعينكم قليلا ويقلكم في أعينهم ليقضى الله أمراكان مفعولا ويقول إن يريكمهم الله في منامك قليلا ولوأرا كهم كثيرا لفشلم ولتنازعم في الأص بعها ضغوات المناء في منامك قليلا ويقلم كثيرا لفشلم ولتنازعم في الأص فههنا صغرالله الكبير كم المسمن في أعين المسلمين في أعين المعلم في المناء في المناء ، أما هي فلاحصر لعظمتها فهناك صغرالله المسلمين في أعين المناء وهنا المناء و فهناك التصغير المناء في المناء و فهناك التسغير المناء و فهناك التصغير المناء و فهناك التصغير المناء و فهناك التصغير المناء و فهناك التصغير المناء في المناء و فهناك التصغير المناء و فهناك التصغير المناء في المناء و فهناك التصغير المناء و فهناك التصغير المناء المناء المناء و فهناك التصغير المناء و فهناك المناء و فهناك التصغير المناء و ألم و في المناء و ألم و في المناء و في المناء و ألم و في المناء و في المناء و ألم و في المناء و ألم و في المناء و ألم و أل

لايقاع الحرب لينتشر الاسلام والعلم • وهنا وضعت أمامنا صور الكواكب والأرض وغيرها في العاوم جيعها كالجغرافيا والنبات والحيوان والفلك وعلم طبقات الأرض لنعقلها ونتعلمها ه فالتمسغير هناك الحرب وألحرب لنشر العلم وهو دين الاسلام . والتصغير هنا لنجتهد في البحث فنعلم فكلاهما للعلم صغر جيش الكفار في رؤيا الني عَلِيِّة وفي أعين الصحابة عند التقاء الجيشين لنشر العمل . وهكذا هنا صغرت همذه الخاوقات بالتصويرالشمسي لنشرالعلم . فقال صاحبي هذا والله أعجب العبب . إن هذه أمورلا تخطر بالبال واستنتاج غامص ولكنه حق ولكنه لايزال ناقما أنتالآن عر فتنا تسغيرالكبير ولكنك لم تأت بما يدل على تكبير الصغيرولا يكفينا قوله تعالى – ولوأراكهم كثيرا لفشلتم ولتنازعتم في الأمر .. لأن \_ لو \_ تدل على الامتناع فهنا أطلب منك أمرين ﴿ الأمر الأول ﴾ ما المناسبة بين رؤيا النبي على ورؤية الصحابة جع الكثرة من أعدائهم جع قلة وبين التصوير الشمسى ﴿ الأمر الثانى ﴾ أين تكثير القليل . فقات له الروبيا عبارة عن انطباع صور في الخيال الذي اصطلحوا على أنه في مقدم الدماغ . فاذا رأى الانسان شيأ في المنام فحناه أنه انطبع في غيلته لا أقل ولا أكثر . فالنبي علي لما رأى الأعداء قليسلا انطبعوا في الخيلة قليلا وهكذا لما رأى الصحابة رضى الله عنهم أعداءهم طبعوا في الخيلة عندكل واحد منهم قليسلا بعارض سماوي لانعلمه وحسل لهم في اليقظة ماحصل النبي مِمَالِيِّةٍ في المنام وهذا أمر سهل والصورة الشمسية ماهي إلا ماطبع على جرم من الأجرام بأشعة الشمس وهذا المطبوع ينتقل بنظر العين الى الحس المشترك والحس المشترك يوصله الى الخيال فرجع الأمران الى التصوير الشمسي ورؤية الصحابة ورؤيا النبي عَلَيْتُم الى النتيجة وهي وجود صور في المخيلة لا أقل ولا أكثر وبهذه الصور تكون نتائج على مقتضاها فيكون الاقدام على الحرب هناك والاقدام على التفكر والعلم هنا . أما ﴿ الأمر الثاني ﴾ وهو تكثير القليل فهو المذكور في غزوة بدر أيضًا . أَمْ يَقُلُ اللَّهُ تَعَالَى فَي سُورِةَ آلَ عَمُران لَـ لقد كَان لَكُمْ آيَة في فثنين التقتا فثة تقاتل في سبيل الله وأخرى كافرة يرونهم مثليهم رأى العين والله يؤيد بنصره من يشاء .. فانظركيف أيدهم بالنصر إذ جعلهم في أعين العدر ضعنى عدده وعدد العدر كان نحو ألف . إذن يكون جيش الصحابة صار مقدار نفسه تحوست من ات ومقدارجيش العدق من تين لأن جيش الصحابة نحو ثلث جيش الأعداء . فهينا لما التي الجيشان وكان كل منهما يرى الآخر صغيراً صار أصغرهما أكبر من أكبرهما لما أراد الله نصر ذلك الأصغر فأراههم للآخوين ضعني عددهم . فهدنه الاراءة قد جعلها الله لنصرهم على عدوّهم . هكذا هنا اذا نحن كبرناً صور الحيوانات المسخيرة كالنمل والنحل والعنكبوت والحيوانات الذرية التي تسكون سببا في الحي والجدري وأمثالها ننال علما . وذلك أننا نزيد بالله علما فنوحده ونشكره و بطبائع الحيوان فهما فنتحاشاه ونتركه وتكثر جوعنا وتقل أمراضنا . ثم قلت إذن التكثير والتقليل قد جاآ في القرآن والله عز وجل أنزل ذلك فى القرآن ليعلم المسلمين أنهم سادات هذا العالم . فليصغروا الكبير لهذه الرسوم الكوكبية والجغرافية وغيرها حتى يستطيعوا دراستها . وليكبروا الصغير حتى يتمكنوا من فهمه وتعقله . فلما سمع ذلك صاحبي قال الآن عرفت أن هــذا القرآن لايزال بكرا وأن آياته لم تزل محجوبة عن الناس . ها نحن أولاء نقرأ هذه السور صباحاً ومساء ونكر ر تقليل الكثير وتكثير القليل والناس حولنا قد انتهاوا من ينابيع العملم وكرعوا من أنهر الحكمة والمسلمون هم الساهون اللاهون • تصغرالأم السورالسهاوية والمناطق الأرضية وتكبر الحيوانات المسغيرة وذرات طلع الأزهار في الأشجار وتعرف مستفركل شئ ومستودعه والمسلمون لايعتبرون بما في القرآن ولايفكرون . أن الصور التي رسمها الناس كلها ترجع لهذين تسغير كبير لتقريبه وتكبيرصغير لامكان فهمه . هذا هو أوّل العـلم وهــذا آخره والقرآن ذكر الأمرين معا في نفس القرآن جُمل التصغير للاقدام على الحرب والتكبير الفصل الخطاب وأيقاع الهزيمة ونصر من يشاء · فقلت له إن في قوله تعالى .. إن فى ذلك لعبرة لأولى الأبسار ... اشارة الى مانذكره الآن . فالعبرة فى الآية ترجع الى نصر جندالله مع قلتهم وخذلان الكفار مع كثرتهم وحذا الاعتبار قد سار شوطا بعيدا باجتهادالأيّة كالشافى إذ جعل القياس مأخوذا من هذا الاعتبار ونحن نقول ويقاس على تكبيرالسغير هناك وتصغيرالكبيرماذكرناه هنا ويكون ذلك اعتبارا لأولى الأبسار والحد لله الذى هدانا لهذا وماكنا لنهتدى لولا أن هدانا الله اه

فقال صاحبي أرجو أن تفصل فوائد المسلمين في تصغير الكبير وتكبيرالصغير . فقلت سيقوم المسلمون قومة رجل واحد على علوم السموات وعلوم الأرض من القارات والمعادن والنبات والحيوان والانسان ويرسموها ليفهموها مصغرة ثم يرسمون أيضا الحيوانات الذرية الصغيرة فيكبرونها وينتفعون بكل موجود صغيرا أوكبيرا الأنهم بهذا يقدرون على فهمه و واعم أن المسلمين أقدموا على ذلك ولكن باعتبار أنه لاعلاقة له بالدين و اما اليوم فانهم سيقدمون عليه باعتبار أنه من الدين و وسترى في هذا التفسيران شاه الله تعالى عجائب الحيوانات وغيرها مكبرة و ترى رسوما مدهشة كما ترى في سورة النمل فهناك صور مساكنه مكبرة ومن ارعه التي يزرعها و يحسدها و يخزنها و ترى فيها طرقا زراعية جيلة يقرؤها أهسل أورو با لا بنائهم و يفرحون بعمل ربهم والمسلمون محرومون من جال ربهم وقد آن أوان ارتقائهم و ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوى عزيز و الحديثة رب العالمين اه

( الفصل الثالث في الكلام على بناء الاهرام لأنه من أسباب النجاة لبعض أبدان الفراعنة ) ظهر جمال الله للأم قديما وتجلى لهم بنجومه الباهرة وأنواره الظاهرة ، يا الله أنت سلبت العقول وسخرت النفوس وأخذت الأفشدة وأذعت حبك في البرية وأثرت نفوسا في أرضنا وهي محبوسة في هدا الهيكل المنصوب ، يا ألله نثرت كواكبك الدرية في سمواتك العلية وقسمتها مناطق و بروجا وخالفت بين أماكنها وأقدارها وأبعادها وأضوائها وقلت في القرآن \_ وأشرقت الأرض بنور ربها \_

يا الله أنت أبهجت العقول وأثرت النفوس بنور هذه الكواكب تلك الراقصات في الدياجي الساحوات الطرف الناعسات العوانس و انك يا الله خلقت في هنده الأرض نفوسا أسكنتها في هنده الأجسام مم شرحت صدورها لهذا الجال وزينته عندها وصرفت أكثر الناس عنه وهم غافلون وهؤلاء الذين أدركوا هذا الجال جعلتهم للناس قادة وجملت وجوههم وقلو بهم وأقوالهم وشرفتهم على عبادك وعلمتهم من لدنك علما وأكسبتهم حكمة وجعلتهم للعلم وارثين وكلما نظروا نجما يتلالاً أوقرا يضيء أوشمسا تشرق رأوا في ذلك سناه ك وجالك وأنت تقول في القرآن دوهو الله في السموات وفي الأرض ...

من هذه الأم الأتة المصرية . أولئك الذين بهرهم جالك وشغف قلوبهم باهرنور نجومك فأولعوا بك مغرمين وهاموا فى جمالك متيمين . وأرسلت لهم نبيك ادريس الذى يسمونه (هرمس الحرامسة) وأيضا (هرمس المثلث) وأيضا (اخنوخ) وينطق به فى هذه الأيام ، وقد يقال له (سيزوستريس)

هذه أساء لمسمى واحد عندهم ، ويسمى بهذا الاسم النجم المسمى (الشعرى الميانية) أو (كلب الجبار) وهذا الكوكب أيضا يسمى (توت) فلغرامهم بجمال النجوم الباهرات اختلفا عليهم نورالعلم الذي أفضته على رسواك ادر يس بالنور الظاهرى الذي أفضته على هذا الكوكب فأشركوهما معا في هذا الاسم فكلاهما يسمى بالأسهاء المتقدمة ماعدا لفظ (توت) فيظهر أنه خاص بالكوكب المذكور ، وقد نسبوا الى من يسمى بهرمس المذكور أنه كان ما كما في الأرض ووضع بها كشيرا من العسلوم وألف مئات من الكتب ، ثم إن الكوكب المذكور يظهر مدة الفيض ويختنى في آخر تلك المدة فسموه باسمه وقالوا شهر (توت) أى الشهر الذي يظهر فيه المعبود (توت) وهوخفير السهاء وملك الكواكب ويتى الشمس من الوقوع في الحارب و بيت الشمس من الوقوع في الحارب و بيده الميزان وكانوا يستورونه الوقوع في الحارب و بيده الميزان وكانوا يستورونه

قابضًا على رقعة يكتب فيها موازين الناس . هذا ما كان عندقلماء المصريين في هذا الكوكب هو قبلة المصريين القدماء ﴾

فلما فتنهم جالك وآنستهم أنوار وجهك واتجه حكاؤهم إلى مقامك الكريم بنوا مقابرهم بحيث تكون أثوار هذا الكوكب ساقطة عليها عمودية لا مائلة ليكون الشعاع أمكن منها وأكثر اشراقا عليها لتتوالى الرحمات على ماوصل اليهم فى دينهم القديم . ومن هذه المقابر الاهرامات الثلاثة الظاهرة بناحية الجيزة التى تبعيد عن النيل ثمانية كياومترات وثلثائة متر وهى منسوبة الى (خفو) و (خفرع) و (منقرع) وهؤلاء الماوك من الأسرة الرابعة بمدينة (منف) بالقرب من الجيزة والهرم الأول منها للأول من الأساء وهو (١٧) فدانا والباقيان للأخيرين ، والحجارة التى بنى بها الأول تكنى سورا يحيط بأرض مصر ارتفاعه ثمانية أمتار وعرضه متران و يبتدئ من الاسكندرية الى اسوان الى البحر الأحر ومن السويس الى العريش

وهسند الاهرام الثلاثة التي هي من عجائب الدنيا دعا الى بنائها الاعتقاد الديني إذ ذاك ونحن ليس لنا في هذا مدخل الآن ديننا جا، بعد ذلك الدين فهم أم قبلنا الانحكم عليهم بل يحكم عليهم النبي المرسل لهم وهو سيدنا ادر يس عليه السلام وقد قال الله فيه \_ ورفعناه مكانا عليا \_ وألهم المصريين أن يجعلوا نور ذلك السكوك الجيل ذا وضع عمودي على الحرم كما تقدم • حينتذ سألى ذلك السلخ فقال لى • قل لى نورك الله بالعلم مامعني كون الوضع عموديا • قلت معناه أن هذا السكوك الذي يعللع جهة الجنوب أيام الغيضان يسقط نوره على حائط الحرم متجها انجاها مستقيا كقطرات المطر تنزل على الأرض فلاتنحوف يحة ولايسرة قال أوضح هذا المقال • قلت إن أستاذي المرحوم أحمد أفندي نجيب مفتش وأمين عموم الآثار المسرية نقل في كتابه عن المرحوم محود باشا الفلكي أن بناء الاهرام كان قبل الميلاد بنحو (٣٠٣٠) معتمدا في دنك على أن القلماء لما بنوها جعلوا أسعة الكوكب النورية تقع عمودية عليها من جهة الجنوب ليتبرك بها الأموات من داخل الحرم كما أننا نجعل رؤس أمواتنا متجهة دائما نحو القبلة تبر كا بالكعبة المطهرة • وكان وقل وقد علم من رصد هذا الكوكب أنه ينحرف في كل سنة عن وجه الحرم بقدر ثانية وثائي ثانية • وكان قبل الميلاد بأر بعة آلاف سنة يوازي في مسيره لمدارالشمس متى كانت في نهاية منطقة البروج أوالمنقلب الشتائي فقال صاحبي هذا قول لا يفقهه أكثرالناس • فقلت سل • فقال مامعني كون الضوء يميل ثانية وثائي ثانية وثائي ثانية وثائي ثانية وثائي انظر هذا الشكل

فالخط (ج د) عمود على (اب) فالنسوء كان ياتى أيام البناء مستقيا كالخط (ج د) والفراغ الذى بين (ج د) و بين الناحيتين من الخط (اب) يقال لها زاوية وهما زاويتان (اج د) و الفراغ الذى بين (ج ب) فهاتان الزاويتان تقسم كل منهما (٩٠) جزأكل منها يسمى درجة والسرجة (٥٠) دقيقة والدقيقة ستون ثانية الخ فهذا النوء كان يسقط عموديا يعنى ليس ماثلا الى إحدى الجهتين و وكلا مرت سمنة مال ميلا يسيرا جدًا وهو ثانية وثلثا ثانيسة و والثانية تشكون من تعدادها الدقيقة والدقائق تكون منها السرجات و قال فهمت الآن ولكن بهى أمر واحد وهو كيف يتبر كون بهدنا النور و قلت هذه كانت عقيدة القوم سواء أكانت عن نفس الني ادريس أم كانت من تغيير وضع الدين و انحالاني يظهر أن أصل هذا الدين كان شريفا ذا جال وكال لأنه جنب نفوس القوم الى المعالى والحكمة والجال الالحي الذي يكون الأحق به أنة الاسلام و قلت حياك الله قل لى النبي المربس رفعه الله مكانا عليا و قال بلى و قلت أليس نبينا علي قد أمر أن يتبع الأنبياء ويقدى اليس ادريس رفعه الله مكانا عليا و قال بلى و قلت أليس نبينا علي قد أمر أن يتبع الأنبياء ويقدى

\*\*\*

بهسم ، قال بلى ، قلت هؤلاء القوم أغرموا بالكواكب وجمالها وحسبوها ويقول الله \_ والشمس وضحاها ، والقمر اذا تلاها \_ ويقول \_ فلا أقسم بمواقع النجوم ، وانه لقسم لوتعلمون عظيم \_ ويقول \_ والنجم اذا هوى \_ ويقول \_ رب المشارق والمغارب \_ وأخيرا يقول \_ رب المشارق والمغارب \_ وأخيرا يقول \_ رب الشعرى \_ والشعرى مى (توت) \_ رب الشعرى \_ والشعرى مى (توت) \_ رب الشعرى \_ والشعرى مى (توت) وتوت هذا معبود المصريين وقد دخل في أسهاء ماوكهم فقيل (توت عنه أمون) مثلا وهؤلاء الملوك المغرمون بهذا الكوكب جذبوا الى مصر في زماننا أعاظم العلماء والحكاء من أورو با وأمريكا وغيرهما ، كل ذلك بيشاهدوا الله العلوم وتلك المعارف التي ذم الله من أعرض عنها فقال \_ فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية وان كثيرا من الناس عن آياتنا لغافلون \_

الجديئة المنع المتفضل وقد أرانى الله فى زماننا سر القرآن قدظهرالعيان وقد كشف الله بعض آيات العاوم التى تركها قدماء للصريين وأبرز الحرم وعجائب الحرم وما الحرم إلا مقيرة جعلت لتضم عظام بعض الموتى من ماوك القدماء والناس يتقاطرون لينظروا آياته فى ذلك مصداقا للقرآن

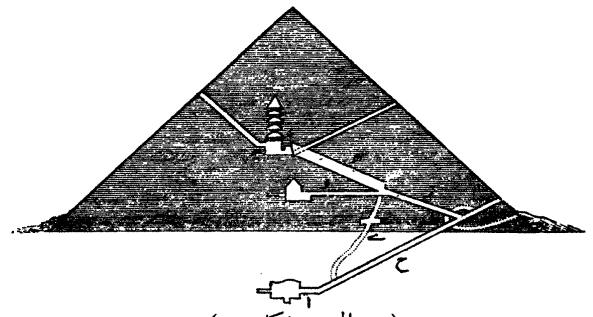
## ﴿ الكعبة وكوكب الشعرى ﴾

فقال ذلك الصالح . ياعجبا اذا كانت الشعرى وغيرها من الكواكب قد جذبت نفوس القوم وصرفت همهم الى جال العاوم فلماذا لم تكن لنا احدى تلك الكواكب قبلة بدل الكعبة التي بناها الناس بأنفسهم مع أن الـكواكب أجل وأبهى . فقلت اعلم أن الله عزّوجل جعل أمّة الاسلام آخر الأمم لتقتبس سائر علومها وقص قسص الأم لذلك . ولما كان القدماء المغرمون بالكواك اذا طال عليهم الأمد قست قاومهم وجدواعلى ذلك الكوك الذي هوقبلتهم وعبدوه ونسوارب الكوك و صرف المسامون عن ذلك وجعل لهم الكعبة قبلة وفتح عقولهم لسائر العلوم وحرضهم على النظر فى كل جميل من كوكب وجبل وشجر وخص الشعرى بالذكر فقال ... وأنه هو رب الشعرى ... فالشعرى التي عبدها قدماء المصريين و بعض العرب كاسيأتي فى سورة النجم ليست الها بل هي من آيات الله تعالى وهو ربها كما هو ربكم . فالمسلم يستقبل الكعبة ويعبد الله بالنظر في عجائب الشعرى وغمير الشعرى وسيرث عاوم الأم ويقرأ ماقرأ. قدماء المصربين من عجائب هذا الكوكب وغيره ولما كان النظر في العالم العاوى أعلى ما يطلبه الدين قال الله في ادريس \_ ورفعناه مكانا علياً ... فليكن هــذا العلق لادريس نورا المسلمين الذين لايعتقدون ألوهية في الشعري ولاني غــيرها ولايفتنون بكوك ولابغيره بل يؤمون الكعبة التي لايتخيل فيها ألوهية كما تخيل القدماء ألوهية الشعري لأنها تطلع عند الفيضان فتصبح القبلة كأنها إله لا أنها قبسلة • بهذا أصبح المسلم بعيدا عن مظان الكفر عا هو قبلته وفي الوقت نفسه مجذوب إلى النظر في جمال هذه النجوم . فقال صاحى عجبا لهذا المقام إلى لم أر أحدا من المفسرين ذكر هــذا . فقلت إن هـذه العاوم لم تظهر إلا في زماننا . وللقرآن عجائب وبدائع يظهرها الله حينا بعد حين والنبي ﷺ لما توفى جعل الله فى القرآن أسرارا تظهر وقتا بعـــد وقت كأن الني عليه لايزال حيا وهذه متجزاته تتوالى ليطمأن الناس ويوقنوا بربهم ويزيدوا علما كما قال تعالى ـ وقل رب زدى عاما ـ فالمسلم يزيد عاما والمسلم يقرأ جيع العاوم والعاوم فروض كفايات والمسلم ما دام قادرا على النظر والفكر فهو مأمور به شكرا لربه وزيادة معرفة

إن للسلمين في مستقبل الزمان سيكونون أرقى علما من غيرهم . ولهذا التفسير ان شاء الله دخل في تشويقهم الى كل علم وكل حكمة وكل جال في الأرض وفي السهاء لأنه مصداق لقوله تعالى \_ سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق" \_ فهذا التفسير فيه بعض الآيات التي أراها الله للناس في زماننا

﴿ معجزة للقرآن في هذا الزمان ﴾

ومنها هذا الهرم الذي أفننا في الكلام عليه الداخل في قوله تعالى .. فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية وان كثيرا من الناس عن آياتنا لغافاون .. انتهى



( رسم الهرم ، شکل ۱۳ ) ( بیان قوله تعالی \_ لتکون لمن خلفك آیة \_ )

أعلم أن صورة الهرم المرسُومة أمامك فيها تعاريج يقصد منها إضلال من يُريد دخول الهرم مجمزة لقوله تعالى \_ لتكون لمن خلفك آية \_ وذلك أنه لن يكون آية من قدماء المصريين إلا من بقيت جثته محفوظة وكيف تبتى محفوظة إلا ببناء يكنها وضلال الذي أراد سرقتها واجماع أمم أوروبا وأمريكا على حفظها . هذا هوالمعجزة القرآنية . أنظر الى نقطة (١) التي هي رواق تحت الأرض فذلك لا يمكن الوصول اليه الآن لأن طريقه مسدود . ثانيها نقطة (ب) وهي الرواق المعروف الآن باسم رواق الملسكة وتلك التسمية لم يقم دليل عليها للا من ثالثها نقطة (ج) وتعرف باسم رواق الملك . رابعها نقطة (د) وهي بسطة يخرج منها مجريان الهواء ائزلق منهما حجران كبيران فأغلقا منفذى رواق الملك غلقا محكما بعد وضع جثته فيه داخسل تابوته . خامسها نقطة كل من (ه و ز ح ) وهي سراديب معدّة لتوصيل الأماكن لبعضها . سادسها نقطة (ط) وهي بسطة يخرج منها السرداب الذي فتحه المأمون . سابعها نقطة (ي) وهي البثر التي تحير فيها عقول أولى النهى • والفصد من ذلك كله أن يضل السائر فلايهتدى الىالسبيل • ونقل أستاذنافي الأثر الجليل مانصه ﴿ قَالَ أُبُو مُحد عبد الله بن عبدالرحيم في كتابه (تحفة الألباب) فتنح المأمون الحرم الكبير وقد دخلت في داخله فرأيت قبة مربعة الأسفل مدوّرة الأعلى كبيرة في وسطها بتر وهي مربعة بنزل الانسان فيها فيجد فى كل وجه من تربيع الباربابا يفضى الى داركبيرة فيها موتى من بني آدم عليهم أكفان كثيرة أكثر من مائة ثوب على كل وآحد وقد بليت لطول الزمان واسودت أجسامهم وهمم مثلنا ليسوا طوالا ولم يسقط من أجسامهم ولامن شعورهم شئ وأجسامهم قوية لايقدر الانسان أن يزيل عضوا من أعضائهم البتة ولسكنهم خفواحتي صاروا كالغثاء لطول الزمان . انتهى

ونقل عن غيره أنهم بعد اللتيا والتي والجهد الطويل والمشقة وجدوا في أعلاها بيتا مكعبا وفي وسطه

حوض من الرخام مطبق فلما كشفوا غطاءه لم يجدوا فيه غـير رمّة بالية فعنــد ذلك كفــ المأمون عن ثقب ماسواه . انتهى

﴿ شكر الله على الحكمة والعلم وأن الاسلام أعتق الانسانية من الخرافات ﴾

انى أحد الله على نعمة العلم والحكمة ، اليك اللهم الشكر على ماتفضلت بالحكمة وألهمت من العلم أذكر أيامك معى وأذكر أيام أنكنت مجاورا بالجامع الأزهر حوالى سن العشرين ثم أرجع الى بلادى فى القرى ببلاد الشرقية ثم أخرج من بين البيوت لعلى ه أحدث عنك النفس بالليل خاليا ، وكنت أنشد قول مجنون ليلى

وأخرج من بين البيوت لعلني \* احدّث عنك النفس بالليل خاليا

وكنت أسام النجوم الراقصات في دياجى الظامات وأفكر في أمرها وأمر هذا العالم وأمر آثار قدماء المصريين وأمر الأم التي في الأرض التي مقت في بلادنا السكك الحديدية وقطارها و ولطالما كنت أقول يليت شعرى ماهذه الأطلال القديمة وماعام أهلها وماذا تصنع الأم اليوم في عادمها وصناعاتها ولماذا لا أرى للسلمين حركة فسكرية مثلهم ولماذا أرى شيوخ الدين لايفكرون فيا حولهم الى آخر ما في كتاب (التاج المرصع) في أوّله وكل ذلك كان ديدني و أذكر أنى كنت عاهدتك أنني اذا اهتديت لحلالهمي من هذا الوجود وعرفت بعنه فانى أنشره لمن بعدى حتى لايضل شبان بعد ضلالي ولاينالهم قصب كما نالني بل أنا أجعل ما أعلمه لهم شرابا خالصا سائفا للشار بين و هذا كان مايجول بخاطرى و فها أنا ذا اليوم أكفت بنعمتك على وأقول و لقد من الله على بعد طول الزمان واليأس والنصب بالحكمة والعمل وألهني من أولف هذا التفسير الذي أرجو أن يكون ذخيرة ونورا للأذ كياء بعدى وإن أكثر ما أكثر ما أكتبه في هذا التفسير يجول بنفسي الآن ويكون قوى الهجوم على النفس بحيث لايفارقني في غمدوى ورواحى وخلوتي وجلوتي وجلوتي وسمرى مع الأصحاب وصحتي ونوى ويقظتي فلاملجأ لي من هده الخواطر إلا بكتابتها ومتي سطرتها هدأت النفس واستراحت واستقبلت غيرها و ذلك شأني في هذا التفسير و هدذا الذي أكتبه في هذا للقام قد كان خاطره قو يا و في كنت أنخيل هذه الامور في الصغر متحسرا أشد الحسرة على جهلي بها هكذا أنا اليوم أجد في النفس ميلا قو يا الى كتابتها ونشرها وأحس بأني بلغت أملي من هدفه الحياة بذلك هكذا أنا اليوم أجد في النفس ميلا قو يا الى كتابتها ونشرها وأحس بأني بلغت أملي من هدفه الحياة بذلك هكذا أنا اليوم أجد في النفس ميلا قو يا الى كتابتها ونشرها وأحس بأني بلغت أملي من هدفه الحياة بذلك

وانى كثيرا مايقع فى قلبى اننى لولم أكتب مايهجم على نفسى من الخواطر الجيالة المحاجة على فان الله يجل العقوبة لى فى هذه الحياة ، ولقد من الله على بنشره ، لقد من الله على بذلك وشرح صدرى وقد كتبت ما أجده فيها والله هو الولى الحيد

( تفصيل أنم لقوله تعالى \_ لنكون لمن خلفك آية \_ ) ( وكيف أعتق الاسلام الأم من الخرافات )

اعلم أن الديانات القديمة كلها كانت أشبه بهذا العالم الذي نعيش فيه . ألا ترى رعائد الله أن الشوك يسحب الورد والغذاء الذي تأكله تسحبه فضلات والنمر لا يكون إلا معمه الورق والحب لا يكون إلا مع العصف . هكذا كانت الديانات . فاذا نزل ادر يس على المصريين بدين ساوى فهاهوذا قد تفدير الدين وصار مجزوجا بخرافات حتى انك لترى أنهم وجدوا كثيرا من الأجمار المنحوتة على حيثة الاهرام والمسلات موضوعة في المقابر بجوار الأموات . وهكذا وجدوا أحجارا رسمت عليها صورة الاهرام و بازائها علامة الكوكب المتقدم . وكل ذلك للتبرك فكانت الاهرام رمن الهذا المعبود الذي كانوا يصورونه في معابدهم في هيئة جسم انسان له رأس طائر (أبيس) وهو أبو قردان وكانوا يعبدونه أيضا ، إن في نظر ذلك لعبرة

للمقلاء . فانظر الى قبلتهم وهو الحرم كيف جعلوه مع كوكب الشعرى مناط الالوهية . ثم انظر فى مسألة السهاء كيف كانوا يقولون ان جيع الأجرام السهاوية تحت رئاسة الشمس وتارة كانوا يرسمون السهاء على شكل وادى مصر تشقه المجرة وقد مثاوها بالنيل رحصروها مثله بين سطحين عمتين من الجنوب الى الشمال وقسموا السهاء الى أقسام كأقسام مصر والشمس تطوف عليها كل يوم فى مسيرها من المشرق الى المغرب وتدخل فى المساء فى فتحة جبل مشاوه (بجبل العرابة المدفونة) أو (الخراية المدفونة) التى عديرية جربا بالصعيد ثم تغور فى سراديب وتقاسى آلاما وتضىء على قوم آخرين ثم ترجع لناكرة أخرى بعدالمشقة والآلام وقالوا أيضا فى الروح النقية تحول دعوانها وصاواتها الى عبث وهزؤ فتجلد وتلعن وتبحث عن جسم انسان لتسكنه وتكون فى مرض وذل أوجنون ، أوعن جسم حيوان وتدوم على ذلك قرونا الى جسم انسان لتسكنه وتكون فى مرض وذل أوجنون ، أوعن جسم حيوان وتدوم على ذلك قرونا الى البدى ماصورته ﴿ أيها القلب الذى خلقت لى وأنا فى بطن أمى وأتيت معى الى الدنيا لاتنازعنى ولا تشهد على تلاوة العزائم تمنعهم ثم تتحد الروح بأوزيريس وتصير مشله أى تدخل فى العنصر الذى خرجت منه وتقطع المساكن السهاوية وتزور جسمها متى شاءت ولذلك يحتطون الأجسام

هذه آراؤهم في السموات وآراؤهم في الأرواح وآراؤهم في الدين . فانظر أيها المسلم الى دين الاسلام ان الديانات القديمة فيها الغث والسمين واختلط فيها الكذب بالصدق كما هو شأن الناس في أقوالهم وأفعالهم وكما هو شأن ما كلهم ومشار بهم ولكن الله يريد رقى الانسانية . فحاذا فعل . أنزل الدين المسيحى . فاذا حصل • لم يرض بالأصنام وجعل الاله واحدا ولكن أتباعه جعاوه ثلاثة فجاء الاسلام وقال كلا الاله واحد . هنالك زلزلت الأرض زلزالها . زالت الأصلام تماما . وفات الزمان الذي تقدّس فيه الشمس والسكواكب ونزل قوله تعالى \_ وأنه هو رب" الشعرى \_ فليست الشعرى التي ترسم على أحجارالمصريين مع هرمهم هيالله بلهو ربها . وأيضا ليست الشمس مي الاله و بعد ذلك انطلقت العقول وقامالمسلمون بحركة العلم في العالم من القرن السادس الميلادي إلى القرن الحادي عشر . وهنالك تعامت أوروبا من المسلمين كما وضح بعضه فى آخر سورة التوبة و يتضح باقيه فى قوله تعالى \_ وذكرهم بأيام الله \_ فى سورة ابراهيم عليـــه السلام وصار المسلم بل كل عاقل في الأرض فك عقال عقله المسلمون يقرأ كل علم وكل فن ويقرأ المسلم سوقل رب زدنی علما \_ و يقرأ قوله تعالى \_ سنريهم آياننا في الآفاق وفي أنفسهم \_ فا يات الله في كل بناء وشجر وحجر وكوكب • فالهرم آياته والنجم آياته • وتدرّج الأم من الجود في القرون الأولى الى الحرّية العاسيسة اليوم في عصرنا آياته . وتنوير للسلمين الأوّلين للعالم الآنسايي من آياته . وسترى في سورة ابراهيم تصميم العلامة (سديو) الفرنسي وجزمه أن العرب وسائر الأمّة المحمدية هم نور العالم ولولاهم لم يكن لهذه الدنيا رقى وأتى فيه عثات الأملة القطعية كما رأيت وسترى بعضه . ولذلك ترى الأمم اليوم عرفت أن الشمس التي مي سيدة الكواكب عند قدماء المصريين والبابليين صارت في أخريات الشموس كما أطلعتك عليمه في سورة البقرة وآل عمران والأنعام وغسيرها حتى أن بعض تلك الشموس ضوؤها مقسدار ضوء شمسنا (٨٠٠٠) ثمانية آلاف مهة بل أكثرمن ذلك وأن الشموس لاحد لعظمتها وعددها وانها تبلغ مثات الملايين ولايزال الكشف يزيدنا بيانا . إذن علم قدماء المصريين من العلم الذي حدث وانتشر بسبب ظهور الاسلام الذي حرَّك أوروبا والعالم للبحث . إن دين الاسلام جاء لمحو الخرافات وللاعتماد على العقل ونبذكل ما ليس معتولا . هذا هو سرّ قوله تعالى ــ لتكون لمن خلفك آية ــ فالآية هنا واسمعة النطاق من علوم وسمناعات بلا اعتقاد و بالقرآن يحصر الفكر عندنا فك عقال العقول حتى اقتنمت شوارد العلم في الأرض وفي السماء . إن الانسان

اليوم غيره بالأمس فالحدللة الذي هدانا لهذا وماكنا لنهتدى لولا أن هدانا الله المعلمة وذكرى )

قد كنت وأنا مراهق رأيت أهل قريتنا قد عثروا على رجلمدفون في قاع بركة أمام قريتنا ولم يجدوا إلا عظامه وقد وجه وجهه الى جهة الجنوب وقد بنى عليه قبر بكتل من الأرض المصرية الحصيد الجافة المعروفة في بلادنا (بالشراق) وقد حفظ ذلك القسبر جثته آلاف السنين وهو تحت وجه الأرض بنحو ثلاثة أمتار . فها أنا ذا أحمد الله عز وجل اليوم إذ عرفت سر هذا الدفن وانه قصد به التوجه المهرم المشمول بعناية كوكب الشعرى وعرفت اليوم أن هذه خوافات وأن الاسلام محا ذلك وجعل قبلتنا الكعبة ودأبنا النظر في كل كوكب وجال كل شمس ووجهنا وجهنا فله لا للكوكب ولكن ندرس كل كوكب وكل شمس وقد فتح الله الناس أبواب السهاء فدرسوها وهاهسم أولاء يدرسون علم الأرواح كما اطلعت عليمه في سورة الله عمران والبقرة . فالحد فله الذي بنعمته تنم الصالحات

وفى اعتقادى أن هذا التفسير وأمثاله سيفتح مجالا للا ممالاسلامية وستقوم أم بعدنا من المسلمين يرقون رقيا عاليا ويحدثون فى الأرض قوّة كما أحدث أجدادنا أصول هذه النهضة وإلحد لله رب العالمين اه

﴿ وجدان المؤلف أيام الشباب والمشيب وكتاب الله تعالى وأم الاسلام ﴾

ها أنا أحدثكُ أيها الذكى عنى أيام شـبابى ومشيى بأوسع عما تقدّم فأقول . ذكرت لك آنفا شوق الى العاوم أيام الشباب . وها أنا ذا أوضحه فأقول

قد كان يطر بنى من النسات على الأعشاب فيسر في تغريدها و يطر بنى تمايل الأغصان وحفيف الأوراق وتغنى الحشرات وعصف الرياح ـ والليل اذا عسعس و والصبح اذا تنفس ـ واذا غر بت الشمس وظهرت النجوم أجلس على بساط من الحشائش وآخذ أستمع لما في الحقول من نغات وأنظر لما في الساء من مجوم باهرات و وكنت كأنى في محفل جع بين (بهجتين) بهجة النظر الراقصات الحسان القاصرات الطرف التاضرات البهجات وهي النجوم و وبهجة الموسيقي تشنف الآذان ببدائع الألحان و فالمناظر ساوية والنغات أرضية و هذه الصور الجيلة عندى طبعت في المخيلة يوما فيوما وليلة فليلة و دامذاك سنين وسنين والنغات أرضية و هذه الصور الجيلة عندى طبعت في المخيلة يوما فيوما وليلة فليلة و دامذاك سنين وسنين وقد كان خلو الجوف بالصوم وللقيام بعض الليالي أثر في ذلك الجال والبهجة والشوق و ذلك الجال الحيل دعا العقل الى الجال العامى و ظواهر المحاسن في الطبيعة التي ارتسمت في خيالي لاتفار قداً الحقاقة

الجال مغناطيس العاوم يجذب اليه كل ماهو جيل معنوى • جال الوجوه في الحيّ يجذب العاشقين وانطباع الخيال بالجال يجذب العاوم والحقائق لتسكن في العقول • جال الله وجلّ العسلم ان شبيه الشئ منجذب اليه وللمجاورة حكمها • جاورالخيال العقل في الدماغ فلما رجع الأوّل بالدررالحسان من الكواكب والنغات حنّ الثاني الى حقائق الموجودات ليتحلى بالحكمة ويزدان بالعاوم • النفس واحدة والعالم واحد العالم الذي نعيش فيه واحد ونفوسنا تنظر له أيام السغر واحدا فجميع العاوم عندها علم واحد لا عاوم كما أن العالم أشبه يجسم واحد . حكذا العاوم المختلفة كأنها واحد • العاوم كشجرة واحدة لها فروع وأغصان

العاقلة أن تتجمل بالمحاسن كجمال الخيال ولامحاسن للعقل إلا صورمعنوية هي الحكمة والنظر في مختلف العاوم

ضعف الانسان فوق الأرض فلم يطق الفرد الواحد أن يعرف هذا الوجود فقسم أوصافه الى أقسام سعى كل قسم منها علما مع انها كلها أوصاف شئ واحد هو هذا العالم . لهذا نرى العاوم قسمت على الأفراد كما وزع الاحساس فى الجسم على الحواس . فللسمع غير ما للبصر . هكذا العاوم قسمت على الناس فيحسن زيد مالايحسن عمرو ذلك لضعفهما كما ضعفت العين أن تضم السمع الى البصر وضعفت الأذن أن تضم الابسار الى السمع ـ وربك يخلق ما يشاء و يختار ـ لامعقب لحكمه وهذا قوله تعالى ـ وخلق الانسان ضعيفا ـ

فاولا هذا النعف لكانت جيع العاوم عنده علما واحدا . كنت أنظر للأشياء جيعها بالفارقة بين علم وعلم أنظر للا النفط والأطلال والأشجار والأخبار وتاريخ الأمم والصناعات وأم الفرنجة وأمم الاسلام ودين النصارى ودين الاسلام . ذلك هو الذي حركني إلى سائر العاوم التي اطلعت على كثير منها بمدرسة دار العاوم وعلى باقيها بالاطلاع على عاوم شرقية وغربية . ها أناذا الآن في العقد السابع من حياتي أنظر في أمر نفسي فأجد الغرام القديم والحب والشوق قد تجلت لها مع طرب وسروركما قال مجنون ليلي

فشاب بنوليلي وشب بنو ابنها ، واعلاق ليلي في الفؤاد كما هيا

فنفسى فى شيبها مغرمة كما كانت أيام شبابها بل مى أشـــ غراما والغرام اليوم بالنشر والتعليم والغرام إذ ذاك بالتحصيل وفى النشر ازدياد للعلم وابتهاج بالتحقيق

﴿ كتاب الله تعالى ﴾

لقد كنت أيام الشباب لا أرى فى هـذا القرآن معانى لأنى حفظته بلاعقل ولافكر وكنت أسىء الظئ عن يقولون انه يدعو الى العلوم وكنت أقول إن حؤلاء مراؤن كاذبون ، فلما درست ونظرت أيقنت بأن هذا القرآن يدعو الناس الى مختلف العلوم و يشوّقهم لحاكماكنت اشتاق لحا زمن الشباب ، فكأن هذا القرآن يدعوالنفوس الى فطرتها ، واذا قال الله ـ لقد جاءكم رسول من أنفسكم ـ ففيه تلميح الى ماقرّ رنا فنفوسنا تطلب كل العلوم وهذا القرآن يشوّق لها ـ ولكن أكثر الناس لا يعلمون ـ وماذكرته الآن سيظهر أثره فى أم الاسلام

﴿ أم الاسلام ﴾

إن الأم الاسلامية تطلع اليوم على أمثال هذا الكتاب وهناك نفوس خلقت مقصورة على النظر مجبولة على التفكر فستقابلها الحيرة والحسرة كما قابلتانى أيام شبابى ولكن الله أذن بابراز هذا التفسير ليكون مفتاحا يغتم العقول مجال النظر فيفر ون من سجون الجهالة العاقة فى البلاد الاسلامية و ينطلقون من حبس العقول الى ساحات الجال و باحات العاوم وحدائى الحكمة و يشمون أزهارها و يقتطفون تمارها م هذا الكتاب تبصرة لمستزيد ومنهج لمريد و بلغسة لقاصد وزاد لمسافر وفك عقال معتقل وفتح باب وهدى وذكرى الأولى الألباب م انتها

( تحفة مهداة السنبصرين في الاسلام والنظر في كتب الفرنج وجمال الصور الموجودات في الأرض والسموات ) تبين من هذا أن سبب هذا التفسير ومبدأه النظر في جمال هذه الدنيا صغرا وتحصيل العلم وحب النشر في الكبر وذلك كله مبدوه النظر في جمال الأرض وجمال السهاء ولقد اطلعت على كتب الفرنجة المبتدئين فرأيتها محلاة بالصور الجيلة الحسنة من شجر وزرع وثمر وكوكب وقر بحيث يشاهد العلفل في مدرسته صورما كنت أشاهده في الحقول فتبارك الله الذي ألهم الناس أن يحاكوا الطبيعة ويشاكلوا صور الموجودات وجمالها و هكذا فلتفعلوا أيها المسلمون و لتقم طوائف منكم وليدرسوا نظم التعليم ونظم الكتب والصور التي فيها والحكايات التي تدرس المرافظال والتحف العلمية المذيذة و ولتتخذوا لكم أحسن المسل وأجل الطرق و ولتعلموا أبناء كم حب هذا الجمال كما أحببناه و فكل هذا الوجود آيات الله وكله نور الله وكله دين الاسلام والحد الله رب العالمين و انتهى تفسير القسم السادس من سورة يونس

( القينم السَّابِعُ )

عَلِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْوَلْنَا إِلَيْكُ فَسُثَلِ الَّذِينَ يَقْرَوُنَ الْكِتَابَ مِنْ عَبْلِكَ لَقَدْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

الله فَتُكُونَ مِنَ الْخَاسِرِينَ \* إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبُّكَ لَآيُومُمِنُونَ \* وَلَوْجاءِتُهُمْ كُلُ آيَةٍ حَتَّى يَرَوُ الْعَدَابَ الْأَلِيمَ \* فَلَوْلاً كَانَتْ فَرْيَةٌ آمَّنَتْ فَنَفَهَا إِيمَانُهَا إِلاَّ قَوْمَ يُونُسَ لَمُ الْمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِرْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّمْنَا مُ إِلَى حِين ، وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لَا مَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَبِيماً أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ • وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تُوْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ ٱللهِ وَيَجْمَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَمْقِلُونَ \* قُلِ أَنْظُرُ وا ماذَا في السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا تُمْنِي الْآيَاتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لاَ يُوْمِنُونَ \* فَهَلْ يَنْتَظِرُونَ إلاَّ مِثْلَ أَيَّامِ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِهِمْ قُلْ فَأَنْتَظِرُوا إِنَّى مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ \* ثُمَّ نُنَجِّى رُسُلْنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا كَذَٰلِكَ حَمًّا عَلَيْنَا نُنْجِ الْمُؤْمِنِينَ \* قُلْ بَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُم في شكٍّ مِنْ دِينِي فَلاَ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ ٱللهِ ، وَلَكِينَ أَعْبُدُ ٱللهَ الَّذِي يَتَوَفَّا كُمْ ، وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ \* وَأَنْ أَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنيفًا وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* وَلاّ تَدْعُ مِن دُونِ ٱللهِ ما لاَ يَنْفَعُكَ وَلاَ يَضُرُكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِنَ الظَّالِينَ \* وَإِنْ يُسْسَكُ اللهُ بِضُر فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِنْ يُرِدُكُ بِخَيْدٍ فَلاَ رَادٌ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بهِ مَنْ يَشَاهِ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْنَفُورُ الرَّحِيمُ \* قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْمَقْ مِنْ رَبِّكُمْ فَن أَهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ وَمَنْ صَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلْ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بُوكيلِ • وَأَنَّبُعْ مَا يُولِمِي إِلَيْكَ وَأُصْبِرْ حَتَّى يَحَكُمُ اللَّهُ وَهُوَ خَيْرُ الْخَاكِمِينَ \* ﴿ التفسير اللفظي ﴾

قال تعالى (فان كنت في شك عما أنزلنا اليك) من القصص على سبيل الفرض والتقدير (فاسأل الدين يقرؤن الكتاب من قبلك) فانه محقى عندهم ثابت في كتبهم على نحو ما ألقينا اليك والمراد تحقيق ذلك والاستشهاد بما في الكتب السابقة وأن القرآن مصدّى لما فيها والخطاب وان كان المنج بالتي فلقصود أقته ولذلك قال بالتي لا أشك ولا أسأل (فلا تكونن من الممترين) أى الشاكين بالتزلزل عما أنت عليه من الجزم واليقين وقوله (ولا تكونن من الذين كذبوا) الى قوله (من الحاسرين) من باب التهييج والتثبيت وقطع الاطماع عنه كقوله ولا تكونن ظهيرا المكافرين و (حقت عليهم كلة ربك) أى وجبت عليهم الأن استعدادهم يمنعهم من قبول الايمان (لا يؤمنون ولوجاءتهم كل آية) فانهم لا يؤمنون بها (حتى يروا العذاب الأليم) فينعهم الايمان كما حصل لفرعون الدى قال ما آمنت بعد فوات الفرصة كما في قوله من الماوقع آمنتم به آلآن وقد كنتم به تستجاون و فانظر كيف ذكر فرعون وغرقه لمناسبة ما منى في هذه السورة التكون تلك القصة تطبيقا على هذا القول فقوله في مسأله فرعون - آلآن وقد عصيت قبل حده السورة الثانعام ويوم يأتى بعض آلات

ربك لاينفع نفسا إيمانها \_ وقد أوضحت المقام هناك بما لامزيد عليمه . وههنا يقول الله في حسذا المعنى \_ إنّ الذين حقت عليهم \_ الى قوله \_ حتى يروا العذاب الأليم \_ شم أتبعه سبحانه بما يفيد فتح باب التوبة وقت القدرة فقال (فاولا كانت قرية آمنت) أي فهلا كانت قرية من القرى التي أهلكناها آمنت قبل معاينة العداب ولم تؤخر الأيمان كما أخره فرعون (فنفعها ايمانها) بأن يقبله الله منها ويكشف العذاب عنها (إلا قوم يونس) لكن قوم يونس وهو استثناء منقطع (لما آمنوا) أول ما رأوا أمارة العلماب ولم يؤخروه الى حلوله (كشفنا عنهم عذاب الخزى في الحياة الدنيا ومتعناهم الى حين) أي الى انتهاء آجالهم . يروى أن يونس عليه السلام بعث الى أهل نينوى من الموصل فكذبوه وأصرواً على تكذيبه فوعدهم بالعناب إلى ثلاث . فلما دنا الموعد أغامت السهاء غما أسود ذا دخان شديد فهبط حتى غشى مدينتهم فهابوا فطلبوا يونس فلم يجدوه فأيقنوا مسدقه فلبسوا للسوح وبرزوا الى المسميد بأنفسهم ونسائهم وصبيانهم ودوابههم وفر"قوا بين كل والدة وولدها فحق بعضها الى بعض وعلت الأصوات والمجيج وأظهروا الايمان وأخلسوا التوبة وتضرَّعوا الى الله تعالى فرحهم وكشف عنهم الضرُّ ، ويقال انه كَان يوم عاشوراء يوم الجمعة (ولوشاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جيعا) بحيث لايشذ منهسم أحد وانما لم يجتمعوا على الايمان بل منهم من لم يقبسله للنظام الذي اختاره الله بحيث يختلف الناس باختلاف الأمنجة والأحوال والأخلاق وأن الاستعداد هوالذي عليه مدار الارتقاء والانحطاط ولن يكون القضاء إلا على مقتضى الحقائق الثابتة وهؤلاء هذه حقيقتهم وهسل يشاء الله إلا ما هو حق (أفأنت تكره الناس) بما لم يشأ الله منهسم (حتى يكونوا مؤمنين) فللنف المشيئة مستحيل . وقد كان بَهِ إِليَّة حريصا على ايمان قومه شديد الاهتمام به ، والدلك قرره بقوله (وما كان لنفس أن تؤمن إلا باذن الله ) أي بارادته وألطافه وتوفيقه (و يجعل الرجس) أي العذاب (على الذين لايعقلون) لاينتفعون بعقولهم فلاينظرون الحجيج والآيات ولايفكرون فيها فيكونون غافلين عما حل بالأمم السالفة وما أصابها من خيراً وشر وعقل وفكر وجهل وغباوة كما جاء آنفا ــ لتكون لمن خلفك آية .. ونعي على الناس غفلتهم عن ذلك وعما أعقبه من ذكر السموات والأرض وعجائبهما فقال (قل انظروا ماذا في السموات والأرض) من عجائب صنعه والآيات والعبر باختلاف الليل والنهار وحروج الزروع والثمارهما لايتناهي منحكم بارعات وآيات بينات وغرائب مدهشات كاأمرهم بالنظر في عجائب الأم وأبدانها الباليات وآياتها الباهرات . فن قرأ العاوم الفلكية والعاوم الرياضية والطبيعية فهو من الموحدين توحيدا حقيقيا أرق من علم التوحيد المشهور اذا وجه نظره الى نظام العالم العام وتنجب من جمال صنعته . أما اذا قرأه قراءة الغافلين كأكثر من يتعلمون بالمدارس اليوم فأولثك عن ذلك مبعدون وهم عن الله غافلهن وهكذا من قرأ علوم المصريين والبابليين والآشوريين والاورو بيين في تاريخهم وأحوالهم المجيبة يكون ذلك منه امتثالا للدين وترقية للعقل وله ثواب عظيم مادام يرمى لغرض شريف . ولما كان ذلك لاينتفع به إلا ذوو الاستعداد العقلي أردف بقوله (وماتفني الآيات والنذر عن قوم لايؤمنون) بحسب ماسبق به العلم وما نافية (فهل ينتظرون إلا مشل أيام الذين خاوا من قبلهم) مشل وقائمهم كما يقال ﴿ أَيَامُ العربُ لُوقَالُمها ﴾ (قل فانتظروا إلى معكم من المنتظرين) أى فانتظروا هـ لاك إلى معكم من المنتظرين هلاككم . ولقد جُوت عادتنا فيا مضى أنا نهلك الأم الذين كذبوا (ثم ننجي رسلنا والدين أمنوا) من تلك الأم انجاء كذلك الانجاء ننجى محدا مالية وصحبه حين نهلك المشركين حق ذلك \_ حقا علينا \_ وهذا هو تقدير قوله تعالى (كذلك حقا علينا ننجى المؤمنين ، قل يا أيها الناس) خطاب لأهل مكة (إن كنتم في شك من ديني) وصحته وسداده فهذا ديني فاستمعوا وصفه ثم وصف دينه فقال (فلا أعبد الذين تعبدون من دون الله) أي الأسنام (ولكن أعبدالله الذي يتوفاكم) يميتكم وانماوصفه بذلك لبريهم أنه هوالذي يتتي ويخاف بخلاف

ما يعبدون وهو مالا يقدر على شئ فكيف يخاف (وأمرت أن أكون من المؤمنين) أى بأن أكون أى ان الله أمرنى بذلك بما ركب من العقل و بما أوسى الى في كتابه (وأن أقم وجهك للدين) أى وأمرت بالاستقامة فى الدين بأداء الفرائف والانتهاء عن القبائح أوفى السلاة باستقبال القبلة فهذا عطف على أن أكون (حنيفا) حال من الدين أوالوجه أى مستقيا عليه غير معوج عنه الى دين آخو (ولاتكونئ من المشركين) مع المشركين على دينهم (ولاتدع) لاتعبد (من دون الله مالا ينفعك) فى الدنيا والآخوة إن عبدته (ولا يفسرك ) ان لم تعبده (فان فعلت) عبدت (فانك اذا من الظالمين) من الفارين لنفسك (وان يمسك) يسبك (الله بضر") بشدة وأمر تكرهه (فلا كاشف له) فلا رافع للفرة (إلا هو وان يردك بخير) بنعمة وأمر تسرة به (فلا راة لفضله) لامانع لعطيته (يسيب به) بالخير (من يشاء من عباده وهو الغفور الرحيم) فتعرضوا لرحته بالطاعة ولانيأسوا من غفرانه بالمصية (قل يا أيها الناس قد جاكم الحق من ربكم) الرسول فتعرضوا لرحته بالطاعة ولانيأسوا من غفرانه بالمصية (قل يا أيها الناس قد جاكم الحق من ربكم) الرسول أوالقرآن وليس لكم يعده عنر (فن اهتدى) بالايمان والمنابعة (فانما يهتدى لنفسه) لأن نفعه لها أن أمركم وانما أنا بشير ونذير (وانبع مايوسى اليك) بالامتئال والتبليغ (واصبر) على دعوتهم وتحمل اذيتهم (حتى يحكم الله) بالنصر واظهار دينك (وهو خير الحاكين) لأنه لا يمكن الخطأ في حكمه لأنه مطلع على السرائر كاطلاعه على الظواهر بخلاف حكام الناس فليس لهم إلا الظواهر

﴿ خَاتَهُ فِي عِجَائِبِ هَذِهِ السورة وماتقدمها من السور ﴾

أنظر الى مجانب هذه السورة وماتقدّمها . أنظركيف ذكر في أوائلها بدء الحلق وهو يعيده . وكيف جعل الشمس ضياء والقمر نورا . وكيف قدّر المنازل وعلم عدد السنين والحساب . وذكر اختلاف الليل والنهار وأخذ يذم الذين هم عن آياته غافاون وجعل لهم النار بما كانوا يكسبون . وانظر كيف ذكر في خواتيمها كما ذكر في أوائلها . ذكر أنه جعل جنة فرعون الموضوعة في نجوة أي مكان من تفع من الأرض آية وذم المعرضين عنها كما ذم المعرضين عن آيات السموات والأرض • فهناك يقول \_ إنّ الذّين لايرجون لقاءنا ورضوا بالحياة الدنيا واطمأنوا بها والذين هم عن آياتنا غافلون 🚓 أولئك مأواهم النار ــ وهنا يقول ــ وان كثيرًا من الناس عن آياتنا لغافلون ــ جعل الغافلين عن آيات الله في الأم كالغافلين عن آيات الله في السموات والأرض . عجب عجاب للقرآن وحكمه النجيبة . وهنا أمن بالنظر في السموات والأرض وأوعد الذين لايعقلون فقال ـ و يُجعل الرجس ـ أي العذاب والخذلان على الذين لا يعقلون أي لا يستعملون عقولهم فانظركيف كانت أوائل السورة كخواتيمها . نظر وفكر وتعـقل . وذم للغافلين . وانظركيف سوّى بين الجهل بالعوالم العلوية والسفلية والجهل بأحوال الأم كأمّة المصريين . فهذه من القرآن دلائل واضات . إن عاوم قدماء المسريين وغيرها كعاوم الفلك والطبيعة من تركها من الأم أصبحوا في أسفل سافلين ولهسم جهنم في الآخرة وهم في الدنيا أيضا معذبون لأنهم جهلاء \_ ومن كان في هذه أعمى \_ لايعرف العاوم الكونية والنظامية والسياسية \_ فهو في الآخرة أعمى \_ لايرى طريق النجاة والمقصود أن تكون هذه العلوم قائمًا بها طوائف من الأمّة لكل علم جماعة . فن قرأ تاريخ المصريين فهو قارئ لآيات الله ومن قرأ علومهم فهو مطالع لآيات الله وكذلك الآشور يون والبابليون وجيع الأم . ومن درس ماعرفه الألمان والانجليز والأمريكان من عاوم الفلاحة والسياسة والتجارة والنجارة والحدادة والدباغة وماشا كلذلك كان مطلعا على آيات الله بدرسه للعاوم التي يرضاها والحكمة التي للعباد أهداها . فو يل للسامين الغافلين وويل ثم ويل لحم اذا غفاوا بعد مابيناه وهلاك لحم اذا ناموا بعد مابسطناه فياليت شعرى ماذا يريد المسلمون أولم يكفهم أن الله سلط عليهم أوروبا فلكت بلادهسم شرقا وغربا

وهم ناتمون . أولم يكفهم أنه ألهم طائفة من المسلمين الآن فنبهوا المسلمين أن جيع العاوم والصناعات واجبة فرض كفاية وهم غافاون . أوماعلموا أن العذاب حل بهم وهم لا يشعرون . وسلام ثم سلام على من يفهمون المسلمين في الأقطار الاسلامية واجباتهم وعاومهم التي حرموا منها وهم لا يعلمون . وكما فعل ذلك في هذه السورة فعل في سورة الأعراف فحل في أوائلها ذكر الرياح والسحاب والمطر والماء والثمرات وفي أواخوها النظر في ملكوت السموات والأرض وحذرهم من اقتراب آجالهم . هكذا فعل في الأنعام فجعل في أوطى خلق السموات والأرض والفلمات والنور . وفي أواخوها أنه أنشأ جنات معروشات وغير معروشات وأنه ربكل شئ ، وفي المائدة ذكر في أوائلها حل الأنعام وحرمتها وقعة ابني آدم المشتملة على أن الانسان يتعلم من الحيوان ، وذكر في أواخوها أنه له ملك السموات والأرض ، وفي سورة النساء ابتساء أبذكر خلق الانسان وأنهم من نفس واحدة ، وجعل في أواخوها ذكر السموات والأرض مكررة

وهكذا سورة أَل عمران ابتدأها بوصف الله بأنه الحيّ القيوم وكيف خلق الجنين في بطن أمّه وصوّره وجاء في أواخرها ــ إنّ في خلق السموات والأرض الخ ــ

وهكذا البقرة جاء في أوائلها \_ يا أيها الناس أعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم الخ \_ وفي أواخوها \_ بنة مافي السموات ومافي الأرض الخ \_ فهذه السور من ابتداء البقرة الى هذه السورة هذه كانت مبادئها وهذه كانت خواتمها كلها حاضة في أوائلها وأواخوها على النظر في علوم السموات والأرض ، فأما هده السورة فقد أبانت أن الفافلين عن علوم الأمم السالفة ملومون غافلون والغافلون معدنبون في جهنم والعذاب هنا في ترك فرض الكفاية ، اللهم ألهم أتمنا الاسلامية عقولا راقية ونفوسا كبيرة ، فوائلة لأن لم يفته علماء الاسلام عن هذا التقصير لتكون هده الأنة في الهالكين و يستبدل الله بها غيرها \_ إن يشأ بذهبكم و يستبدل قوما غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم \_

فياعجبا لأمة الاسلام . كيف ينامون . كيف يغفلون . وهدذا القرآن بين أيديهم يقرؤنه صراحا ومساء . ولتعلم أيها الذكى المطلع على هذا الكتاب أنك مسؤل عن هذه الأمة واياك أن تقول من أنا فانك متى كنت مغرما بقراءة أمثال هذا الكتاب فلاجرم تكون نفسك من ذوى الجد والعلم الذين يعرفون قيمة أنفسهم وهم مصلحون فلتكن مصلحا ولترشد الناس بقلمك ولسانك وحديثك ولتحرّض الأمّة على حوز العاوم . فلعمرى لقد قابلت طوائف هذه الأمّة المسكينة من أهل جاوه وسومطرة و بلاد الملايو و بلاد سيام و بلاد الغرب وغيرهم من الأم والممالك ومن بلاد السين فوجدتهم جميعا خاملين خامدين ناممين لم يفطنوا وذلك لما رسخ في عقول علماء الدين أن الدين بعيم عن العمران . بعيد عن الأوطان . بعيمد عن العاوم . بعيمد عن السناعات فضاوا بذلك وأضاوا وهم لا يعقلون فلتنقذ الأمّة من ضلالها ولتنشلها من وهدتها ولتطلعها على دينها الصحيح في تحو ماسطرنا وفي مشل ما كتبناه وائلة هوالهادى الى سواء الصراط . تم تفسير سورة يونس عليه السلام

## ﴿ سورة هود مكية وهي مائة وثلاث وعشرون آية ﴾ ﴿ وهي أر بعة أقسام ﴾

( القسم الأول ) في المقسود من الرسالة من أولها الى قوله \_ ليباوكم أيكم أحسن عملا \_ ( القسم التاني ) تأنيبهم على استبعادهم البعث والالماع الى نقص الانسان ومقاصد أخرى من قوله

و الشخام الشاقي ﴾ " فيبهم على السبفادهم البعث والديماع الى نقص إلا نسال ومفاطعت الحري - واتان قلت انسكم مبعوثون من بعد الوت \_ الى قوله \_ هل يستويان مثلا أفلا تذكرون \_

﴿ القسم الثالث ﴾ من قوله \_ ولقد أرسلنا نوحا إلى قومه \_ إلى قوله \_ بئس الرفد المرفود \_ في قصص الأم والأنبياء

﴿ القسم الرابع ﴾ في طريق هــداية الأمم الى الفلاح من قوله ــ ذلك من أنباء القرى نقصــه عليك ــ الى آخر السورة

هذه أقسام السورة ، ولقد كنت لخمستها منذ ١٤ سنة وأنا مدر" سرار العاوم وقسمتها على هذا النمط ولكن القسم الثالث تبعه قسمان موضحان له تابعان له فسارت الأقسام سنة ، ولما كان للانسان في كل سنق من أسنانه عمل يناسبه وانشا، يلاعم ورأى يوافقه رأيت أن أكتبذلك الملخص لتطلع على ماكتبته إذ ذاك وأنا مدر" س بدار العاوم وتوازنه بما أكتب الآن فستجد أن الرأى اللاحق هو السابق فسأذكر ذلك الملخص ثم أتبعه بتفسير السورة إن شاء الله ، هاك ماكتبته إذ ذاك لتطلع على مجل تفسيرها كأنه مرآة ثم أذكره مفصلا في اللاحق

( تفسيرهذه السورة ، مقاصدها ست ، المقصد الأول من أول السورة الى قوله \_ ليباوكم أيكم أحسن عملا للم ابتدأ الله عز وجل هذه السورة بالمقصود من الرسالة وهو عبادة الله عزوجل والانابة اليه بالتو بة وعدة المؤمنين التائبين بالفوز في الدارين والسعادة في الحياتين الدنيا والآخرة وانذارهم بالعنداب إن أعرضوا فقد جع بين الانذار والتبشير والاخافة والاطماع وهذه هي الطريقة المسلى وذلك في قوله تعالى \_ الر به كتاب أحكمت آياته \_ الى قوله \_ عذاب يوم كبير \_ ثم أخذ يشرح سعة علم الله واحاطته بالسكائنات فلا تخفي عليه خافية بما أبان من اطلاعه عليهم وهم مستغشون بثيابهم في اختلائهم وفي أسرتهم وعند نومهم و يقظتهم وعلى الدواب البرية والبحرية في غدو ها ورواحها وليلها ونهارها وتقديره أرزاقها وقيامه بما يقيم به أودها ويبق حياتها ويحفظ نسلها الى أجسل مسمى . ثم شرح قدرته عز وجسل بما أبدع من عجائب السموات وغرائب الأرض ولم تكن شيأ مذكورا حينها كان عرشه على الماء فيا قدمناه منحصر في العبادة والتوحيك وغرائب الأرض ولم تكن شيأ مذكورا حينها كان عرشه على الماء فيا قدمناه منحصر في العبادة والتوحيك والانذار اجالا والتبشير ه ولقد كانت العناية بصفات الله أثم والاهتمام بقدرته وعلمه أعظم ليكون ادعى المخضوع لعظمته والايقان بعلمه وحكمته وذلك أدعى لاجلاله والحوف من عقابه وهيبة سلطانه وامتثال أمره واجتناب نهيه والايقان بديع حكمته وذلك أدعى لاجلاله والخوف من عقابه العباد بلانتيجة

والمقصد الثانى وهو من قوله \_ وائن قلت انكم مبعوثون من بعد الموت \_ الى قوله \_ هل يستويان مثلا أفلا تذكرون \_ ه أخذ فيه يؤنهم على استبعادهم البعث بعد الموت ووصفهم له بالسحرواستبط - لمثها عذاب الدنيا إذ يقولون \_ مايحبسه \_ وما أجمل أن يشرح خلق الانسان العام ومافيه من النقص والجهل فهو اليؤس من الفرج . الكفور بالله اذا أصابه الفرّ وهوالفرح البطر الفخور ان أذاقه الله فعمه ه ذلك لجهل الانسان وتصر نظره الحيواني الطبيى . ولامفر من هذه الحلة الشائنة إلا بالصبر في الضراء والسراء بالعفة والسكينة والوقار و بضبط النفس في الغني والتعالى عن الائتناس بالمادة وأن يفكر في زوال الحياة وفناء اللذات وانتقال المال من يد الى يد وتصرم الآجال وذهاب الأموال وسرعة نقلب الأحوال و بضبط النفس

فى الحالين من فقر وغنى يصير الانسان رجلا كاملا . وما أنسب أن يسلى النبي ملك على عنيق به صدره عما يقولون عليمه تسلية له وتثبيتا لفؤاده فأنزل عليه ما يثلج صدره إذ قال \_ فلعلك تارك بعض ما يوحى اليك \_ للى قوله \_ انعا أنت نذير \_

ثم شرح حال المراثين والمنافقين والمشركين وأبان أن أعمالهم حابطة وأظهر ماعليه للؤمنون والنبي وصفح جبهم ووضوح طريقتهم وتبلج نور شمسهم وانقشاع الغيوم بأضوائه ووضوح الحجة بالقرآن وسطوع النور بالبيان بقوله \_ أفن كان على بينة للخ \_ ولم يبق من أنواع الايضاح إلا أن يمثل أولئك الذين لم يروا شمس الهداية ولم يتبينوا نورالعلم والحكمة وسطوع الحجة الواضحة فى القرآن بأنهم عمى لا يبصرون وصم لا يسمعون والآخرون مبصرون سامعون و فتجب كيف تدرج من أول السورة الى هدذا المقام من حال الى حال فتوحيد يتبعه عبادة يتلوه نظام وعلم يتلوه انذار بعذاب من بعد ذلك ايضاح وايضاح و بيان يقفوه بيان حتى صارالمعقول محسوسا والغائب مشاهدا فصدع بالأمى فوصف قوما بالعمى والصمم و وآخرين بالبصروالسمع فالعمى عن رؤية السموات والأرض والدواب ومستقرها ومستودعها والصمم عن ساع الموعظة والانذار

قالعمى عن رؤيه السموات والارصوالدواب ومستعرها ومستودعها والصمم عن ساع الوعظه والاندار والتبشير و م يبق بعد هذا البيان إلا أن يقص القصص ليعتبروا و يقوّم البلدان ليذكروا و يسمعهم التاريخ ليزدجروا لعلهم يبصرون عادا إذ قال \_ وتلك عادالخ \_ ولعلهم يسمعون ماحل بالأم الغابرة والأجيال البائدة ولا يكونون صما عن المواعظ عميا فلا يبصرون آثار الأم البائدة وأطلالها الهامدة وأحوالها الغائبة ذلك هو العجب المجاب

(المقصد الثالث) من قوله \_ ولقد أرسلنا نوحا الى قومه \_ الى قوله \_ بئس الرفد المرفود \_ وفيه تخطيط البلدان التى سكنتهاهذه الأم والالماع الى تاريخهم • ذكر الله فى هذه السورة عادا وثمود وابراهيم ولوطا وشعيبا • فقوم نوح نبيهم نوح • وعاد نبيهم هود • وثمود نبيهم صلل • وقصص ابراهيم لم يذكر معه قومه فيها • وأهل سدوم بناحية حص بالشام نبيهم لوط • وأهل مدين نبيههم شعيب • وأهل مصر نبيهم موسى

﴿ مساكنهم ﴾

أما قرم نوح فقيل بالهند ، وقيل بالعراق وماوالاها ، وأما عاد وغود فهما بجزيرة العرب حوالى اليمن وأما ابراهيم فقد كان في تلك الحال بفلسطين من أعمال الشام بعد أن رحل بابن أخيب لوط من أرض بابل فكان هذا بفلسطين وهذا بسدوم وهي خس قرى بينها و بين فلسطين نحو أر بعت فراسخ ، وأما أرض مدين فعلى شاطئ البحر الأحر تجاه بلاد صعيد مصر من الجهة الشرقية ، وأما أرض الفراعنة فعلومة وهي مصر ، ألا تتجب كيف كانت الأم المذكورة في السورة محصورة في جزيرة العرب وماحولها داخلة الآن في حوزة الاسلام ، ليتجب طلاب العلم وليتذكروا كيف كانت هذه السورة جامعة لقصص الأم الحيطة بالكعبة أوما يقرب منها ، وكيف أراد الله ايقاظ أقوام سكنوا تلك الأقطار بعد نومتها وحياتها بعد موتها وعزها بعد ذلها وشرفها بعدضعتها ، وكيف دخل الاسلام هذه الأقطار وعم هذه الديار فدخل اليمن وماحولها وضم جزيرة العرب ومصر والعراق و بعض أقطار الهند ، هذه بعض حكم القصص لم يذكرها الله إلاايقاظا لأهلها فتذكروا

﴿ المقصد الرابع استنتاج الأخلاق مما ذكر في المقصد الثالث ﴾

جرت عادة الله أن الله الله الله ولا يبيد دولة . إلا اذا عات أهلها فى الأرض فسادا أو بطشوا بطش الجبارين وطغوا و بغوا واستكبروا وأفسدوا فتكون العاقبة الهلاك فى الدارين والعذاب فى الحيانين والشقاء بالويلين . فان الله لايهلك القرى لكفر أهلها اذا كانوا مصلحين لشأنهم منظمين مدنهم حافظين لأمهم

صَابِعَائِنُ لَنظامِهِم قَاتُمِينُ بِأَعْسَالُمُم كُمَّا قَالَ تَعَالَى فَي هَذَهُ السُّورَةِ \_ وَمَا كَانَ رَ بِكُ لِيهَلِكُ القرى بظلم وأهلها مصلحون \_ فأما اهلاك قوم نوح فبسبب الاعراض عن الحدى واستمراء مرى الجهل والاخلاد الىالأرض والتباعد عن الرشد وانباع طرق التي والاستكبارعلى العقلاء الذين آمنوا واسترذالهم واستهزائهم بالطروالهدى وانفتهم أن يأخلوا العلم عن بشر مثلهم والحكمة عن واحد منهم . الا أن نفوسهم حيوانية وجب الاتهم حجرية كتل أولتك الذين لا يرضخون إلا لمعلم غريب عن السيار نازح عن الأوطان لما أنهم لايعقلون إلا كما تعقل العامّة الجهلاء من الخضوع للجبارين والأخد عن الجهولين أوالسحرة للاكرين أوالقوم الشاذين لقوّة سلطانهم بالترهات وحيلهم بالطلسمات . أما العقول فهم عنها معزولون . ثم إن الكبر والجهل صنوان وهمأ رضيعالبان وفرسارهان وخليلان لايفترقان وشقيقان لاينفصلان فهلكوا بالغرق وبادوا بالطوفان وأما قوم عاد فلقد طغوا في الأرض و بغوا وقالوا من أشدّ منا قوّة فأبادتهم الرياح والزعازع وأهلكتهم فأصبحوا لاترى إلامساكنهم . وأما تمود فكفروا النعمة ولم يشكروها وجمعوا بين تقيمتين تعنت في طلب الآيات وخوارق العادات وكفر على نعمة أعطوها فلإيحمدوا الله فيشكروها بل ذبحوا الناقة ظالمين وأكلوا لجها كافرين فاصفر تالوجوه ثم احرت ثم اسودت ثم أخذتهم الصيحة التي صاحها جمديل وزلزلت الأرض ورجفت بهم رجفة فأصبحوا هالكين . جعت تمودبين ﴿ الحستين ﴾ معاداة العلمالتعنت وطلب الخوارق للعادات والبغي والظلم فقد أساءت في القوّة العلمية ولم تحسن في القوّة العملية . وأقوم لوط فسقوا وأولعوا بالشهوات الجثمانية ففعلوا مايبيد النسل وطغوا في شهوة الفرج كما طنى أهل مدين فها به قوام الأجسام من المسكيل والموزون . وماطغيان قوم فرعون إلا كعاد وقوم نوح فالنتيجة أن قوم نوح وقوم فرعون وعادا ملكتهم القوّة الغضبية وأضلتهم النفس الشيطانية . وقوم لوط وأهلمدين ضاوا بالقوّة الشهوية هؤلاء فَمَا يَبَقَى الْأَجْسَامُ وَهُوْلاءُ فَمَا يَدِيمُ النَّسَلُ . فَهُوْلاءُ فَمَا يَسَدُّ الجُوعَةُ وهؤلاء فما به يتناسل الحيوان والانسان وقوم شعيب عليه السلام أغمضوا القوة العقلية فأستحبوا العمى على الهدى

هذه مجامع علم الأخلاق ذكرها الله في السورة تذكرة لهـذه الأم وايقاظا لهـا وايذانا بأن الأم التي أهملت شانها فلم تقو ارادتها ولم تستيقظ عقولها ولم تصلح شؤن نفوسها أوتلك التي اغترت بأنفسها وفرحت بما عندها من ألعل ونامت على مهاد الراحة واستكبرت عن أخمذ العلم عن كانوا أعلى منهم مقاما وأرقى شأنا وأوسع حكمة كملكة مراكش أيام استقلالها وعظمتها أوتلك التي أطلقت أيدى العابشين من أبنائها فلم يأخنوا على أيدى الظالمين فساد الفساد بتطفيف المكيال والميزان وعموم الرشوة واعطاء المرء مالايستحق من الأعمال وبخس الفضلاء حقوقهم وترك حبل الامورعلى غاربها فأولتك لامحالة ذاهبون للعمار واقعون

في شرك الويل والثبور

﴿ المقصد الخامس استنتاج النظام العالم الحالى من هذه السورة في هذه الأمم وكيف كان هلا كهم تابعا استوطهم في الأخلاق والفضيلة والآداب . وكيف رجعوا لتاريخهم القديم اليوم ﴾ وانما الأم الأخلاق ما بقيت ، فان همذهبت أخلاقهم ذهبوا

إنّ هذه الأم التي قسها للله تعالى في هذه السورة بعد أن هلكوا واستؤسلت شأفتهم ملكت أرضهم وسكنها قوم آخرون ومي الآن بلاد الاسلام فنحن أهلها المالسكون وأصحابها المسيطرون • ولما طني أهلها البائدون أخنتهم صاعقة العناب الحون . فنهم من أغرق . ومنهم من أهلك برج صرصرعاتية . ومنهم من أخذته الصيحة . ومنهم من خسفت دياره فصاروا صعيدا جرزا . وتلك القصص من للسلمات عند سامى القرآن . فلنقس حالنا اليوم بمن حللنا ديارهم واتخذنا مساكنهم وننظر هل أحسنا الخلافة وعرفنا قوله تعالى \_ عسى ربكم أن يهلك عدوكم ويستخلفكم في الأرض فينظر كيف تعماون \_ نرى أن البلاد العربية خاوية من العلوم ، خالية من النظام ، عريقة في التقاطع والتدابر ، وهكذا مصر لما أن رأت بصيصا من النور لم تعرف كيف تبصر ولم تزن أعمالها وخلطت عملا صالحا وآخوسيا ، وهذا القول منذ يه سنة كما قدمت لك ، أما الآن فانها آخذة في الاستقلال والرق ، وهكذا أرض بابل ومابين البحرين فان الجهل لا بزال ضار با أطنابه في ربوع الاسلام فلذلك أحاطت به من كل جانب المصائب وحاق بنا المكروه من كل جانب وهذا مقدمة لعذاب الحزى في الحياة الدنيا مثل ماحل بأسلافنا ، حدونا حنوم حنو الفذة بالقذة ، وماذكر الهلاك الدفعي إلا لينذرنا بالهلاك التدريجي والعذاب العظيم باحتقار الأمم لنا واستهزائهم بنا ، فلقد تركنا عقولنا وهأنها فلم نرب القوة العقلية ولم ننم الفكر الانساني وكثرت الرشا والغش في المبيعات كما فعل أهل مدين وتجرأنا على المحرمات كقوم ثمود ، والطاقة الكبرى أ تنافر حنا بما عندنا من العلم وصممنا آذاننا عن الحكمة التي أرسل الله أنوار شموسها على أرض المغارب وكسا بها وجه اليابان والمين وأذاقها لأمة الأمريكان فتكبرنا عن العلم ونحن الجاهاون وأعرضنا عن الحكمة ونحن معرضون ونمنا والناس مستيقظون ، هذا ما كتبته إذ ذاك ولكن الآن دبت الروح في جميع هذه البلاد وعسي أن ترق هذه الأم وهم فرحون مستبشرون

﴿ المقصد السادس دواء هذا الداء وخاتمة السورة من قوله تعالى ــ ذلك من أنباء القرى ــ المقصد السادس دواء هذا الداء وخاتمة السورة ﴾

لقد بان لك حالنا اليوم وماأحاط بنا من مكروه ومانزل بنامن شر . وكيف أصبحت أم الاسلام غارقة في بحار الجهل تائمة في قفار الضلال بعيدة عن طريق الحداية إلاقليلا . وكيف عكفوا على الجد القديم واستكبروا فى الأرض بغير الحق واكتفوا بما عندهم من علم قديم ومجد موروث وأهماوا الأخلاق والفضائل وقال قائلهم لمن يسأله عن سبب انحطاط أمم الاسلام (انها المعاصى) ولوسألته أي هي لقال الغيبة والخيمة والخر وما أشبهه وأكثرهم يجهل أن الجهل أكبرالمعاصي وأن نظام المدن ورقى التجارة واتقان الصناعة واحكام الزراعة ونظام الامارة من أفضل العاوم والجهل بها أكبر المعاصى وأقبح المخازى وأن عكوف كل امرى على شأن نفسه وحــده وتركه الأمر بالمعروف والنهـى عن المنـكر أسوأ أثرًا وأكثرخطرا وأعظم ضررا من غيبة ونميمة • ولاسبيل لصلاح البلاد الاسلامية واسعاد الأمة المحمدية إلا أن يجدوا في العاوم والصناعات واحكام التجارات والامارات ونظام المدن والجماعات ولم يؤ يسنا ربنا من السعادة ولم يقنطنا من اصلاح حالنا وتغيير العادة . ألاتري كيف ذكر الدواء بعد الداء فقال \_ إنّ الحسنات يذهبن السيات ذلك ذكري للذاكرين ، واصبر فان الله لا يضيع أُجِّر الحسنين م فاولا كان من القرون من قبلكم أولو بقية ينهون عن الفساد في الأرض إلا قليلا بمن أنجينا منهم واتبع الذين ظلموا ما أترفوا فيسه وكانوا مجرمين ــ فان معناه هلاكان في الأم الغابرة والقرون البائدة مرشدون ناصحون وعلماء واعظون وحكماء مبصرون ينهون غوغاءهم ويرشدون جهالهم ويضر بون على أيديهم كما فعلت أمّة اليابان والصين والأمريكان . فانالأمّة اذا اقتر بتُمن العطب وانسل اليها الاهلاك منكل حدب فأيقظ أهلها الموقظون وأرشدها لموضع الداء الناصحون أرجعت العز الى نفسها ونصرت على عدوّها واذ ذاك لاينالهـم هلاك الدارين ولايحيط بهم عذاب الخزى في الحياة الدنيا ولاعذاب السعير في الأخرى . وتجب كيف يقول بعد أن أتم قصة فرعون \_ تلك من أنباء القرى نقصه عليك منها قائم وحصيد \_ وكيف أرجع الظلم لليهم وقال \_ وماظلمناهم الخ \_ ولكن ظلموا أنفسهم فانفعتهم الآلهة المعبودة . هكذا لم ينفع أهل الشرق اليوم من يعدهم و يمنيهم من بعض الرؤساء الجاهلين بلزادوهم تتبيباً • ثم قاس أحوال الأم في الأرض بهذه الأم المذكورة فقال ... وكذلك أخذ ربك اذا أخذ القرى ومي ظالمة .. ثم شرح عذاب الآخوة وكيف يسعد قوم بالجنة ويشتى آخرون بالسعير مقاصد الدين ﴿أَمَران ﴾ بقاء الأجسام بنظام المدنية وحفظ النسل وسعادة الأرواح بالعاوم والشوق الى معرفة الله والعبادة ولا أرواح بلاحياة ولاحياة بلانظام • أذلك كانجل مقاصد هذه السورة حفظ الأجسام و بقاء المدن ونظام الجعية وحفظ الأموال ليهب الناس لجعها و يتضافروا على العمران و يكثر النسل فنى الله عليهم البخس فى المبيعات واللواط والاستكبار عن العلم النافع • فهذا كله لبقاء الأجسام وهو النظام المدنى ولقد أرشد الله لحفظ الأرواح وتزكيتها بالعبادة والتوحيد والأخلاق الفاضلة فتجب كيف غفل المسلمون اليوم عن النظام المدنى • وكيف يقرؤن ولايعلمون و يعيشون ولايفكرون • إنى أنذر المسلمين اليوم كما أنذرهم الله وأقول لهم ليقم فى كل قطر من أقطار الاسلام رجال يحضون على العلوم ليكثروا ليرشدوا اخوانهم ليأمروا بالمعروف لينهوا عن المنكر • أحذر المسلمين أن يهلكوا كما هلك من قبلهسم • إنى أنذرهم صاءقة المدافع والعذاب الواقع ماله من دافع وحصد النفوس وذهاب الفلوس وضياع القرى ومن يعش يره

﴿ آیات الأخلاق . آیات العلوم . آیات الأحكام . آیات النظام العام ﴾ ( آیات العلوم من هذه السورة إحدى عشرة آیة )

- الى الله مرجعكم وهو على كل شئ قدير - الى توله - فى كتاب مبين - وقوله - وقيل ياأرض - الى قوله - الظالمين - وقوله - إلى توكات على الله ربى ور بكم - الى قوله - مستقيم - وقوله - فان تولوا فقد أبلغتكم ما أرسلت به اليسكم - الى قوله - حفيظ - وقوله - ولوشاء ربك لجعل الناس أمّة واحدة - الى آخر السورة

وهذه الآیات فی الأ کثر تبیان لعظمة الله عز وجله وقدرته وسلطانه وعلمه ورحته التی وسعت کل شئ و ومن أعجب مافی هذه الاحدی عشرة قوله تعالی مامن دابة إلا هو آخذ بناصیتها إن ربی علی صراط مستقیم و من يعمقل دقائق لحاطة الله علما بالدواب إلا من قرأ علوم الحیوان ووقف علی غرائزه وعجائبه وبدائع ترکیبه ومحاسن صنعته وما أنیح له من أعضاء منظمة ووهب من قوی دراکة وصور براقة ونفوس مختارة و إن فی الحیوان لآیات وفی النحل لجبا وفی الغل لحکا و اقرأ إن شئت هندسة العنکبوت ونظام بیوت النمل و بدائع دودة الحریر ونظام الجراد ودودالقطن وکیف أکات بما نلبسه ولبسنا عما نسجت أختها دودة الحریر فکیف کانت احداهما تخلع علینا لباسها والأخری تسلبنا مازرعنالنابسه و ان فی الحیوان والانسان لغرائب و فی خلقکم وما بیث من دابة آیات لقوم یوقنون و کل ذلك فی کتابی ﴿ جمال العالم ﴾ انتهی

و آيات الأخلاق منها قوله \_ الرج كتاب أحكمت آياته \_ الى قوله \_ عذاب يوم كبير \_ في هـنه الآيات الثلاث خلق التوبة ثم إن قوله تعالى بعـد ذلك \_ ولئن أذقنا الانسان منا رحة ثم نزعناها منه إنه ليؤس كفور \_ الى قوله \_ وأجر كبير \_ فيه ذم خلق الأشر واليأس وطلب الصبر على البأساء وضبط النفس في السراء والغني وقوله \_ والى ثمود الخ \_ فيها خلق التوبة وشرفه وقوله \_ والى مدين كانوا يعملون \_ فيه ذم صفة الرياء وقوله \_ والى ثمود الخ \_ فيها خلق التوبة وشرفه وقوله \_ والى مدين أخاهم شعيبا \_ فيه طلب العدل في الكيل والميزان وقوله \_ ولولا كلة سبقت من ربك \_ الى قوله \_ لا يضيع أجر الحسنين \_ فيه الأمر بالاستقامة وترك للداهنة والركون الى الظامة والصدع بالحق والاستعانة بالله وفعل الحسنات والصبر ه أما آيات الأحكام فقوله تعالى \_ وأتم الصلاة طرفي النهار وزلفا من الليل إن الحسنات الحسنات ذلك ذكرى للذاكرين \* واصبر فان الله لا يضيع أجر الحسنين \_ وقد نزلت في عمرو بن عرجة باتم المثر وقد قبل اجنبية ، وهذه الآية تدل على أوقات الصلوات الحس ، فطرفا النهار الفجر فيه صلاة الغداة ، والعشى " فيها الظهر والعصر ، والزلف أى الساعات القريبة من النهار لصلاة المغرب والعشاء صلاة الغداة ، والعشي " فيها الظهر والعصر ، والزلف أى الساعات القريبة من النهار لصلاة المغرب والعشاء

ولا تكفر المسلاة إلا الذنوب المسغائر على الأوجه . أما آيات النظام العام فهو فحوى السورة ومقصودها والله أعلم

هذا هوالملخس الذي كتبته في ذلك التاريخ . فلا شرع في تفسيرالسورة تفصيلا بعد ماعرفتها اجمالا وقرأت حكمها الشريفة وعجائبها المنيفة لتكون على بينة من معانيها وفي الفهم على صراط مستقيم

## ﴿ القِينَمُ الْأَوَّالُ ﴾

( بينم أله الأنعن الرّحيم )

الله وكِتَابُ أَحْكِمَتُ آيَانُهُ ثُمَّ فَصُلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خِيدٍ \* أَلاَ تَمْبُدُوا إِلاَ اللهُ الله الله الله كُمَّ منه نَذيرٌ وَ بَشِيرٌ \* وَأَنِ اسْتَغْفِرُ وا رَبَّكُمْ ثُمَّ ثُو بُوا إِلَيْهِ يُمَتِّفُكُمْ مَتَاعاً حَسَنا إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى وَيُوْتِ كُلَّ فِي فَضْلِ فَضْلَهُ وَإِنْ تَوَلُوا فَإِنى أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ إِلَى أَجَلِ مُستَّى وَيُوْتِ كُلِّ فِي فَضْلِ فَضْلَهُ وَإِنْ تَوَلُوا فَإِنى أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ كَلِ شَيْهِ وَيُورٌ \* أَلاَ إِنَّهُمْ يَمْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُوا مِنْهُ أَلا حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ يَعْدَمُ مَا يُسِرُونَ وَما يُعلِيُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ \* وَما مِنْ ذَابَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرِّهَا وَمُسْتُودَ وَمَا كُلُّ فَي كِتَابِ مُبِينِ \* وَهُو النِّي خَلَقَ السَّنُواتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتِّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الله لِيَبْلُوكُمُ أَيْكُمُ وَهُو اللّهِ عَلَى الله لِيبَاوَكُمُ أَيْكُمُ وَعُولَ اللّهِ عَلَى الله لِيبَاوَكُمُ أَيْكُمُ وَعُولَ اللّهُ عَلَى الله لِيبَاوَكُمُ أَيْمُ مِنْ وَعَلَى اللهُ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الله لِيبَاوَكُمُ أَيْكُمُ وَمُسْتُودَ وَعَلَى اللّهُ وَمُولَ عَرْشُهُ عَلَى اللّه لِيبَالُوكُمُ أَيْكُمُ أَيْمُ وَمُ اللّذِى خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتِّةٍ أَيّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الله لِيبَالُوكُمُ أَيْكُمُ أَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَرْشُهُ عَلَى الله لِيبَالُوكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلْمَالًا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْسَانُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ا

لأبتدى الكلام على البسملة وعلى قوله تعالى \_ ومامن دابة فى الأرض إلاعلى الله رزقها و يعلم مستقر ها ومستودعها كل فى كتاب مبين \_

جُرَّتُ عادة العلماء في الاسلام أن يسهبوا في الكلام على البسملة في أوّل كتبهم ويشرحوا مايخمها من العلوم الاثني عشر الأدبية كالنحو والصرف والمعاني والبيان والبديع والخط والانشاء الخ

أما في هذا التفسير فاني تكلمت عليها في أوّل سورة الفاتحة و بينت الكلام في رحة الله عزوجل أي في المقسود من انزال القرآن إلى هذه الأرض ، ان أكثر العلماء رحهم الله أرادوا ترقية العقول وانساء النهن بالعلوم التي هي آلات الفهم ، أما أنا فاني محمد الله أكتب هذا التفسير لأناس لهم حظ من هذه العلوم فعلى الماوم التي هي آلات الفهم ، أما أنا فاني محمد الله أكتب هذا التفسير لأناس لهم حظ من هذه العلوم فعلى أن أوجه الهم الى ماهو المقسود من ذكر الرحة قد ذكرت شيأ منها في الفائحة وشدرات في سورة آلا عران في الحشرات وغيرها وأنه سبحانه أخذ بناصيتها وهكذا عند قوله تعالى في سورة الأعراف ورحتي وسعت الأرض ولاطائر يطير بجناحيه إلا أم أمثالكم وكذلك في قوله تعالى في سورة الأعراف ورحتي وسعت كل شئ وههنا أقول إن للله كرر الرحة في القرآن في أوّل السور فوق المائتين وهكذا ذكرها في مواضع كثيرة كقوله تعالى هو وهو أرحم الراحين و في سورة يوسف ولم يقف الأمر عند هذا الحدّ بل قال في نبينا كثيرة كقوله تعالى هوجب أن نكون بحن المسلمين على الأرض قائمين بالرحة والرحة على ﴿ قسوين ﴾ رحة بالحيوان و ورحة بالانسان و أما الرحة بالانسان و المحمود المائين و المورة الأحرى أنه الآن في العالم الأعلى فوجب أن نكون بحن المسلمين على الأرض قائمين بالرحة والرحة على ﴿ قسوين ﴾ رحة بالحيوان و ورحة بالانسان و أما الرحة بالانسان و المائرة الآن في العالم الأول في ورحة بالانسان و أما الرحة بالانسان و المائمين و المائمين و المائمين و المائمين و المائمين و المائمين و المائم الأولى فوجب أن نكون محن المسلمين و المائمين و المائم الأولى و المائمين و المائمين و المائمين و المائم المائمين و المائمين و المائمين و المائمين و المائمين و المائمين و المائم الأولى و المائم المائمين و المائمين و المائم المائمين و المائم

فلن تنم لنا إلا اذا أصبحنا علين بقدر طاقتنا بعلوم هذه الدنيا حتى نق نفوسنا ونرقى غيرنا . ومستحيل هذا الرقى إلا بنشر العلوم بيننا أولا وهكذا الصناعات وحينئذ نرشد غيرنا ونكون رجة ، أما الآن فلا فن يجهل الرحمة العامة كيف يستعملها وكيف ينشرها بين الناس فرحتنا على مقدار عملنا فيها وعملنا فيها على مقدار علمنا وعمنا اليوم قليل . وأما الرحمة بالحيوان فاننا معاشر الأم الاسلامية لم ننشرها بين الشعب بل حصرت في كتب الفقه والأم الاسلامية ساهية عنها لاهية والفرنجة قاموا بجمعيات للحافظة على الحيوان في بلاد الاسلام وهذا بسبب كتبهم التي ألفوها لصغارهم وفيها مايرقق القلب على الحيوان ويورث الشفقة

فلأذكر هنا ماجاء في الأحاديث الصحيحة عنه على الله عنه عما يفتح الله به . وقبل أن أذكر الأحاديث أقدّ ، مقدّمة فأقول

إن العالم على ﴿ قَــمين ﴾ عالملطيف وعالم كشيف • فالعالماللطيف لاندرى منه شيأ إلا العاوم والأنوار ﴿ والجال . نحن في هذه الأرض نحس بنعمة العلم و بنعمة الجال و بجمال النور . هذه النعم الثلاثة نحس بأنها خالية من الحزن ومن الكدر والنحس والشقاء . يقف الانسان مبهوتا أمام الحال فينسي كل حزن و يشعر بسرور وخفة روح ولطف والحب الذي سببه الجال يأخذ بلب صاحبه على مقدار الاحساس بالجال فيغيب عن كل حزن وكدر في ذاك الزمن الذي غشى الحب على قلبه . ولقدعرف الناس أن الحب درجات درجة دنيا وهو حب الجهال للجمال الظاهري فانه سريع الزوال . وحب العلماء لجال العلم . فهذه درجة وسطى . وحبِّ الحكماء وأولى الألباب لخالق الجال . وهذه هي الدرجة العليا . فالجاهل يلهيه الجال الحيواني في وقت ما عن حزنه وغمه وشــقاته . والعالم والحـكيم يجدان لذة لابحس بها الجاهــل في عامهما وحكمتهما وادراك منظم هذا الوجود على قدر طاقتهما وحكذا النور الذى هو عالم وسط بين الماديات والمعنويات يسر النفس على قدر ادراكها له . هذه مظاهر تبعث في النفوس ارتياحا لعالم الجردات الذي لم ننله في هــذه الدنيا • أما عالم المـادّيات فان الرحة فيه لاتـكون إلا باستعمال الحـكمة واظهار بدائع القدرة واستكمال صور الموجودات بأنواع التنظيم والاحكام . إذ يظهر أن هذا العالم المـادّى الدى نعيش فيه عالم متأخر تغلب عليه الشقاوة ولكن يد القدرة وعجيب الابداع والاحكام قرّبه من الرحمة . وفي هذا التفسير من عجائب التدبير لأجسل الرحة ما يكفي اللبيب مثل ما ذكر في سورة البقرة عند قوله تعالى \_ إن في خلق السموات والأرض \_ وفي آل عمران عند قوله \_ بيدك الخير \_ وفي آخرها أيضا ومثل ماذكر أوّل سورة المائدة . وهكذا ماجاء في آية \_ ورحتي وسعت كل شئ \_ فلانعيده واكن نشير الى هذا الأخير بما ذكر هناك (١) مشـل أن الأرض يعوزها مايقلل أضرار المواد الرطبة التي يفسد الجَّق بقاؤها فبحصل الهلاك · · لذلك خلق الذباب والجراد ونحوهما من الحشرات (٧) وكثير من هذه الحشرات تضرّ الزرع فجاء البرد أيام الشتاء فقتل تلك الحيوانات (٣) وهذا البرد يضرّ البــذر والزرع الناشئ حديثا زمن الشتاء لاسيما في البلاد التي اشتدّ بردها فجمل لهما الثلج واقيا ما تحته من بذر وزرع في البرّ ومن سمك في البحر لأن الثلج فوق سطح البحر يمنع البرودة عمما تحته فيبتى الماء يغدو فيه السمك ويروح برحة الله ثم يشتذ حرّ الشمس فيذيب الثلج فيخرج الزرع نضرا بهيا جيلا . فانظر لتدبير منظم حشرات لاقلال الرطو به فبرد لقتاها فثلج لاضعاف آثارالبرد فشمس لآزالة ذلك الثلج ليخرج النبات . هذا مثل واحد من آلاف آلاف الأمثال التي نراها في هذا العالم تدلنا أن النظام والحكمة والتدبير هي التي جعلت فيعالمنا بعضاار حمة لا كلها . إنّ أرضنا كثيرة التغير سريعة التبدل قصيرة الأعمار كثيرة الزلازل منيت بالشر عزوجا بالخير فلاخير إلا جعمل مصحو با بشرّ ولانفع إلامع ضرّ . ذلك كله لأن عالمنا غير مستعدّ لتمام الرحة فايس من العالم اللطيف الجيل الذي ا تطول فيه الأعمار ويظهر فيه الجال ويتلاثلاً فيه باهرالأنوار المدهشة بل إنّ مالدينا من النور يصرفنا عن

السرور به الرزايا الأرضية . هذا هو عالمنا . لعلك من هذا تفهم الحديث الذي أخوجه الشيخان والترمذي عن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله برائج ﴿ جعل الله الرحة مائة جزء فأمسك عنده تسعة وتسعين وأنزل في الأرض جزأ واحدا فن ذلك الجزء تتراحم الحلائق حتى ترفع الدابة حافرها عن ولدها خشية أن تصيبه ﴾

إن هذا الحديث لا يعقله إلا من درس عاوم الطبيعة والفلك وكلما ازداد الانسان علما ازداد بسيرة . نحن وأينا الناس لا يرتقون في هذه الدنيا في مال أوعلم إلا بنصب وتعب ورأينا نظام الحيوانات في البرية مبنيا على المغالبة ورأينا الآساد تأكل الظباء رحة بالآساد وبالظباء وبالناس فاولا هذه الحسلة لملائت الحيوانات الآكة المعشب السهل والجبل ولملائت رعمها عند هلاكها أقطار الأرض فكان الوباء فاقتضت الحكمة بقاء العالم وليس لهذا طريق إلا أن يخلق حيوانا يقلل ذلك التكاثر ويطهر الأرض من الرحم فيجعلها في جوفه بحيث يطحنها ويحيلها الى مادة لا تعفن فيها فيكون بعضها من جلة جسمه و بعضها فضلات خارجات من السبيلين فهذه وأمثالها تدبير ولعلف \_ إن ربى لطيف لما يشاء \_ فهذا التدبير يدهش العقول المفكرة وترى فيه ما لا يخطر ببال المشعوذين من الحيل المحجبة الناظرين المدهشة للفكرين و ولعل هناك عوالم ألطف وألطف فتكون الحياة فيها أشرف وأشرف وأبق وأطول و يكون الأحياء أعلم وأعلم لا كما نحن عليه المرض من الواصلة الينا التي منعها نقص استعدادنا حتى لم ننل من الرحة إلا واحدا من مائة و وافق الحديث الآية

الحديث ينص على أن رحمتنا واحد من مائة والآية جعلت علمنا قليلا . قل العلم فقلت الرحة وليس ذلك كله إلا من نقص عالمنا الذين نعيش فيه ولم نستعد إلا له . إن نبينا على رحة للعالمين . وقد ورد في الأحاديث ما أوجب علينا أن نحذو حذوه فيها (١) مثل حديث ابن عمروبن العاص رضى الله عنهما عنه على أنه قال (اراحون يرحهم الرحن ارحوا من في الأرض يرحمكم من في السهاء الرحم شجنة من الرحن من وصلها وصله الله ومن قطعها قطعه الله تعالى في أخرجه أبوداود الى قوله من في السهاء والترمذي بهامه . والشجنة بكسر الشين المجمة وفتحها بعدها جيم القرابة المشتبكة كاشتباك القرون ، وعن جابر رضى الله عنه قال قال رسول الله عليه (لا يرحم الله من لا يرحم الناس) أخرجه الشيخان والترمذي ، وفي رواية أخرى لأبي داود والترمذي عن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال على المن شقى في داود والترمذي عن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال على المن عن المن شقى في المن شقى في المن الله عنه قال قال على المن الله عنه قال قال عنه الله عنه قال قال عنه عنه قال عنه عنه قال قال عنه عنه قال عنه عنه قال عنه عنه قال عنه عنه قال قال عنه عنه قال عنه عنه قال قال عنه عنه قال قال عنه عنه قال عنه عنه قال قال عنه عنه قال قال عنه عنه قال عنه عنه قال قال عنه عنه عنه قال عنه عن أني عن

وقد وردت أحاديث فى رجة الله تعالى منها الحديث المتقدّم الذى جاء فيه ذكر مائة رحة عن الشيخين والترمذى وورد فيه زيادات لمسلم مثل قوله فيها أى فبالرحة الواحدة تعطف الوالدة على ولدها والوحش والطير بعضها على بعض به وجاء فى حديث رواه الشيخان عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال قدم على رسول الله متالية بسبى فاذا امرأة من السبى قد تحلب ثديها إذ وجدت صبيا فى السبى فأخذته فألزقته ببطنها فأرضعته فقال ما المائة عالى النار قلنا لا والله ومى تقدر على أن لانطرحه قال فالله تعالى أرحم بعباده من هذه بولدها

وجاء فى رحمة الحيوان (١) ماروى عن أبى هريرة قال قال رسول الله على بنها رجل عشى بطريق الشتة عليه العطش فوجد بثرا فنزل فيه فشرب ثم خرج واذا كاب يلهث بأكل الثرى من العطش فقال الرجل لقد بلغ هذا الكلب من العطش مثل الذى كان بلغ منى فنزل البئر فلا خفه ماء ثم أمسكه بفيه حتى رقى فستى الكلب فشكر الله تعالى له فغفر له قالوا يارسول الله وان لنافى البهائم أجرا قال فى كل كبدرطبة أجر م أخرجه الشيخان وأبوداود « وفى رواية أخرى أن امرأة بغيا رأت كابا فى يوم حاريطيف ببئر قد أدلع لسانه من العطش فنزعت له موقها فغفر لها به (الموق الخفق) » وعن عبد الله بن جعفر رضى الله أدلع لسانه من العطش فنزعت له موقها فغفر لها به (الموق الخفق) » وعن عبد الله بن جعفر رضى الله

عنهما قال كان أحب ما استتربه رسول الله ملت المحته هدف أوحائش نخل (الهدف ماارتفع من الأرض وحائش النخل نخلات مجتمعات) فدخل حائطا (بستانا) فاذا فيه جمل فلمارأى النبي التهليل حن وذرفت عيناه فأتاه رسول الله ملت المستحد ذفراه فسكت في ذفرى البعير الموضع الذي يعرق من قفاه خلف أذنيسه ويجعل فيه القطران وهما ذفريان فقال من رب هدا الجل فقال فتى من الأنصار هولى بإرسول الله فقال أفلا تتبى الله في هذه البهيمة التي ملكك الله إياما فانه شكا الى أنك تجيعه وقد ليه (تتعبه بكثرة استعماله) أخرجه أبوداود و وقال ملكي لاتتخذوا ظهور دوابكم منابر اعما سخرها الله لكم لتبلغكم الى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس وجعل لكم الأرض فعليها فاقضوا حاجتكم و أخرجه أبوداود

وعن عبد الرحن بن عبد الله عن أبيه رضى الله عنه قال كنا مع رسول الله عليه في سفرفرأينا حرة (بضم الحاء وتشديد الميم نوع من الطير في شكل العصفور) تعرش (ترفرف) وترخى جناحيها وتدنو من الأرض لتقع عليها ولاتقع فلما جاء رسول الله عليها من في قال من في هده بولدها ردّوا ولدها اليها • ورأى قرية على قد أحرقناها فقال من أحرق هذه فقلنا نحن قال انه لاينبني أن يعذب بالنار إلا رب النار

وروى الشيخان وغيرهما عن أبى هريرة رضى الله عند قال قال رسول الله عليه في قرصت نملة نبيا من الأنبياء فأمر بقرية نمل فرقت فأوحى الله تعالى اليه أن قرصتك نملة أحرقت أمّة من الأم تسبح ) اها فالمرابق في نظرة في هذه الأحاديث وفي الآية التي نحن بصدد الكلام عليها )

يقول الله تعالى ـ وما من دابة فى الأرض الخ ـ ويقول هود ـ مامن دابة إلا هو آخذ بناصيتها ـ ويقول فى سورة الأنعام ـ وما من دابة فى الأرض ولاطائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم الخ ـ وها هو رسوله ما الله الله الله الله ويقول غفر الله لبنى سقت الكاب بخفها و ويقول فى الطائر من فجع هذه بولدها . هذه الأحاديث توجب النظر والبحث وتوجب على علماء الاسلام فى سائر الأقطار أن ينشروها و يشرحوها و يقولوا للناس فى نشراتهم وفى كتبهم ﴿ ينبنى عدم أخذ صفار العافير والطير من أعشاشها ﴾

﴿ خطاب الى علماء الاسلام ﴾

أيها العلماء و يا أيها المسلمون و أماآن لكم أن تذيعوا هذه الأحاديث وتقولوا الأمة إياكم وأخذ فرخ الحلم من أمّه قبل استكال تربيته وذيح الديل مادامت أمّه ترضعه و واياكم وصيد الطيور البرية ما دامت تربي أولادها وتقولوا يجب دراسة على الطير والدواب والحشرات وفهم طباعها فهما تاما ثم جعل الأحكام مطابقة لذلك بحيث تحرمون الصيد في وقت التربية والبيض وما أشبه ذلك و إن هذه الأحكام يختلف فيها العلماء اختلافا كثيرا ولكن لامعني للخلاف مع وجود الحديث ولعل الأمم المسيحية أقرب الى الرحة منا اللهم إنى أبرأ اليك من هذا الجهل الفاشي في أمّة الاسلام واللهم قد نبهت وأوضحت وحسبنا الله ونم الوكيل و اللهم أن نبيك مجدا علي أبي أرحم الراحين فألهم العلماء في الاسلام اكال ما ابتدأناه وشرح الى هذه الرحة ونحن اليوم جهلاء بها وأنت أرحم الراحين فألهم العلماء في الاسلام اكال ما ابتدأناه وشرح ما أجلناه و أن ينظروا في هذا الوجود و ألهمهم أن ينظروا في الأم حولهم و يقرؤا علومهم المناتهم فانهم يجدونهم قد عطفوا على هذه الحيوانات وفكروا فيها ومنهم من يرحها وقد ألفوا جاعات بحوس خلال ديارنا لرحتها وان كان علمهم أبتر وناقصا و ألهمهم أن يفكروا في أمم الاسلام وكيف يكون المسلمون خلال ديارنا لرحتها وان كان علمهم أبتر وناقصا و ألهمهم أن يفكروا في أمم الاسلام وكيف يكون المسلمون خلال ديارنا ومنهم من غيرهم غفلة وجهالة و بعدا عن الحق وأنت قد ذكرتنا بأن هذه أمم أمثالنا وما فرطت فيها وأن عليك رزقها وانك تعلم مستقرها ومستودعها وانك آخذ بناصبتها فاذا كانت هده منزلتها منك فكيف جهانا نحن المسلمين منزلنها عندنا و أباح المسلمون صيد الحيوان بلا قيسد ولاشرط وخالفوا منك فكيف جهانا نحن المسلمين منزلنها عندنا و أباح المسلمون صيد الحيوان بلا قيسد ولاشرط وخالفوا

العلماء وخالفوا رسولك القائل ﴿ من فجع هذه بولدها ردّوا ولدها اليها ﴾ هسذا الحديث مذكور في كتاب (تيسيرالوصول لجامع الاصول) فهو في حكم الأحاديث الصحاح و ألم يأن للسلمين أن يدرسوا هذه الأم درسا مدققا اننا وإياها نكون أسرة واحدة فهي تساعدنا في الزرعوالضرع والسفر وهي المغنيات لنا لتطربنا في حقولنا والمعطيات لنا ملابس ومساكن ومناظر جيلة و ومنها القائلات المسرائنا الفائكات بزرعنا وكيف يعرف الناس أن ولد الجام يخالف ولد البط والاوز والدجاج من حيث عطف الأبوين وأن الفريق الأولى في حاجة الى الأبوين معا يعطفان عليه لضعفه ويطعمانه وأن الفريق الثاني يخرج قليل الحاجة الى الوالدين لمقوّنه الرس والمنقار والقوّة والاستقلال والجرى وراء أمّه من وقت الولادة وتعاطى الغذاء من الأرض فلذلك لم يحتج الى عطف ذكر البط والديك بخلاف ذكر الحام الذي يعاون الأم و يعطفان معا على الولد و يتقطع قلباهما أسفا وحسرة وحزنا اذا فارقهما وهوضعيف و أقول كيف يعرف الناس ذلك كاه إلابالدرس والعلم و أفلا يحسن أن يأمم العلماء وحكومات الاسلام بعد ظهورما كتهنا هنا الى هذا الأمر و يحرموا والعلم و أفلا يعسن أن يأمم العلماء وحكومات الاسلام بعد ظهورما كتهنا هنا الى هذا الأمر و يحرموا الناس صيد أمنال (الخطاف والعصفور والمان) أيام تربية الأولاد و وهكذا صيد أفراخها الضعاف أى أن يتركوا الأبوين والذرية أيام الحضانة ثم يصطادون مايشاؤن بعد ذلك حين استقلال الوئد عن الوالدين فيصبح الأفراخ في غنى عن الأبوين فلايتقطع قلبهما ولايترك الأفراخ الصغار مقطوعات لاعائل لها

ومتى زال سبب العطف زال النحريم وهناك يكون السلمون قائمين بأم رسول الله عليه القائل ردُّوا اليها ولدها وذلك لسبب الحزن الشديد والعطف من الأم المرفرفة . • فأما بعسد الاستفاء فأن الأولاد تكون مباحة واذن يصبح هناك فرق بين صدغار الحام وصغار الدجاج فيؤخذ فرخ الدجاج وهو صغير لأن الأم لايتقطع قلبها أسى وحسرة • أما الحـام فبعكس ذلك • ومكذاً بقيــة الطيور التي يُقول فيها الحديث ﴿ ردُّوا وَلَدُهَا البُّهَا ﴾ ويكون ولد البط كولد الدجاج لأن المدار على شدَّة العطف وعدمه . هذا ما أراه في هذا المقام • إن هذا الكتاب عام للسامين من جيع المذاهب فلاهوخاص بأمل السنة ولابالشيعة ولابالامامية -ولابالزيدية بل هو تفسير للقرآن مع الاستعانة بالسنة . فهاهوذا كـتاب الله وهاهوذا حديث رسوله ﴿ اللَّهُ وهاهوذا وجدانكم ورحتكم واحساسكم الشريف أيها العلماء وعطفكم ورحتكم ورحة رسولنا علق فهل ترون أننا نكون أقسى الأم ونبينا بعثرجة للعالمين • البوذية يحرُّمُون جيع الحيوان • وبحنَّ أمة وسط فأبيح لنا حيوان وحرم علينا آخر وأمرنا بالنظر والاعتبار وتتدّم في سورة المائدة أن هناك حيوانات افعات لنا منعت كومتنا الصرية صيدها بسبب ما كتبناه كما ستراه في سورة يوسف قريبا فقلنا فايحرام صيد هذه الطبورلمنفعتها لنا في حقولنا والتجعل هذه قاعدة . إن المسادين يدرسون علوم هذه الدنيا و يحر. ون صيدكل حيوان نافع لهسم وهذا أمر يجب ألا يختلف فيه العلماء . فن قطع أصبع نفسه أويده حرم عليه مَكذا هذه اللاتي تساعدنا فتالها حوام لأن ذلك يفوت منفعتها . أما التحريم الذي أذكره هنا فهو للشفقة والرجة التي تكررت في أوّل كل سورة وفي كل ركمة صباحاً ومساء وفي القرآن وفي الحديث ، فن الجهالة والتقليد الأعمى المذموم الأبله ألايفرق المدلم بين أفراخ الحام مثلا وأفراخ الدجاج فاتأمر حكومات الاسلام قاطبة بتحريم اصطياد كل طير في فصل الربيع إبان تربية أولادها حتى يستغنى الصغار عن الأبوبن ومن هذا الحام لذى تربيه في منازلنا . فليحر "موا عليهم ذبح صفارالدرية مادامت في حضابة الأبوبن . فأما الصغار منها اذا استكملت قوتها فهناك يكون آلام الأمهات قد قل كثيرا وخف فلا أس إذن من أ-ذها

قد اعتاد المساون أن يقدّموا دروس الصلاة والصيام على أمثال هذا . وكان الأجدر أن تؤلف كتب الصغار فيها عجائب هذه الدنيا باختصار و يذكرون فيها بعض الأخلاق ورحة الحيوان وذلك كاه قبدل المكلام على أركان الاسلام حتى اذا اشتاقوا لرجهم وأحبوه بجمال صنعه وعموم رحته أخذوا يبينون لهم كيف يصاون

ليصاوا اليه وليقر بوا منه فيصاون بحب لما يعرفون من عموم رحته لهـم ورأفته بهم وبالحيوان • هــذا ما وفقت له اليوم والحديثة رب العالمين

فعليك أيها الذكى القارئ له ذا التفسير أن تنشر هذا بين الناس بقلمك واسانك ومالك من قوة وقدرة أوامارة و فالمسلمون اليوم في حاجة قصوى الى الذكرى وأنا أرجو أن يحيى الله بك قلو با وقلو با فان الكتاب لاعمل له وانحا العمل للرجال والله عز وجل يسألني عن المسلمين و يسألك عنهم مادمت موقنا بما تقرؤه في هذا النفسير والله هوالولى الحيد وحسبنا الله ونع الوكيل ولاحول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم والكلام على البسملة فلا شرع في تفسير السورة

﴿ التفسير اللفظى ﴾

قال تعالى (الر) تقدّم في أوّل سورة آل عمران هذا (كتاب أحكمت آياته) نظمت نظما رصينا محكما لايقع فيه نقض ولاخلل كالبناء المحكم من الفساد وليس ينسخها دين بعدها وأحكمت بالحجج والدلائل ويسمح أن يقال أنها من حكم بالضم اذا صار حكما فان فيها أتهات الحكم النظرية والعملية كما قدتمنا في ملخص السورة (ثم فصلت) كما تفصل القلائد بالفرائد فمن دلائل توحيد الى أحكام الى مواعظ الى قصص أوفصل فيها ما يحتاج اليه العباد أي بين رلخص وثم للتراخي في الحال لا في الوقت كما تقول محكمة أحسن الاحكام ثم مفصلة أحسن التفصيل (من لدن حكيم) فلدلك أحكم الآيات (خبير) بتفصياها فلذلك فصالها . ولما كان في فصل معنى القول جيء بأن المفسرة في قوله (ألا تعبـ دوا إلا الله إنني لـ كم منه نذير و بشير) كأنه قيل أى لاتعبدوا الخ ثم عطف عليه (وأن استغفروا ربكم) من الشرك (ثم تو بوا اليه) بالطاعات (يمتعكم متاعا حسنا) يطول نفعكم في الدنيا بمنافع حسنة و يعشكم في أمن ودعة وعيشة مرضية ونعمة متتابعة (الي أجل مسمى) الى أن يتوفاكم (و يؤتكل ذي فضل فضله) و يمطكل ذي فضل في دينه جزاء فعله في الدنيا والآخرة وهــذا وعد للؤمن التائب بثواب الدارين (وان تولوا) وان تتولوا (فاني أخاف عليكم عذاب يوم كبير) يوم الشــدائد في الدنيا بقحط أوقتل كما حصــل فقد أكلوا الجيفكما قيل وتتاوا في الغزوات النبوية وفي الآخرة أيضا بعذاب جهنم (الى الله مرجعكم) رجوعكم (وهو على كل شئ قدير) فيمتع من يستحق بالرزق و يعطى ذا الفضل فضله و يعاقب المسيء و يثيب المحسن يوم القيامة . وهذه الآيات دالَّة على قدرة الله تعالى ثم أتبعها بما يفيد عموم علمه كما عمت قدرته فأبان ماكان عليه للشركون فانهم اذا دخلوا بيوتهم يرخون ستورهم و يحنون ظهورهم و يتغشون ثيابهم و يتول الرجسل منهم هل يعلم الله ماني قلى فردّ الله عليهم قائلا (ألا انهم يثنون صدورهم) يعرضون بقلوبهم من تولهــم ثنيت عناني وهم قد أرخوا الستور وأحنوا الظهور واستغشوا بالتياب (ليستخفوا منه) ليطابوا الخفاء من الله بتلك الأعمال (ألاحين يستغشون ثیابهم) و یحنون ظهورهم و یرخون ستورهم (یعلم مایسر ون ومایعلنون) فلاتفاوت فی عامه بینسرهم فی تلك الستور والثياب وعننهم فى المجامع والمحافل (إنه عليم بذات الصــدور) أى بالأسرار ذات أى صاحبـــة الصدور واذا علم ماخني في الصدور فعلمه بغديره أولى . ولما أثبت قدرته وعلمه العاتمين لجيع نوع الانسان شرع يقرّرها جُميع السكائبات مبتدنًا بالدواب التي حي أقرب الى الانسان لمشاركتها له في الحسّ والحركة مننيا بالسَّمُواتُ والْأَرْضُ خاتمًا باستبتاج أنه قادر على البعث فقال (وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها) غذاؤها ومعاشها (ويملم مستقرَّداً) في الأصالاب (ومستودهها) في لأرحام فاثبات القسدرة بعموم الرزق واثبات العملم بأنه يعلم مستقرّها ومستودعها كما دكر في الانسان أنه يمتع مناعا حسنا متى استحق ذلك وانه يعلم مايسر ومايعان على سبيل اللف والنشر المرتب (كلّ) كل واحده من الدواب وأحوالها (في كتاب مبين) مذكور في اللوح المحفوظ تبل خلقها (وهوالذي خلق السدوات والأرض في ستة أيام) تقدّم شرحها

فيا مضى فى يونس وفى أوّل الأنعام (وكان عرشه على الماه) وقد تقدّم تفسير هذا فى أوّل سورة يونس بأن الماء العلم أى وكان ملكه قائمًا على العلم ولايزال كذلك وانما خلق السموات والأرض لير بى ذوى الأرواح فيهما بالخير والشرّ وهذا قوله (ليباوكم أيكم أحسن عملا) أى ليختبركم بين الحياة والموتأيكم أخلص عملا ولولا ذلك لكان خلق العالم عبثا \_ وما خلقنا السموات والأرض وما بينهما لاعبسين \_ بل خلقناهما لغربى فيهما نفوسا وترقيها لحياة دائمة وغايات شريفة ويكون لها حياة وموت وارتقاء وانحطاط ابتلاء وامتحانا

( اللطيفة الاولى في قوله تعالى -كتاب أحكمت آياته ثم فصلت الخ - )

لما اطلع على هذه السورة بعض العلماء حدَّثني قائلا

إنى رأيت (الر) فى سورة يونس وفى سورة هود قد ذكر الله بعدها الحكمة فهو سبحانه يقول فى يونس \_ تلك آيات الكتاب الحكيم \_ وهنا يقول \_ أحكمت آياته \_ ثم يقول \_ فصلت \_ ثم يصف نفسه بأنه حكيم وأنه خبير . ومعلوم أن كلام الله موزون بميزان . واذا كنا نرى جميع أفعاله موزونة فى أصغر النر"ات فهكذا فليكن كلامه فلماذا أكثر من ذكر الحكمة بعد هذه الحروف

(ج) لوأنك اطلعت أيها الفاضل على ماتقدّم في هذا التفسير فيا تقدّم لأمكنك الجواب وامرفت الحقيقة

(س) كيف لا أعرفه وأما متذكر كل ما قلته أنت في هذا المقام • أنظر ألم تقل في سورة آل عمران أن \_ الم \_ جاءت لايقاظ المسلمين للغرور الذي فشا في الاسلام كما اغتر اليهود وأن نتيجة ذلك وجوب نشر العلوم الفلكية والطبيعية والرياضية والعقلية والاحقت كلة العذاب علينا وهذا واضح في سورة آل عمران وأيضا أنت قلت أن \_ الم \_ في سورة البقرة مذكر عسألة الجهاد وعسألة تحليل العناصر ومعرفة حقائق الملاة بعلم الكيمياء العضوية وغير العضوية لأن هذه الآيات هناك مبدوأة بهذه الحروف \_ الم \_ فقال تعالى حالم ألم ترالى الذي حاج الحزوف ـ الم \_ فقال تعالى العلم الكيمياء وللجهاد ولتعميم العلوم وكذلك في \_ المص \_ جاء فيها مايقرب من هذا مفصلا موضحا شارحا المقسود من (ص) التي تشير الى القصص وأن تلك السورة قد جاء فيها قصص آدم و بنيه من الأنبياء وأن الملك المتناج المنازل عن آدم المذكر بأنه أنم علينا بالقطن والكتان الخ وأنه أنم بلباس التقوى الذي هو خير الخوا اللهي وحكذا توالت قصص الأنبياء هناك وظهر أن كل حجة احتج بها المعاندون كانت أشبه بحجة ابليس كأن القول ا هذا ماوجدنا عايه آباءنا \_ فعار الاغترار بالآباء أشبه باغترار ابليس بأصله وأنه من نار وأن الناس على الأرض اليوم وقبل اليوم و بعد اليوم سائرون على هذا النمط ، فهذا بعض ماتقدم في معانى هذه الحروف فكيف تقول انى لوكنت عرفت ماتقدم لهرفت الجواب أما أنا فانى بعد مانقدم في معانى هذه الحروف فاكيف تقول انه لا يكنى للجواب فان تكرار الحكمة والتفصيل وأنهخبريدل على مغزى أعم عما تقدم وأبعد مدى وأقوى وأهم فان تكرار الحكمة والتفصيل وأنهخبريدل على مغزى أعم عما تقدم وأبعد مدى وأقوى وأهم فان تكرار الحكمة والتفصيل وأنهخبريدل على مغزى أعم عما تقدم وأبعد مدى وأقوى وأهم قان تكرار الحكمة والتفصيل وأنهضر وأله المعلى عفرى أعم عما تقدم وأبعد مدى وأقوى وأهم المنافقة من المورة المحروف على مغزى أعم عما تقدم وأبعد مدى وأقوى وأهم المحروف وألم المحروف المحرون كانت ألم أنهذا والمحروف وألم المحروف وألم المحروف وألم المحروف والمحروف والمحروف المحروف المحروف المحروف المحروف المحروف والمحروف المحروف المح

(ج) إن هذه الحروف أنزلها الله في القرآن ليخرج بها المسلمين من ظلمات الجهالة الى مشارق النور ومباهج الحكمة ومناهج السعادة و باحات الجمال وساحات العدلم والكمال و علم الله عز وجسل قبل أن يخلق الخلق أن المسلمين سينامون نوما عميقا وهم غيرمقصر بن بل هم مخلصون لر بهم ولدينهم فأنزل الله هذه الحروف لترفع الغشاوة عن أعينهم بعد نومتها وتوقظ جماعاتهم بعد غفلتها

(س) أما كون هذه الحروف ترفع عن أعينهم الغشارة وكونهم هم غيرمقصر بن في نومهم فهذان أمران لا أعقلهما وكف أعقلهما

(ج) أماكونهم غير مقصرين في نومتهم فاني أوضحه لك . أنا من البلاد المصرية ولي نظراء من بلادنا

توجهنا الى الأزهر لنتعلم العلم فوجدنا أمامنا النحو والفقه والتوحيد وهكذا علوم اللغة العربية وعلم الاصول وما أشبه ذلك تلك العاوم التي انحدرت اليناعن آبائنا وأجدادنا من عصور مصت وقد سلطت عليهم ماوك وأمراء ووقعوافها وقعت فيه الأم من الضنك ولم يستخلصوا لنا من ظلم الظالمين إلا ماوصل لنا م تعلمنا هذه العلوم ثم نظرنا حولنا فرأينا أنما ودولا وعلوما فرجعنا الى القرآن فوجدنا أن العلوم التي ارتقت بهاالأم يطلبها القرآن فعلا نصا صريحا فنصحنا الأتة بتلك المعلوم . أقول لك لولا اطلاعنا على هذه العلوم ما مكننا أن ندعو الأمّة لحا فأسلافنا الذين ورثوا هذا العلم كان أكثرهم لم يطلع على هذه العلوم ومن اطلع منهم ألف ونسح الناس بقراءتها ولكن الجهلكان يمنع الناس من اتباعهم وعلى ذلك نقول أن أحوال الأمم الاسلامية كانت محتمة عليهم أن يعيشوا على هذا المنوال . فاذا كان عاماء الدولة العباسية قد حاز كثير منهم المعقول والمنقول ودعوا اليها كالغزالى رحمه الله والرازى ومثلهما ابن رشد بالأندلس وكثير غيرهم فان المتأخرين ارخموا أن يتعلموا العاوم النقلية وقلت فيهم العقلية فهـم كانوا لايعلمون . ولذلك ترى كثيرا منهم حاربوا المفكرين في هذه العاوم كما تراه واضحا في سورة الأنعام عند قوله تعالى \_ تجعاونه قراطيس تبدونها وتخفون كثيرا \_ فاذن علماء الاسلام المتأخرون منهم من عرف ودعا لما عرف ومنهم من جهل ومنهم من عرف أن هذه حق ولكنه خاف على شهرته خارب القائمين بها وهؤلاء كلهم عند ربهم وهو يجازى كلا بما فعل . فالمدار في الأم على شيوع الفكرة فتي شاع أمثال ماكتبنا في هذا التفسير فان الأمّة تسيرعلي منواله ومنوال أمثاله ولاتقصر . وللسؤُّل الآن عن هذه العاوم أمثالك أنت بمن أيقنوا بهذه الفكرة فهم هم المسؤله ن كما انني أنا مسؤل ولكن الله سبحانه أعانني بنشر هذا الكتاب وهوحقا سيعينك كما أعانني بأن تنشرالفكرة بين المسلمين فأنا وأنت وكل من عرف هــذه الآراء التي رأيتها في هذا السكتاب فهو مسؤل . أما الذي لم يطلع فكيف يعلم الناس فالناس على حسب أساتذتهم ومن يعاشرونهسم . فعلم الناس فالله سائلك عنهسم واحدر من التقصير . هذا معنى قولى انهم غير مقصرين في قولهم أي غالبا فتجد علماء الدين الاسلامي اليوم راضون بما حصاوا من العلم وذلك بسبب مالقنه الأسائذة لهم والخلف يتبع السلف ولكن هذه النهضة الحالية ستقلب التعليم رأسا على عقب ويصبح الجق الاسلاى جق حكمة وعلم وآبداع واختراع ونظام واطلاع على بدائع الجال الألمي وروائع الاحكام الصمداني وغرائب النور السماوي . هذا شرح لقولي انهـم كانواً غير مقصرين وأما ههه

(س) ما أهم الأسباب في جَهلَ المسلمين بجمال هــذا العالم الذي نعيش فيه مع أن الله لايعرف إلا به والحكمة لاتم إلا به والعقول لاترتق إلا به ونظام الأثة لايتم إلا به

(ج) قد أشرت آليه في الاجابة (س) هذا لا يكني (ج) قد تكرر ذكر هذا في التفسير في مواضع كثيرة (ذلك) أن الامام الغزالي في كتاب الاحياء شرحه شرحا وافيا و بين أن علماء الفقه في زمانه اعتادوا أن يسموا هذه الأحكام الشرعية بلفظ (فقه) ولفظ فقه كلة عدوحة فان الله يقول في القرآن ـ لقوم يفقهون ساقهي كلة مدحها القرآن والحديث فجرت على الألسن بأنها الأحكام الشرعية وصرفت الناس عن جمال ربهم وعجائبه ونباته وحيوانه وشمسه وقره ونجومه الباهرات وعجائبه الظاهرات وآيانه المدهشات وحكمه العاليات ثم درج الخلف على ما كان عليه الملف وأصبح العالم في الاسلام هو من يتعاطى هذا العلم في ذلك العصر وبه يتولى القضاء و يتصدّر في المجالس و يصبح غنيا بالمال والعظمة والجاه بحتاج البه الماوك في تصريف الدولة لأن الدولة اسلامية والأحكام شرعية ذلك هو ملخص ما قاله الامام الغزالي

م أخد يذهم و يقول هؤلاء يقرؤن هذه العاوم للدنيا لا للآخرة وجعلهم شرا من الشياطين وندد كيرا وقال كيف يتركون الطب والسياسة وجيع العاوم و يقولون انهم يقرؤن فرض كفاية مع أن فرض الكفاية بعيم العاوم والصناعات و إذن هم لاير يدون إلا الدنيا والا فاماذا لايقرؤن الطب وتركوه في يد النصارى واليهود و هذا ملخص كلام الامام الغزالي فانظر كيف رأينا اننا نحن جثنا في زمان لادولتنا قو ية الجانب فنعستر في الدنيا بها ولانحن متعقلون فنرضى ربنا و فاذا كان العاماء في زمن الامام الغزالي يطلبون الدنيا وكانت عندهم دنيا فكيف نقراً علم الدنيا الذي لا يأتي بالدنيا أيضا لأن أكثر الماماء من الشافعية والحنفية والمنفية والم

هذا هو السبب الذي حصر علماء الاسلام في الدوائر الضيقة . وهناك سبب آخر وهو حصر طائفة من الأمم الاسلامية في حفظ القرآن بلاعقل ولافهم وهذه أيضا نسكبة أخرى بل القرآن يفهم و يعقل إرامع الحفظ وهو أفضل واما بلاحفظ ونتيجته ترقية العقول والعلوم والأتة ومعرفة جلال الله

(س) ماسبب اقتصارطاً تفة في مصرو بلادالمغرب و بلادالعرب و بحوذاك على حفظ القرآن بلاء قلولافهم (ج) من أسبابه ما جاء في ﴿ الاتقان في علوم القرآن ﴾ العلامة السيوطى قال في الجزء الثاني صفحة ٥٥٠ مانصه

فسل أما الحديث الطويل في فضائل القرآن سورة سورة فانه موضوع كما أخرج الحاكم في المدخل بسنده الى أفي عمار المروزى أنه قيدل لأبي عصمة الجامع من أين لك عن عكرمة عن ابن عباس في فضائل القرآن سورة سورة وليس عند أصحاب عكرمة هذا فقال إنى رأيت الناس قد أعرضوا عن القرآن واشتغاوا بفقه أبي حنيفة ومغازى ابن اسحق فوضعت هذا الحديث حسبة و وروى ابن حبان في مقدمة تاريخ الضعفاء عن ابن مهدوى قال قات المسرة بن عبد ربه من أين جثت بهذه الأحديث من قرأ كذا فله كذا قال وضعها أرغب الناس فيها هوروينا عن المؤمل بن اساعيل قال حدثنى شيخ بحديث أبي بن كعب في فضائل سورالقرآن سورة سورة فقال حدثنى رجل بالمدائن وهو حي فصرت اليه من حدثك قال شيخ بواسط وهو حي فصرت اليه فقلت له من حدثك قال شيخ بعبادان فصرت اليه فأخذ بيدى فأدخلنى بيتا فاذا فيه من المتسوّقة و بينهم شيخ فقال هذا الشيخ حدثنى فقات يأشيخ من حدثك فقال لم يحدثنى أحد ولكننا قد رأينا الناس قد رغبوا عن القرآن فوضعنا لهم هذا الحديث ليصرفوا قاو بهم فقال اله القرآن و قال ابن الصلاح ولقد أخطأ الواحدى المفسر ومن ذكره من المفسرين في ابداعه تفاسيرهم ام من (الاتقان) المذكور للعلامة السيوطي رحه اللة تعالى

فاذن ظهر لك ﴿ الأمران ﴾ انكباب الناس على الفقه وانكبابهم على حفظ الفرآن . فالأوّل القضاء في القرون المتقدّمة وللاتباع وحسن النية في القرون المتأخرة . والناني لأجل الأحاديث التي أكثرهاموضوعة لأجل حفظ القرآن

(س) الآن قد آمنت بأن هذه هي أسباب الفقه وحفظ الفرآن فأرجو الآن أن ترجع للوضوع الذي كنا فيه فقد صددتك عن اكال الكلام فانك كنت ابتدأت تجيب عن قولك لماذا كانت هذه الحروف هي التي ستوقظ الاسلام

(ج) تبين مما قدمته الى أن المسادين غالبا تقودهم العادات والاتباع والعامة يتبعون الخاصة والخاصة يتبعون من قبلهم ولايفكرون لماذا سار الأولون على تمطهم • قال نعم • قلت فهذه الحروف قد أنزلها الله في القرآن وذكر الحكمة والتفصيل وقال - من لدن حكيم خبير - فالله حكيم والله خبير والله فصل الآيات والله أحكمها • هذا كله ينبناعن أمن بعيد الغور عظيم المغزى • فان العاقل اذاسمع هذا القول وعرف أنه قول الله يقول الما هذا كله بعد حروف لامعنى لها فيفكر فيها طويلا ثم يقول اتما أفردها الله بالذكر في أوّل السور لأمن عام هام وهو ما أشرت اليه سابقا ألا وهو قراءة جيم العاوم • إن هذا المصرعصرالكيمياء • إن الكيمياء ترجع المركبات الى عناصرها الأولى والعناصرالأولى قد بلغت ثمانين ولما جدول ستراه في سورة (العنكبوت) والجدول عجيب شيق جيل يدلنا على حكمة ونظام بديع حتى ان من يطلع عليه يدهشه هذه الحكم فانك ترى أن كل عنصر له مع العناصر التي قبله في صفه والتي بعده والتي فوقه والتي تحته أى في الصف الأرض والكواكب والنبات والحيوان مثل الاكسوجين والاودروجين الي آخرها أن العناصرالتي ثبها الله في الأرض والكواكب والنبات والحيوان مثل الاكسوجين والاودروجين الي آخرها عمد النظر الى صفاتها الطبيعية والكيائية والوزئية تصبح متشابهة من تبة منظمة مصفوفة بحيث لوغاب أحدها مرف عله من هذه الصفوف • ولقد أخبر العاماء عن بعض العناصر قبدل كشنها ولماكشف ثلاثة منها ومنعها فصارت أشبه بجسم انسان واحد عرف موضع عينه وأذنه و بطنه وهكذا فانظر لعناصر منفرة قات في البراري والقفار والبحار لما جعها العاماء شكلت شكلا واحدا في هيئة تدهش العقول

فهذه العناصرهي أصل العالم الذي نعيش فيه وهذه العاصر كاها ترجع المعالم لم يره أحد يسمى (الأثير) وهو عالم واحد لايشم ولايذاق ولايلهس ولايسمع ولايرى و هذا هوالذي منه كانت العناصر ومن العناصر كانت هذه السموات والأرضون على رأى العلماء في عصرنا الحاضر الذي هو أقرب الى القرآن والى حروف (الم) و (الر) التي في هذه السورة و فان القرآن وجيع الكلام في سائراللغات مركب من الحروف الهجائية ولن تعرف لغمة من اللغات إلا بتحليلها الى حروفها الأولية ولايتسنى الكتابة ولاطبع كتاب ما إلا بافراد الحروف ثم تركيبها و فكما لانعرف اللغات إلا بععرفة حروفها عكذا لايعرف شئ من هذا العالم إلا بتحليله ولايعيش حيوان ولا انسان إلا بتحليل المواد التي حوله والا لم يكن شئ في عالم الحيوان ولاعالم النبات فائلة عز وجل حكم على عالمنا الذي نعيش فيه ألا يكون حسن قوام إلا بالتحليل ورجوع المركبات الى عناصرها عناصرها سواء أكانت أغذية للأجسام أوأغذية للعقول فلاغذاء لانسان أوحيوان أونبات ولا علم لعالم بأمن من أمورهذا العالم إلا بتحليل الأشياء الى عناصرها من أمورهذا العالم إلا بتحليل الأشياء الى عناصرها من أمورهذا العالم إلا بتحليل ذلك المعلوم ولارق في صناعة أوطب أوزراعة إلا بتحليل الأشياء الى عناصرها (س) هذا كلام غامض وأى مناسبة بين العلوم وهضم الطعام ان هذا عماسمي المغارقات لا الموافقات النام وهذم الطعام ان هذا عماسمي المغارقات لا الموافقات السواء أوزراعة العالم وهذم الطعام ان هذا عماسمي المغارقات لا الموافقات

(ج) إن الذي أذكره الآن هوالحقائق وسأوضحها لك الآن ولتعلم أن هذا هو السر الذي نزلت له هذه الحروف وهدا أوان ظهوره للناس لأن الله علم أن المسلم منقاد القرآن وقد جعدل الله هذه الحروف لتكون نورا يستضى، به المسلمون لأنه حكيم ولأنه خبير ولانه أحكم الآيات ولأنه فساها ومن تفصيل الآيات أنه أتى يحروف يالحنجاء التي هي أصول المكامات فكأن المكلمات فصات الي حروف ، وكما أن الحروف أصول المكامات عكذا العناصر أصول هذه المخلوقات ، في المسلمين أن يبرعوا في فن التحايل والتركيب في هذه العوالم التي هي مركبات من العناصر كما ركبت المكلمات من الحروف ، هذا هوالسر الذي أراد الله اظهاره

في هذا الزمان

(س) أرجو أن توضح هذا المقام من وجهين ﴿ أَوِّلا ﴾ كيفكان الانسان هو الذي يحلل هذه العوالم ﴿ ثَانِيا ﴾ كيف تستدل هذا الاستدلال وهل رأيت أحدا من العلماء نحا نحوك في هذا الاستدلال

(ج) اعم أن الله وضع هذا الهيكل الانساني بهيئة ناطقة بما يأتى أى ان الجسم الانساني كأنه الا أن أماى بهيئة خطاب من الله للعباد وهذا ما يسمعه قلبي الا آن بكلام أفصح من كلام اللسان وأسرع قبولا في الأذهان يقول الله و أى عبادى المسلمين و إن العالم الذي تعيشون فيه خلق لأجل أن تحللوه وتركبوه والا فلابقاء لكم ولاسعادة في الدين ولا الا خرة و أى عبادى المسلمين والخيقت على الارض وخلقت لكم النبات والحيوان والمعدن فنفس أحدكم واحدة ولكنها لها قوى ظاهرة وأخرى باطنة و فبالقوى الظاهرة التي لنفوسكم حالته مركبات العالم حولكم و ألم تروا الى أسهاعكم كيف اختصت بعالم الأصوات التي في المادة أم كانت حيوانية أم انسانية أم نبانية موسيقية وغيرموسيقية و ألم تروا الى أبساركم كيف اختصت بالصور والأشكال والألوان والأضواء والحركات والسكنات والأحجام والأشكال والسطوح والقرب والبعد والمرتوا الى أذواقكم المثبتة في ألسنتكم كيف اختصت بأن تميز المواقع الخبيثة من الطيبة والى حاسة اللس التي تميز الروائع الخبيثة من الطيبة والى حاسة اللس التي تميز الرائع الخبيثة من الطيبة والى حاسة اللس التي تميز الرائع الخبيثة من الطيبة والى حاسة اللس التي تميز الرائع الخبيثة من الطيبة والى حاسة اللس التي تميز الناعم الملس من الخسن والحار من البارد والثقيل من الخفيف والصلب من اللين

أى عبادى هذه صفات المادة وهي ستوثلاثون صفة مقدمة على حواسكم الخس . أنا الذي خلقت لكل امرى منكم نفسا واحدة وجعلت لها خس قوى وقسمت المحسوسات على هذه الحواس . أنا الذي حللت هذه المحسوسات بهذه الحواس فهذا نوع من التحليل الذي أودعته فيكم والكن أكثركم لايعلمون

إنّ العالم الذي أنتم فيه غليظ ثقيل كثيف فانظر وارحتى أيها المسامون كيف تلطفت فجعلت حواسكم وأعضاء كم فلطفت هذا الغليظ فصلح لطعامكم ولعامكم و حالت الغداء في أجسامكم حتى استحق أن يلتحق بجملة أجسامكم وحوّلت صور الموادّ حولكم الى عقولكم فكانت موادّ لها تزيدها ذكاء وفطنة وكل هذا من نوع التحليل وأيها المسامون فلهاذا حرمتم أنفسكم من رحتى الواسعة التى وسعت جيع العالمين و ضربت لكم الأمثال بأجسامكم و بعقولكم وأريتكم أنى لطفت المادّة فصلحت الأغذيتكم وأدويتكم وتعليمكم وأدخلتها في عقولكم فامتزجت صور معانيها بعقولكم كما امتزجت لطائف موادّها بأجسامكم و كل هدنا أبرزته لكم أيها المسامون في هياكلكم رحدة بكم وحنانا وسعادة وأنتم أيها المسامون تصرون على الجهالة فأبرزت ذلك في الحروف التي في أوائل السور لعلكم تعقاون

یعیش ابن آدم و یموت بل ر بما یکون من العلماء وهو لایدری آنی جعلت. بطبعه یحلل المخاوقات أمامه بحواسه وهو لایشعر وأکثر الناس لایشعرون

أى عبادى المسلمين . هاأنا ذا قسمت الخاوقات حولكم على حواسكم فعلت الشموس والأف اروالنيران من قسم الحاسة البصرية وجعلت النغات في الجوّ من اختصاص الحاسة السمعية وجعلت الحلاوة ومامهها كلها من قسم النوق الذي في ألسنتكم وجعلت رائعة الورد العطرية وضدها من حاسة الأنف الشمية وجعلت الحرارة والبودة والنعومة الح من قسم حاسة اللس ، أليس هذا هو التحليل ، لاتقدر حاسة واحدة أن تقوم بهذا كله ففر قنه على الحواس الباطنة

فاذا اجتمعت هذه الصور في عقولكم استخاصت قواكم الباطنة منها صورا حفظنها عندها فكانت هناك رسوم وأشكال في عقولكم فيها تتصر فون و بمعانيها تتغذون كما أنكم بأجسامكم تعيش أبدانكم ه فيصور الحسوسات ترتقي العقول و بالتغذى بها تبتي الأجسام

﴿ الْأَغْذِيةِ وَالْعَلَوْمِ لَا يَتَهَانَ إِلَّا بِالنَّحَلِّيلِ ﴾

وكأنه سبحانه يقول مخاطبا لنا بهذه البيئة التي نعيش فيها أيضا يقول . أى عبادى هذه الأغذية الحيطة بكم من حيوان ونبات ومعدن بها تعيشون وتنفكهون وتنداون وتفرحون وتمرحون وتسرون ولم يتم ذلكم لكم ولن يتم إلا بتحليلها الى أصغر أجزائها . ألاترون أن الطعام تتناولونه بقواطعكم وأنيابكم وأضراسكم فكل من هذه يعمل في الطعام عمسله ، فنها ماهو للقطع كالسكين ، ومنها ماهو للتمزيق كالسنان ، ومنها ماهو للطحن ثم يبتل الطعام بالريق فيساعد على هضمه ثم ينزل في العمدة فتقابله العصارات المختلفات فتربد في هضمه أى رجوعه إلى مادة أشبه باللبن قد وصلت إلى أقصى تحايلها حتى يمكنها أن تركب مرة أخرى في أجسامكم فتصبح لحا وشحما وظفرا وعظما وكبدا وقلبا ورثة وكلية وشعرا ومخا ومخيخا وهكذا فاولا رجوعها إلى أدق حالاتها بالتحليل ما أمكن أن يكون هيكلا عظميا أووجها جيلا أوشكلا بهيا مجيبا

أى عبادى المسلمين . هذه أعمالى فى بنيتكم تحليل لعذائكم ثم تركيب لأعضائكم . هذا عملى فى حياتكم وحياة حيوانكم ونباتكم لولا التحليل التام ما كان هذا التركيب الجيل . هذا هوالذى تشاهدون آثاره . هذا عملى فى أجسامكم و يشابهه عملى فى عقولكم فأنتم قد خزتم صور الحسوسات فى عقولكم وربيتموها فى نفوسكم ، وكما أنى فعلت الحسوسات على حواسكم هكذا صور الحسوسات فى نفوسكم قد قسمتها على قواكم الباطنة ، فهذه الصور المرسومة فى عقولكم التى اقتبستموها مما تشاهدون قد جعلت فيكم قوى فى الدماغ منها ما يحلل و بركب لتلك الصور كما تتصوّرون أعلام ياقوت نشرن على رماح من زبرجد ومنها ما يحلل المعانى و يركبها بقوة عاقلة تتصرّف فيها كعلم المنطق وكتسد بير المعايش ومنها قوة تحفظ الصور وأخرى تحفظ المعانى لأجل أن تستحضروا ذلك عند الحاجة اليه وهذا كله تحليل ، فهذه المادة لاسلمان لكم عليها إلا بتحليلها إما تحليلا ماديا واما تحليلا عقليا والتحليل المادي إما بالحواس الحس واما بتحليل الأغذية ، والتحليل المعقل بالحيال وبالعقل

أى عبادى المسلمين . هذا هو فعلى في حياتكم الجسمية والعقلية لاحياة لكم إلا بتحليل الغذاء ولا علم إلا بتحليل المعلومات . هذا حاصل عندكم ولكن أكثركم عنه غافاون . لهذا أنزلت هذه الحروف ان هي إلا تحليل للا لفاظ لأرشدكم إلى مستقبل أمركم . ان مستقبل الاسلام العلم والحسكمة وتفصيل هذه العوالم كما فصلت الآيات . ان مستقبل الأمم جعاء مرتبط بدراسة نظام هذه الدنيا ولادراسة إلا بتحليل الموجودات المادية والمعنوية . ولاجرم أن الحروف من عالم الكلام وعالم المكلام يكاد يكون وسعا بين عالم الحس" وعالم العدقل وان كان هو من أعراض المادة والكنه لطيف يقرب في لطفه من عالم العنوء الذي يقرب من الأثير فيكون تعليل المكلمات الى الحروف رمن الى دراسة هدذه الدنيا كلها دراسة تامة ترجع يقرب من الأثير فيكون تعليل المكلمات الى الحروف رمن الى دراسة هدذه الدنيا كلها دراسة تمذا فليكن يقرب من الأشياء الى أصلها كما رجع الطعام الى مادته في أجسامنا وكذلك المعقولات في عقولنا حالت هذا فليكن مستقبل الاسلام وهو النظر في ملكوت السموات والأرض ولكنه نظر يقيني ولايقين إلا بتحليل العسلام مستقبل الاسلام وهو النظر في ملكوت السموات والأرض ولكنه نظر يقيني ولايقين إلا بتحليل العسلام الما . انتهيه.

ولقد ظهر أن هذا العصر عصر الكيمياء فبها تقدّمت الزراعة والعسناعة والطب وجميع مرافق الحياة فالكيمياء الآن عليها مدار الحياة و وناهيك مافى هذا التفسير من خبر كشف استخراج السكر من نشارة الخشب ومن النرة وكذلك كشف أن الفحم يقرب فى تركيب من البترول وأن كالا منهما يحتوى على كربون وعلى أكسوجين بمقادير مختلفة وأنهم يجتهدون فى أن يجعلوا مقدار الاكسوجين فى الفحم مساويا له فى البترول فيحوّل الفحم الى بترول وحيئتذ يصبح فى العالم قوة جديدة لايستهان بها ويفاق قوم أن الناس سيجدّون حتى يخترعوا قوتا لنا كما نشاهده من أضعف المواد المخلوقة وهذا فعل الكيمياء فى وقتنا

الحاضرفهي قوام المدنية الحاضرة

هذا هو الذى يرى اليه القرآن . هذا هو بعض السر في ذكر هذه الحروف في أوّل السورة وهذا هو بعض للحكمة التي ذكرها القرآن وهذا هو الزمان الذي ناسب ظهور هذه العلوم فيه ، فاذن هذه الحروف خزنت في القرآن لأجل هذا الزمان حفظناها وحفظها من قبلنا لنوصلها لمن بعدنا مع مقصودها وهوصوز جيع العلوم وما العلوم إلا بعد التحليل والتحليل هو الذي أتت به الحروف فقل مانشاه في العلوم وفتش فانك لاترى علما إلا فيه تحليل فتركيب ولاتركيب إلا بعد التحليل التام وأخصها في الكيمياء

إن المخاوقات التي حولنا ونعيش بها ماديا وعقليا كاها ترجع لهذا المعنى . نحن نأكل النبات والحيوان فنتغذى بمادتهما ونحلل أجزاءهما ونركبها ونقتنى صورها في عقولنا ونحللها ونركبها وهكذا نفعل في المعانى وذلك لتغذية عقولنا وترانا نذكر الثور والأسد في كليلة ودمنة وابن آوى ونتخيل حيل ابن آوى وضحكه على الأسد وعلى الثور حتى أوقع بينهما العداوة فافترس الأسد الثور ثم ندم ثم ماكم ابن آوى فقتله بالجريمة السياسية ، وترانا نتخيل الحمام وهو يتخلص من شبكة القانس كأهل مدينة واحدة متحدين

وكذلك نرى الغراب والسلحفاة والظبى وماشا كلها قد اجتمعت وهى طوائف متنافرة لمصلحة وهكذا نرى السنور والفار لما فاجأهما عدر لهما أخذ الفار يقرض قيود السنور ولم يأمن لعدره القديم وهوالسنور وأبق بعض طيات الحبل فلم يقطعها حتى اقترب الصياد خيفة أن يفترسه القط

وهكذا تخيلنا وتسوّرنا صورا شي في الحيوانات كابن عرس والناسك الذي رجع فوجد ابن عرس قد قتل الثعبان الذي أراد أن يفتك بابن الناسك ففليّ حاقة أن أبن عرس قتل ابنه هو فجل بقتله ثم تبين له أنه أخطأ لأن ابن عرس حافظ على ابنه فندم ندما شديدا وهكذا من الحسكم التي لاحظها الانسان وتخيلها ووضعها على ألسنة الحيوانات • كل ذلك لصفاء ذهنه وذكاء عقله وجودة قريحته • وكل ذلك لم يخرج عن كونه تحليلا وتركيبا والتحليل هو الوارد في الحروف التي في أوائل سورالقرآن وأعقبها الله بذكر الحسكمة والتفصيل والحسكمة والتفصيل فا هذا الوجود المحسوس والمعقول

أنزل الله القرآن وقال انه أحكمه الخ ومعاوم أن الكلام اسم وفعل وحرف والاسم والفعل كلتان دلتا على معنى والحرف كلتام تدل على معنى في نفسها . أما هذه الحروف التي في أوّل السورفهسي حروف لامعنى لها في نفسها ولاني غيرها فأين هي من الحكمة وهي قد نزلت في كتاب مقدّس أنزله الله والكتب الساوية تسكون اشارتها أبلغ من عبارة غيرها

﴿ أبو بكر الصدّيق والشافى وكيف استنتجا من القرآن، تفطن الصحابة والجهدون الأمثال هذا المقام ﴾ إن القرآن كتاب مقدّس والسكتب المقدّسة شريفة المغزى ولسكل حوف ولسكل كلة ولسكل آية منها سرّ يلاحظ و يعلم ، وإذا كان الأمراء والملوك ورؤساء الجهوريات فى وقتنا متى جاء دورهم فى القول ونطقوا بجمسلة تحركت الأسلاك البرقية برا و بحرا ونشروها فى أقطار الأرض وشرحوها شروط و بحثوا ودققوا واستنتجوا وأخنوا بمنطوقها ومفهومها ومقدّمها ومؤخرها وألفوا عليها ما يحمله بعيران وثلاثة إذا جعما كتب فى الأم كلها فى أذا تقول فى كلامه ، فاذن لنا الحق أن فى الأم كلها فى أذا السور بل تقول كيف يفاجئناالله فوضح ونستنتج ونفهم ونقول لم جاء بهذه الحروف التى الامعنى لها فى أوائل السور بل تقول كيف يفاجئناالله عكذا فى أول سورنا القرآنية بهذه الحروف وهى التى الامعنى لها ثم نسمعه يقول لنا بعدها ان هذا الكتاب أحكمت آياته وفسلت و يقول انها من ادن حكيم خبر ، كل هذا المفتح لنا المعرف ولا اسم بل هو استنتج من شئ ليس بحرف ولاصوت ولافعل ولا اسم بل هو استنتج من تقديم كلة على أخرى فقط ، وماذا استنتج منها ، استنتج منها المولة الأموية والدولة العباسية ،

استنج منها دولا وبمالك وماوكا . لولا هذا الاستنتاج لم تمكن تلك الدول ولاأولئك الماولة فى الأندلس وفى الشرق . ألم ترالى ماورد أنه رضى الله عنه لما وقف فى سقيفة بنى ساعدة وخطب أيام وفاة النبي والأنسار يقولون ﴿ مناأمير ومنكم أمير ﴾ قال لهم قولا أقنعهم . وماذا قال . قال ان الله قدم المهاجرين على الأنسار فنحن الأمراء وأنم الوزواء . فلما قالما طأطأت الرؤس وخشعت القاوب وخضعت الأعناق ورضى الأنسار بخلافة قريش ولم يعارضوهم . لماذا هذا كله لأمر معنوى هو تقديم وتاخير . قدم الله كله على أخرى فأذلت وأعزت وجعلت دولا وماوكا فى قوم وحومت آخرين فى زمن ألف وثلثمائة سنة أى ١٣ قرنا . كل همذا لتقديم كلة على أخرى . وترى الامام الشافعي اعتبر همذا فى الوضو، فأوجب الترتيب فى أعضائه ه لماذا . لأن الله رتب فقدتم عضوا على آخر ، فلذلك يجب علينا تقديما والمؤخيرا بل هوائبات كانت همذه حال المحابة والجتهدين قبلنا فالأمر هنا أهم وأعظم ذلك ليس تقديما ولاتأخيرا بل هوائبات كانت همذه حال المحابة والجتهدين قبلنا فالأمر هنا أهم وأعظم ذلك ليس تقديما لهاجرين على الأنسار ووسطه وآخره فهذا أمر عظم فكيف يأتى فى القرآن ووسطه وآخره فهذا أمر عظم ، إن الغابة والسر قد ظهرا فى زماننا ، فاذا كان تقديم المهاجرين على الأنسار والمو المنام دولا وأقام دولا فهكذا فليكن ماهو أهم وأعظم وهى هذه الحروف القرآنية المفرقة لايقاظ المسامين فى السر" المغزون والجوهر الممكنون خزنه الله فى المقالة والنقلية والنقلية والنقاية . ذلك هو السر" المغزون والجوهر الممكنون خزنه الله فى القرآن لأهل هذا الزمان

(س) هل تريد أن الانسان منا يعرف جميع العاوم

(ج) كلا لقد ضرب الله لنا المسل بأنفسنا فلكل امرى منا نفس واحدة وقد قسمت العاوم بالحسوسات على حواس متعددة . فهكذا فلتكن الآية ويخصص نوّاب الأتة أور يُس الجهور أوالملك كل طائفة من الأمّة لعسلم من العاوم خاصة أو لصناعة . وهذا هو المسمى فروض كفايات فكما قام السمع بالأصوات والبصر بالصور والأشكال الخ وكان في ذلك مصلحة جيع الجسم هكذا تكون الأمّة

(س) أن أوروبا قامت بهذا العمل كما طلبه الله في القرآن وأبرزه في هذه الحروف

(ُج) أوروبا فعلت ذلك بعقولها ونع مافعاوا أما المسلمون فقد أناموا عقولهم وجهاوا دينهم وهاهوذا الآن قد ظهر سرّه وسيطلع على هذا السرّ المسلمون في هذا التفسيروفي غيره و يقرؤنالعاوم معقولة ومنقولة ويقومون بدورهم في الحياة ويعرفون عاوم الأنفس وعاوم الآفاق والحديثة ربّ العالمين اه

﴿ اللطيفة الثانية في قوله تعالى \_ ومأمن دابة في الأرض إلا على الله رزقها ويعلم مستقرّها ويعلم مستقرّها

اعلم أن القرآن أصبح اليوم مفسرا بالعام التي عرفها الناس شرقاً وغربا . وأن العاماء في أوروبا فد تبحروا في علم الحيوان فلما اطلعناعلي ما كتبوه في كتبهم وماترجم عنهم ألفينا هذه الداوم كلها مقصود القرآن فقل لي رعاك الله . يقول الله في سورة الأنعام ... وما من دابة في الأرض والاطائر بطير بجناحيه إلا أم أمثالكم ... وهنا يقول إنه ... يعلم مستقرها ومستودعها ... ويقول عليه رزقها ويقول إن ذلك كله في كتاب مبين . وإذا كان الكتاب الذي فيه رزق الحيوان ومستقره ومستودعه مبينا فان الحيوان يسير على نهيج قويم تبعا للكتاب الذي بينت فيه أعماله . ولقد ذكرت حوادث عجببة لله عيوان في سورة الأنعام في المجلد الرابع فارجع اليها ان شئت . وههنا أذكر حوادث حيوانية أخرى تعرش فنا كيف كان ذلك في المجلد الرابع فارجع اليها ان شئت . وههنا أذكر حوادث حيوانية أخرى تعرش فنا كيف كان ذلك في كتاب مبين وكيف كانت هذه كلها أعما منتظمة المستقرة والمستودع كما سترى في سورية النور عند ذكر الطير هناك أن لها رحلة الشتاء ورحلة السيف كالتي تكون من أواسط أفريقيا الى بلاد الا يجليز في فصل من السنة

﴿ النجيبة الأولى قضايا الطير وأحكامها ﴾

اعلم أن الناس في عصرنا الحاضر أدركوا أن للحيوان ادراكا خاصاً وتدبيرا محكماً على قدره فقـــد رأوا أوَّلا أن الطير قد نقيم المحاكم وتتحاكم كالبشر فنها مايشاهـ د في الغر بان ذات القنازع التي تـكون بجزائر (شتلندا) فهذه تجتمع في حقل أوعلي تل" و ينتظر بعضها بعضا يومين أوأكثر عند توانيه عن الحضور حتى تجتمع كلها معا ثم تفرد اثنين أوأكثر منها جانبا وتقيم عليها غربانا تحرسها فتمنعها من الفرار ويشرعما يقي فى النعيق والنعيب جماعات جماعات أوكلها معامدة من الزمان ثم تهجم على المحجور عليها هجمة واحسدة ولاتزال تنقدها وتنقرها بمناقيرها حتى تمزقها كل بمزق ويمضىكل منها بعد ذلك في السبيل الذي جاء منه . فالمحجور عليها بمثابة المجرمين والحارسة لها بمثابة الحرس والجاعات الناعبة والناعقة بمثابة القضاة والمحامين والمنفذين للأحكام . ولذاك زعم المشاهدون لهذه الفعال أنغر بان (شتلندا) تقيم المحاكم وتتحاكم كالبشر (٢) ومنها ماشاهده القس (أدمند فقس) في غربان بلاد الانكليز المعروفة بالفدفان قال كنت يوما راكبا جوادي فسمعت نعيبا شديدا ملا الآفاق فالتفت واذا غدفان كثيرة في حقبل فدنوت منها ووقفت حيث أراها ولاتراني وجعلت أراقبها فاذا هي منتظمة في حلقتين حول غــداف في الوسط وكلها تنعق وتصفق بأجنحتها شديداكأنها تتقد غيظا وتهيج انتقاما والغداف الذى فى وسطها ينعق ويصفق مثلها ويقاومها ويخاصمها والحراس تطيرهنا وهناك وكأنها لاتتنبه الى ماحولها لاشتغالها بما هو دائر بين رفقائها ولدلك لم ترنى ولم تنذر بالخطر كجارى عادتها • و بعد هنية تغيرت أحوال الغداف الذي في الوسط بغتة فنكس رأسه وخفض جناحه وأقل من النعيب كأنه أقر بذنبه فمل يطلب الصفح عنه وحينثذ وثب عليمه غدفان الحلقة الداخلية ومن قته بمناقيرها تمزيتما ونعبت الغدفان كلها نعيبا شديدا وطار بعضها بعيدا وبعضها قريبا اه والغداف مشهور بالسرقة والاختلاس فتسطو صغاره على عشاش كباره وتسرق مافيها من دقاق الحطب

والغداف مشهور بالسرقة والاختلاس فتسطو صغاره على عشاش كباره وتسرق مافيها من دقاق الحطب وتبنى عشاشها بها تخفيفا لمشقة جعها عنها ولكنها لانفعل ذلك إلا اذا كانت الكبار غائبة عن أعشاشها فلا تراها • ثم متى عادت ووجدت أعشاشها مسروقة لاتزال تبحث عن السارق حتى تعرفه فتشكو أمرها الى جماعة الغدفان فتبعث ثمانية أوعشرة منها الى عش السارق فتخربه ولانبتى له أثرا

(٣) حكى بعض المصدين في جبال (البا) قال كنت يوما أصعد في جبل من جبال سو يسرا فأنيت مطمئنا من الأرض قد أحدق فيه ستون أوسبعون غرابا بغراب واحد وأكثرت من النعيق والتصفيق كأنها تتشاور في أمره وكانت تصمت أحيانا فيبتدى هو بالنعيق والتصفيق كأنه يدافع عن نفسه دفاع المتهمين أمام المحاكين و لايزال يفسعل ذلك حتى تعود جماعة الغربان الى الصياح والغوغاء و يضيع صوته بين أصواتها فيصمت واستمرت على تلك الحال مدة و وكأنها رأت ثبوت التهمة عليه فأعملت فيه مناقيرها حتى قتلته ومنقته إربا إربا ثم طارت وتفرقت وغابت عن الأبصار وهدل هذا إلا كونها أعما أمثالنا وقدعا خالقها مستقرها ومستودعها

(٤) ومن ذلك مايشاهد في العصافير وهو أنه اذا تشاجر اثنان منها يذهب أحدهما الى جماعة العصافير ثم يأتى أر بعة أوخسة منها وتنقض على المعتدى وتبادره بالنقد وهي تتواقع بعضها على بعض حتى ينال منها كنافه ه وكأن جماعة العصافير تصفح عنه بعد ذلك فتعامله معاملة من لم يرتسكب ذنبا وحكى الأب بوجان الفرنسوى أن خطافا بني عشا فرآه عصفور فدخسل اليه وامتنع فيه عليه فاستفاث

الخطاف برفاقه فجاءت مثات وحاولت اخراج العصفور منه فلم تستطع لأنه كان محوطا بالقش من كل جانب وكان ينقد التي تهاجمه من الباب نقدا شديدا فيصدها و يطردها مولولة من الألم . ولما أعياها أمره رجعت عنه وظنّ الناظرون أن العصفور قوى عليها ولكنها ما غابت حتى رجعت والطين مل أفواهها فهجمت على المنفذ وسدّنه بالطين لتقتل العصفور داخله خنقا جزاء اعتدائه ذلك لأنها أمم أمثالنا عزائلة مستقر هاومستودعها (٥) ومنها مارواه المرسل الفرنسوى لاكروى عن السبيطر وحوأنه كان يوما راكبا قار با فرأى جماعة

من طأثر (السبيطر) المعروف (عالك الحزين) ترعى فى الماء الضحضاح فقاربها محاذرا الأنها شديدة النفرة والاجفال ولهختباً وراء شجرة بحيث يراها ولاتراه والذى نبهه اليها شدة لغوها ولفطها فلما وقف لمراقبتها سكت وأحدقت بسبيطر منها من كل جانب ووقف السبيطر بينها الايبدى حراكا ثم عادت الى ماكانت عليه من اللغط واللغو و بقيت كذلك مدة ثم سكت فجأة ووثبت عليه ومازالت تنقره حتى قتلته وال الاكروى المذكور وكل من رأى مارأيت يحكم أن السبيطر المقتول تعدى شريعة جماعته فكمت عليه بالقتل وقتلته

(٣) وروى السكتاب عن (اللقائق) روايات كثيرة تؤيد ماذكرنا وتدل على أن (اللقلاق) شديد الأنفة والغيرة على عرضه ، من ذلك أن جراحا فرنسو يا مقيا فى أزمير رغب فى الحصول على لقلق رغبة شديدة فلم يحصل عليه واتفق أنه عثر على عش لقلاقين فاختلس بيضهما منه وأبدله ببيض الدجاج ، ولما أفرخ البيض اذا الفراخ كلها دجاج لا لقالق فغاب الذكر ثلاثة أيام ثم عاد ومعه لقالق كشيرة فنزلت كلها وأحاطت بالأنثى وجعلت تلقلق وتلفط شديدا ثم وثبت عليها ومزقنها تمزيقا وطارت ولم يبق فى العش حى

ومن ذلك مارواه المطران ستنلى الاسكليزى عن لقلاقين في جوارمدينة (برلين) وهو أنهما بنيا عشهما على مدخنة بيت فطلع صاحب البيت يوما ووجد فيه بيضة فأخذها ووضع بيضة أوز مكانها ولم يشعرا بها ثم أفرخت البيضة أوزة فلما رآها الله كر طار وحلق فوق العش وهو يلقلنى شديدا حتى غاب عن الأبصار و بقيت الاثى في مكانها تربى فرخ الأوزكأنه فرخها و بعد أيام سمع أصحاب البيت لفطا شديدا في حقل بجانبهم فنظروا واذا جماعة من اللقالق قد اجتمعت معا وأخذت تلقلق شديدا حتى ستت أصواتها الفضاء ثم صمتت ووقف لقلاق على عشرين ذراعا منها وجعل يسوت كأنه يخاطبها ثم عاد ووقف آخره كانه ولقلق لرفاقه كلأول وما زالت تفعل ذلك حتى قارب الزوال ثم طارت كاها معا طالبة العش وأمامها دليل منها هو صاحب المش وكانت أثناه ملازمة عشها وهى خاتفة خوفا شديدا ولانبدى حركة فلما دنا منها دفعها دفعا عنيفا حتى أخرجها من العش قطارت

وروى (القس موريس) أن بعضهم أبدل بيض اللقالق ببيض الدجاج في عش والا ثي لاتدرى ذلك فلما فر"خ البيض ورأى اللقلقان أن الفراخ فراخ دجاج اغتاظا ومن قا الذراخ بمنقار يهما

وحكى آخر أن رجلا أتى بلقلاق ووضعه مع آخر داجن فى بيته فقام الداجن على رفيقه ونقده نقدا مؤلما حتى اضعاره الى الفرار وهو على آخر رمق و بعد أر بعة أشهر عاد ومعه ثلاثة غيره فهجمت على اللقلاق الداجن ومازالت تنقره حتى أهلكته انتقاما وهذا كله تفسيرللقرآن و بيان المستقر والمستودع وأنها أم أمثالنا (٧) إن الذى يراقب طبائع الحيوان الأعجم يحكم أنه يدرك وجوده حتى الادراك وما يترتب على ذلك الادراك أيضا ه أنظر الى الكاب مثلا تر من أفعاله وظواهره أنه عالم بوجود نفسه والمرح له عظمة ينهشها فتعلم أنه يدرك حقوقه و يدافع عنها و راقبه جروا ابن سنة أوسنتين ياعب مع ولد ابن أر بع سنوات أوخس تعلم أنهما كايهما ينشرحان باللعب و يفهم أحدهما الآخر فوجدان أحدهما مشابه لوجدان الآخر و راقبه بإلغا يذهب للصيد مع صاحبه فتجد أنه يفهم ما يجب عليه فعله و يفعل ذلك الواجب كما يفه له الصياد صاحبه فيصيد كما يصيد و يفرح عند الفوز بالطريدة و يغتاظ عند الفشل كما هي الحال مع صاحبه

إن الكلب لا يستطيع أن يحوّل انتباهه البحث عن قوى عقله والنظر في أفعالها وأن يكشف الشرائع هي خاضعة لها الى غير ذلك من مباحث الفلاسفة وعقلاء الناس ولكن ذلك لا يستطيعه الأولاد المسفار أيضا وربحا مجز عنه أكثر العامّة الذين لا يهمهم إلا ملاحظة ماحولهم ولا يلتفتون الى الكليات والبحث عن أفعال عقولهم و فعقل الكلب كا قيل مناسب لحاله كا أن عقل الطفل مناسب لحاله و لا يمكن أن يعقل الطفل عقل الفيلسوف الكبير مالم يخرج عن الطفولية و كذلك لا يعقل الكلب عقل الفيلسوف مالم يخرج عن الكلية والتفاوت في العقل بين البالغ والطفل والكلب تفاوت في الدرجة فقط ولا يستدل منه على أن عقل الانسان نوع وعقل الكلب نوع آخر أوعلى أن الوجدان خاص بالانسان دون غيره من الحيوان على أن عقل الانسان دون غيره من الحيوان () قد اشتهرا الكلب بالأمانة والوفاء وهما من أجل الصفات وقد ثبت بالتجربة والمشاهدة أن الأسناف العليا من الكلاب متصفة بأوصاف أخرى أدبية فكلاب (نيوفوندلندا) التي تنتشل الغرق و وكلاب (سان برنار) التي تنبش الناس من تحت الثاوج متصفة بعزة النفس فلا يمكن أن تقبل رشوة ولا أن تسرق الطير لتحرسها من قدوم مفاجئ عابها تثبت في أما كنها وتفدى رفاقها بأرواحها وتلك صفة من أجل الصفات الأدبية

- (٩) ان اناث الوحش والطير تصبر على الجوع والعطش والألم لتطع صفارها وتسقيها وتنجيها من الأوجاع فلولم تسكن تستطيع ضبط أهوائها وهسهواتها مافعلت ذلك ، وأسراب القردة والفيلة و بقرالوحش والوعول والطيور القواطع وبحوها يتسلط بعضها على بعض و يخضع بعضها لبعض ، وكلب الراعى يتسلط على الغنم وقد يسوسها كصاحبه وهى تنقاد له انقيادهاللراعى ، ومتى اتنقت القردة على نهب حقل من الحقول يتقدمها كبيرها دليلا فيمشى على رجليه منتصبا و يتعكز على عصا بيديه وهو يتلفت عينا و يسارا حذرا من عدو يفاجئها وهى تتبعه دابة على الأربع متحذرة حتى تصل الى الحقل ثم يقيم الدليل حراسا منها على أطراف الحقل فتقف تحرس ولاعد بدها الى ما أمامها وتنفر ق البقية في الحقل فتعيث فيه وتمرح وتأكل حتى تشبع مقطف كل منها سنبلتين أوثلانا و يحملها للحراس فتأكلها متى رجعت الى عنبها
- (١٠) الطائرالذي يبنى عشه في مكان ظايل يتساط على الطبيعة وحرها و بردها كالبناء الذي يبنى القصور الباذخة وكل بانى وكر وقاطن وجر يسود على الطبيعة في ذلك لأنه يتخذها لاتمام حاجته وقضاء أغراضه وكل صائد وقانص من الوحش والطير يصيد و يقنص و يطم صغاره باستخدام الطبيعة إذ لاتاً تيه الطرائد عفوا وكل من راقب أفعال الحيوان لا يسمعه إلا الاقرار بأنه يستخدم الطبيعة على قدر حاجته أيضا انتهت الطيفة الثانية

## ﴿ اللطيفة الثالثة في قوله تعالى \_ وكان عرشه على الماء \_ ﴾

لقد تقدّم الكلام على هذه الآية بما يشرح صدور الحكاء و يمزج العلم بالدين والحكمة بالقرآن وهناك قد يجلى من المعانى مايبهر الأبصار و يشرح الصدور وفسرت هذه الآية باكيات أخرى في القرآن

ولأذكر لك هنا وجها آخر لتفسيرها موافقا للذى ذكرناه مشهورا به روى عن رزين العقيلي رضى الله عنه قال قلت بارسول الله أبن كان ربنا قبل أن يخلق خلقه قال كان في عماء مافوقه هواه وماتحته هواء وخلق عرشه على الماء . أخرجه الترمذى . والعمى مقصورا معناه لاشئ ثابت لأنه مما عمى عن الخلق لكونه غير شئ فكأنه قال في جوابه كان قبل أن يخلق خلقه ولم يكن شئ غيره ثم قال مافوقه هواء وماتحته هواء أى ليس فوق العمى الذى هو لاشئ موجود هواء ولاتحته هواء لأن ذلك اذا كان غير شئ فليس يثبت له هواء بوجه

والعماء بالمة السحاب الرقيق وهو حق أيضا فأن العوالم المحيطة بنا كانت كالبخار المنتشر الذي يدور ويجرى كما في آية أخرى بيم استوى إلى السماء وهى دخان بيم تكوّنت الشموس والسيارات والأقار ويجرى كما في آية أخرى بيم استوى إلى السماء وهى دخان بيم تكوّنت الشموس والسيارات والأقار فلم فلماء الفلك رصدوا الآن ستين ألف سديم في حال التكوّن الآن تدور حول نفسها كما كانت شمسنا قبسل تكوينها وتمام حالها شهذه الستون ألفا سديم في حال التكوّن الآن تدور حول نفسها كانت شمسنا ولماأقار توابع لسياراتها وسيارات كما حصل الأرضنا إذ كانت قديما كذلك فكانت كالدغان المنتشر وهى دائرة مم تقلمت بعد آلاف الآلاف من السنين حتى صارت على ماهى عليه وهى الآن تتناقص و بعد آلاف الآلاف تخرب أرضنا ثم أخواتها السيارات ثم أمهن الشمس وهذا كله سرة قوله في الحديث (كان ربنا في عماء قبل خلق السموات والأرض ) أي كان مدبرا السحاب عاليا عليه لا انه كان فيه كما في قوله والأصلبنكم في جذوع النخل بيني على جذوعها وهذا أبلغ في المتكن فاللة تعالى متمكن من هذا السحاب أي البخار جذوع النخل بيني على جذوعها وهذا أبلغ في المتكن فائلة تعالى متمكن من هذا السحاب أي البخار المنتسر يتصرف فيه ويدبره و ينظمه تنظيا محكما ويجعله سموات وأرضين و يخلق فيه مخاوقات عظيمة هو قال المنشر يتمرف فيه ويدبره و وينظمه تنظيا محكما و يجعله سموات وأرضين و يخلق فيه مخاوقات عظيمة هو قال المنش و لله المرش ولاغيرهما وقوله (وكان عرشه على الماء) يعني وخلق الماء وكان العرش على الماء عني وخلق الماء وكان العرش على الماء عني وخلق الماء وكان العرش على الماء في الذكر كلشي ه انتهى في الذكر كلشيء ه انتهى

فتجب كيف ورد الحديث بالمدّ والقصر على اختلاف الروايتين . فاحداهما ذكر فيها أن لا شئ مع الله والثانية أن الله كان مدبرا للسحاب . فاذا لاحظنا أن عالمنا لم يكن موجودا البتة فهناك العماء وهو العدم الحض . واذا لاحظنا أن عالمنا كان بخارا منتشرا بعد انعدامه فهناك تدبير فى ذلك البخار حتى يصير شموسا ثم يتم الخلق ويكون على مقتضى العلم . وهذا هو قوله .. وكان عرشه على الماء .. فالعدم ثم الدخان ثم خلق العالم على مقتضى العلم وهو المقصود بقوله ... وكان عرشه على الماء ... ولا يزال كذلك كقوله .. وكان الله غفورا رحما ..

فتجب كيف يطابق الحديث ما جاء في علوم العصر الحاضر وأن العالم كان بخارا وأن هذا أمر مقرس في العلوم الحديثة ثم كيف كان هذا العالم الذي نحن فيه منظما على مقتضى العلم و تجب كيف اتضح معنى كون العرش على الماء بعد ذلك و ولايتم لك فهم هذا المقام إلا اذا قرأت ماجاء في سورة يونس في مسألة العرش وهناك ترى الجب الجاب وحكمة الله في القرآن وجال التعبير وحسن التنسيق و فيا أجسل العلم وما أبهج الحكمة اذا ازدانت بالدين والله يهدى من يشاء الى صراط مستقيم و انتهى القسم الأول

## ( الْقِينَمُ الثَّانِي )

وَلَئُنْ قُلْتَ إِنِّ هَذَا إِنَّ مَنْمُونُونَ مِنْ بَعْدِ المَوْتِ لِيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِخْ مُنْبِنْ \* وَلَئُنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ الْمَذَابَ إِلَى أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ لِيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ أَلاَ يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَبْسَ مَصْرُوفَا عَنْهُمْ وَحَاق بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزُونَ \* وَلَئُنْ أَذَفْنَا الْإِنْسَانَ مِنّا رَحْمَةٌ ثُمَّ نَزَعْنَاهَا مَصْرُوفَا عَنْهُمْ وَحَاق بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزُونَ \* وَلَئُنْ أَذَفْنَا الْإِنْسَانَ مِنّا رَحْمَةٌ ثُمَّ نَزَعْنَاهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيْقُولَنَّ دَهَبَ السَّبْنَاتُ عَنَى مِنْهُ إِنَّهُ لِيَوْمَنَ كَفُورٌ \* وَلَئِنْ أَذَفْنَاهُ نَعْمَاء بَعْدَ ضَرَّاء مَسَّنَهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّبْنَاتُ عَنِي إِنَّهُ لَيَوْمَنَ كَفُورٌ \* وَلَئِنْ أَذَفْنَاهُ نَعْمَاء بَعْدَ ضَرَّاء مَسَّنَهُ لَيَقُولَنَ ذَهَبَ السَّبْنَاتُ عَنِّي إِنَّهُ لَيَوْمِنَ خَنُورٌ \* وَلَئِنْ أَذَفْنَاهُ نَعْمًا وَالصَالِخَاتِ أُولِئِكَ كَمْمُ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِخَاتِ أُولِئِكَ كَمْمُ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِخَاتِ أُولِئِكَ كَمْمُ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَذِينَ عَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِخَاتِ أُولِئِكَ كَمْمُ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَذِينَ مَا مُعْفِرَةٌ وَأَكُولُوا الصَّالِخَاتِ أُولِئِكَ كَمْمُ مَغْفِرَةٌ وَأَجْنَ كَرِيرٍ \*

فَلَمَـلَّكَ تَارِكُ بَمْضَ مَا يُولِمِي إِلَيْكَ وَصَائِقٌ بِهِ صَدِّرُكَ أَنْ يَقُولُوا لَوْلاً أُنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْزُ أَوْ جاء مَمَّةُ مَلَكُ إِنَّمَا أَنْتَ نَذِيرٌ وَأَلْلَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ \* أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورِ مِثْلِهِ مُفْتَرَ بَاتٍ وَأَدْعُوا مَنِ أَسْتَطَاءُتُمْ مِن دُونِ أَنَّهِ إِنْ كَنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ فَإِلَّمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا أَنْوِلَ بِدِلْمِ اللَّهِ وَأَنْ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ فَهَلَ أَنْهُمْ مُسْلِمُونَ . مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنيَا وَزِينَتُهَا تُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَا لَهُمْ فِيهَا وَثُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ \* أُولَئكَ الَّذِينَ لَبْسَ لَمُهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَبطَ ما صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ ما كَانُوا يَمْ مَلُونَ \* أَفَنَ كَانَ عَلَى بَيِّنَةً مِنْ رَبِّهِ وَيَثْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْ مَنْ قَبْدَلِهِ كِتَابِ مُوسَى إِماماً وَرَحْمَة أُولَيْكَ يُوْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكُفُرْ بِهِ مِنَ الْأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْـهُ إِنَّهُ الْمَقْ مِنْ رَبِّكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُوثُمِنُونَ \* وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبا أُولَيْكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَ يَقُولُ الْأَشْهَادُ هُولًا والَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ أَلَا لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظالِينَ \* الَّذِينَ يَصُدُونَ عَنْ سَبَيلِ اللهِ وَ يَبْغُونَهَا ءِوَجَا وَهُمْ بِالْآخِرَةِ ثُمْ كَافِرُونَ \* أُولَئِكَ كُمْ يَكُونُوا مُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانَ كَلْمُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاء يُضَاعَفُ كَلْمُمُ الْعَذَابُ مَا كَانُوا يَسْتَطِيمُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُوا يُبْصِرُونَ \* أُوانْيُكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَصَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ \* لاَجَرَمَ أَنْهُــمْ فِي الآخِرَةِ ثُمُّ الْأُخْسَرُونَ \* إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّا لِخَاتِ وَأَخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمْ أُولَيْكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ ثُمْ فِيهَا خالِدُونَ \* مَثَلُ الْفَريقَيْن كَالْأُ عَمْي وَالْأُصَمِ وَالْبَصِيدِ وَالسَّمِيعِ هَلْ يَسْتَوِيانِ مَثَلًا أَفَلاَ تَذَكُّرُونَ \* ﴿ التفسير اللفظى ﴾

قال تعالى (ولأن قلت انكم مبعوثون من بعد الموت) أى ولأن قلت يا محمد ذلك لهؤلاء الكفار (ليقولن الذين كفروا إن هذا إلا سحر مبين) يعنى القرآن (ولأن أخرنا عنهم العذاب الى أمّة معدودة) يعنى الى أجل محدود ، وأصل الأمة فى اللغة الجاعة من الناس فكأنه قال سبحانه الى انقراض أمّة وعجىء أمّة أخرى (ليقولن ما يحبس) أى أى شي يحبس العذاب وذلك منهم استهزاء يعنون أنه ليس بشي (ألا يوم يأتيهم) العذاب (ليس مصروفا عنهم) أى لا يصرفه عنهم شي (وحاق بهم ما كانوا به يستهزون) أى ونزل بهم و بال استهزائهم (ولأن أذقنا الانسان منا رحة) رخاء وسعة فى الرزق والعيش و بسطنا له الدنيا (ثم نزعناها منه) يعنى يظل قانطا من رحة نزعناها من كل خير (كفور) أى جود لنعمتنا عليه أولا قليل الشكر لله بل مبالغ فى كفران ما سلف له من النعمة ، قال بعضهم ﴿ يا ابن آدم اذا كانت بك نعمة من الله من أمن وسعة وعافية فاشكرها ولا

تجحدها فان نزعت عنك فينبغي لك أن تصبر ولاتيأس من رحة الله فانه العوّاد على عباده بالخير ﴾ ثم قال تعالى (ولأن أذقناء نعماء بعد ضراء مسته) أي ولأن أنعمنا على الانسان و بسطنا له العيش بعد المنيق والضنك (ليقولن ذهب السيات عني) أي المصائب التي ساءتني (إنه لفرح) يطر بالنع مغتر بها (فقور) على الناس مشغول عن الشكر والقيام بحقها . وانما عبر بالمس والاذاقة ليبين أن الانسان ييأس و يفخر لأدنى ضرّ وأدنى نعمة ويشـير إلى أن نعم الدنيا ونقمها قليـلة بالنسبة لما في الآخرة . ثم استثنى من نوع الانسان من صبروا على الضرّاء ايمانا بالله واحتسابا وثقة بعدله ورحته وانهسم بالضراء يرتقون عنده فقال (إلا الذين صبروا وعماوا الصالحات) شكرا للنم التي ذاقوها في حالة السراء (أولئك لهم مغفرة) لذنو بهسم (ُوأُجر كبر) وذلك كقوله تعالى \_ والعصر ، إنّ الانسان لني خسر ، إلا الذين آمنوا وعماوا المالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصير \_ وقوله \_ إنّ الانسان خلق هاوعا \_ ثم فسره فقال \_ اذا مسه الشرّ جزوعا \* واذا منه الخير منوعا \* إلا المصلين الخ ـ وهذا المقام قد استوفيته في سورة البقرة فارجع اليه إن شتت . ولما كان ﷺ كاملا والكامل ينال أعلى الخصال فيصبر على الضراء نبه الله على ذلك تعلما لأمَّته أن يصبروا على الضراء كما صبر النبي مَلِيِّ على المستهزئين الذين اذا تلاعليهم القرآن قالوا له هلا أنزل عليك كنز لتنفق منه على الأتباع كالماوك وهلا جاء معك ملك يصدّقك وهذا تضيق منه الصدور و يبعث على كتمان بعض القول حتى لايصاب صاحبه بمكروه وهذه الحال جبلة في النوع الانساني لأنه يائس اذا مسه الضرّ وهذا ضرّ عظيم \* قال العلماء ولايلزم من توقع الثنى لوجود مايدعو اليه وقوعه لجواز أن يكون مايسرف عنه وهوهنا عصمة الرسل من الخيانة في الوحي قال تعالى (فلعلك تارك بعض ما يوحى اليك وضائق به صدرك أن يقولوا لولا أنزل اليه كنز أوجاء معه ملك) يقول الله ان هذه الحال تدعوالي كتمان الوحى وضيق الصدر فان الاستهزاء وما أشبهه يدعو لذلك وا كن العصمة النبوية منعت من الخسالة الانسانية العاتمة وذلك تعليم لجيع أهل العلم فيالأمّة الاسلامية أن يصـ برواكما صـ بررسول الله ﷺ وأن لا يبأسوا من روح الله وانهــم مستمدّون من هذه الروح الشريفة فليصبروا كما صبر الأنبياء وخاتمهم نبينا عِرَائِيَّةٍ ليكونوا بمن استثناهم اللهُ في هذه الآية إذ قال \_ إلا الذين صبروا وعملوا الصالحات أولئك لهم مغفرة وأُجر كبير \_ ثم قال الله له (انما أنت نذير) أي ليس عليك إلا الانذار بما أوسى اليك فسواء ردوا عليك أواقترحوا فأمرهم هين فأبالك يضيق مسمرك وكيف يضيق وأنت قد أديت ماوجب عليك من التبليغ فليس عليك هداهـم وقد أمرت بسبرك على أذاهم (والله على كل شئ وكيل) فهو يحفظ مايقولون ويفعل بهم مايجب أن يفعل فتوكل عليه وكل أمرك اليه فيا عليك إلا البلاغ بصدر منشرح فلا التفات الى استكبارهم ولامبالاة بسفههم واستهزائهم (أم يقولون افتراه) أم منقطعة والما. ضمير راجع لما يوحى اليك (قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات) كما افتريت أنا بزعمكم هـ ذا القرآن وأنتم عرب مثلي وفيكم الفصحاء والبالغاء والشعراء فاذا افتريت هذا القرآن فافتروا عشر سور مثله وأظهروا فصاحتكم وبلاغتكم وقد تحداهم في سورة يونس بسورة واحدة في الاخبار بالغيب والوعد والوعيد والأحكام وما أشبه ذلك لأن الفصاحة والبلاغة بدون ما ذكر أسمهل . أما الوعد والوعيد والأحكام والاخبار بالغيب فهى دقيقة المعانى تحتاجالي عقول أنضج ونفوس أكلحني تقبل النفوس على آرائها وشتان مابين النائحة والشكلي

فأين الثريا وأين الثرى ، وأين معاوية من على

فلما تعدّاهم بهذا الكلام أمره أن يقول لهم (وادعوا من استطعتم من دون الله) حتى يعينوكم على ذلك (إن كنتم صادقين) في قولكم انه مفترى (فان لم يستجيبوا لكم) بانيان مادعوتم اليه والخطاب النبي سالية وأصحابه الأنهم كانوا يشاركونه في التحدّى الذي يثبت يقينهم ويكمل ايمانهم ولذلك رتب عليه قوله (فاعلموا

أنما أنزل بعلم الله) ملتبسا بما لايعلمه إلا الله ولايقدر عليه إلاهو (وأن لاإله إلاهو) أي واعلموا أن لاإله إلا هو فأما تلك الأصنام فليست باللمة فهي عاجزة عن كل شي . وفي هذا تهديد واقتاط لهم من أن تجيرهم T لهم من بأس الله اذا جاءهم ودلالة على وجود الله ووحدانيته بصدق هذا الكلام الثابت بعجزهم عن الآبيان بعشر سور مثله في البلاغة بل بسورة واحدة في الأحكام وتحوها . ولما كان هذا الكلام برهانا على صدق النبؤة ووحدانية الله رب عليه قوله (فهل أنتم مسلمون) الحطاب السلمين أيضا أى فهـل أنتم ثابتون على الاسلام راسخون فيه مخلصون إذ تحقق عندكم اعجازه كأنه قيسل أسلموا وأخلصوا لله العبادة ، ولما كان الكفر مع وضوح الحجة وظهورالحجة وبيان عجزهم الظاهر من عدم اتبانهم بعشر سرر مشله مفتريات كما يزعمون مزريا بالقوّة العقلية موقعا في الرياء والتظاهر بخلاف الواقع ناسب أن يؤتى بعدها بما ينفرالنفوس من الرباء فوصف المراثين بخمسة أوصاف ﴿ الأوَّل ﴾ انهم يوفون أجورهم علىأعمال البرُّ في الدنيابالصحة والعافية والرزق وما أشبه ذلك ﴿ الثانى ﴾ انهم لايبخسون أي لاينقصون من أجور أعمالهم في الدنيا ﴿ الثالث ﴾ انهم ليس لهم في الآخُرة إلا النار ﴿ الرابع ﴾ انهم في الآخرة حبط ماصنعوه فليس لهم عليه ثواب ﴿ الحامس ﴾ أن عملهم في نفسه باطل فترتب على بطَّلانه ماتقتم في الرابع مع عدم الثواب عليم وهذا هو قوله تعالى (من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها) يعني بعمله الذي يعمله من أعمال البر والطاعات والصدقات كأن يظهر الأنسان الأعمال الصالحة ليحمده الناس عليها أوليعتقدوا فيه الصلاح أوليقصدوه بالعطاء وكاولثك المنافقين الذين كانوا يطلبون بغزوهم مع رسول الله عليه الغنائم ولاير يدون ثواب الآخرة وكالذين يتعلمون العلم لغمير الله تعالى (نوف اليهم أعمالهم فيها) أي نوصل اليهم جزاء أعمالهم في الدنيا من الصحة والرئاسة وسعة الرزق وكثرة الأولاد وندفع عنهم المكارم (وهم فيها لايبخسون) لاينقصون شيأ من أجورهم وذلك القول في أهــل الرياء والمنافقين والكفرة (أولئك الذين ليس لهــم في الآخرة إلا النار) في مقابلة ما عماوا لأنهم استوفوا ماتقتضيه صور أعمىالهـم الحسنة وبقيت النيات السيئة فيستوفونها في النار • فأما الكافر والمنافق فلهما التأبيد . وأما المؤمن فالعذاب منقطع بعد أجل محدود (وحبط ماصنعوا فيها) أي لم يبق لهـم ثواب في الآخرة لأن الثواب على الاخلاص وهؤلاء لا اخلاص عندهم (و باطل) في نفسه (ماكانوا يعماون) لأنه لم يعمل على ماينبني و بطلان العمل ترتب عليه عدم الثواب وعدم الثواب ألزمهم النار فالجلة الأخسيرة علة لما قبلها وهي علة لما قبلها فافهم . ولما كان مانقدّم رافعا لشأن المخلصين في أعمالهم واضعا لشأن المراثين أردفه بما يفيد أنه لاتقارب بين الطائفتين تأكيدا لما تقدّمه فقال أتجعلون الفريقين في منزلة واحدة فن كان على بينة من ربه كمحمد ما التي ومؤمني أدل الكتاب وكل مؤمن مخلص كن كان يريد الحياة الدنيا وزينتها . إن بين الفريقين تباعدا وتباينا فالحمزة للإنكار (على بينة من ربه) أي على برهان من الله و بيان أن دين الاسلام حقّ وهو دليل العـقل (ويتاوه شاهد منه) أي ويتبع ذلك البرهان الذي هو دليل العقل (شاهد منه ومن قبله كتاب موسى) شاهد من الله يشهد بسحته وهو القرآن و يتاوذنك البرهان أيضا من قبل القرآن كتاب موسى عليه السلام وهو التوراة حال كونه أي كتاب موسى (اماما) كتاباً مؤتماً به في الدين قدوة فيه وحال كونه ﴿رحةُ ] أي نعمة عظيمة على المنزل البهم لأنهم به يفوزون في الدار الآخرة (أولئك) أي من كان على بينة من ربه (يؤمنون به) بالقرآن (ومن يكفر به من الأحراب) من أهل مكة ومن تحزب معهم على رسول الله على ﴿ وَالنَّارِ مُوعِدُهُ ﴾ يردها لامحالة (فلاتك في مرية منه) من الموعد أوالقرآن (إنه الحقّ من ربك ولكنُّ أكثر الناس لايؤمنون) لقلة نظرهم واختلاف فطرهم ولما نني التوازن والتقارب بين الفريقين شرع يفسل الكلام على الفريق الكاذب فقال (ومن أظلم ممن افترى على الله كذبا) بأن أسند اليه مالم ينزلُّه أونني عنه ما أنزله (أولئك يعرضون على ربهم) في الموقف

بأن يحبسوا وتعرض أعمالهم (ويقول الأشهاد) جمع شاهد كأصحاب جع صاحب أوشهيد كأشراف جع شريف وهم الملائكة والنبيون والجوارح لأن الأفواه يختم عليها وتشكام الأيدى والأرجل وهذه لاكذب عندها لأن شهاداتها فطرية لادخل للسكذب فيها بخلاف اللسان فهؤلاء كلهم أشسهاد يقولون (هؤلاء الذين كذبوا على ربهم) أى فى الدنيا وهذه الفضيحة تسكون فى الآخرة لكل من كذب على الله (ألا لعنة الله على الظالمين) وهذا تهو يل عظيم لظامهم بالكذب على الله (الذين يصدّون عن سبيل الله) يصرفون الناس عن دينه (ويبغونها عوجا) يصفونها بالانحراف عن الحق والصواب أو يبغون أهلها أن يعوجوا بالردة (وهم بالآخرة هسم كافرون) أى والحال انهم كافرون بالآخرة وكررهم للتأكيد . ثم وصف هؤلاء الظالمين فقال

- (١) فهم لايجزون الله في الدنيا أن يعاقبهم لوأراد عقابهم
- (٢) وماكان لهم من يتولاهم فينصرهم منه و يمنعهم من عقابه
  - (٣) وعذابهم يضاعف لأنهم أضاوا الناس كما ضاوا
    - (٤) ما كانوا يستطيعون استاع الحق
      - (٥) وماكانوا يبصرون الحق ً
- (٦) وهم الذين خسروا أنفسهم حيث اشتروا عبادة الآلهة بعبادة الله
  - (٧) و بطل عنهم وضاع ما اشتروه وهو ما كانوا يفترون
- (A) ــ لاجرم ــ أى لا محالة ــ أنهم فى الآخرة هم الأخسرون ــ أى لا أحد أبين وأ كترخسرانا منهم وهذا قوله تعالى (أولئك لم يكونوا مجزين فى الأرض وما كان لهسم من دون الله من أولياء يضاعف لهم العذاب) الى قوله (هــم الأخسرون) ثم أتبع هؤلاء بضدهم فقال (إن الذين آمنوا وعملوا المسالحات وأخبتوا الى ربهم) اطمأنوا له وخشعوا له من الحبت وهو الأرض المطمئنة (أولئك أصحاب الجنة هـم فيها عالدون) دا يمون و ولما وصف كلا من الفريقين بأوصاف على حدة أخذ يضرب لهـم مثلا مجتمعين فقال (مثل الفريقين كالأعمى والأصم والبصير والسميع) شبه فريق السكافرين بالأعمى والأصم وفريق المؤمنين بالبصير والسميع (هل يستويان مثلا) هل يستوى الفريقان تمثيلا وتشبيها وهومنصوب على التمييز (أفلا تذكرون) تنتفعون بضرب المثل و انتهى التفسير اللفظى
  - ﴿ لطيفة فى قوله تعالى ــ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف اليهم أعمالهم فيها الخ ــ ﴾ لقد حلنا الآية على عموم الكافرين والمنافقين والمؤمنين الذين يطلبون بعملهم الرياء والسمعة
- (۱) روی عن رسول الله عن الشركة من عمل عن الشركة عن الشركة عن الشركة من عمل عند أنا أغنى الشركة عن الشرك من عمل عملا أشرك فيه معى غيرى تركته وشركه ﴾ أخرجه مسلم
- (٢) وقال على الله على الله أوأراد به غير الله فليتبو مقعده من النار) أخرجه الترمذي
- (٣) قال عَلَيْنَ ﴿ تُعَوِّدُوا بَاللهُ مَن جَبِ الحَزَنَ قالُوا بِارسُولُ اللهُ وَمَاجِبُ الحَزَنُ قالُ وَاد في جهنم تتموّذ منه جهنم كُلّ يوم ألف مرة قيل بارسُولُ الله من يدخله قالُ القراء المراوْن بأعمالُم ﴾ أخرجه الترمذي
- (٤) وعن أنس أن رسول الله على قال ﴿ إِنَّ الله لايظلم المؤمن حسنة يثاب عَلَيها الرزق في الدنيا ويجزى بها في الآخرة ، وأما الكافر فيطم بحسناته في الدنيا حستى اذا أفضى الى الآخرة لم يكن له حسنة يعطى بها خيرا ﴾ أخرجه البغوى بغير سند

﴿ تعذير ﴾

إياك أن تصدّك الآيات والأحاديث الواردة في ذم الرياء عن فعل البرّ والطاعات . فاذا خطر لك أمر

فزنه بالشرع فان كان مأمورا به فبادر اليه فانه من الرحن فان خشيت وقوعه على صفة منهية كجب أو ريا. فلابأس عليك في وقوعه عليها من غيرقصد بها بخلاف مااذا أوقعته عليها قاصدا لهما فعليك إثم ذلك فتستغفر الله منه عنه قال السهروردي صاحب (عوارف المعارف) لمن سأله (أنعمل خوف الجب أولانعمل حنرا منه . فقال اعمل وان خفت مستغفرا منه ) أي ان وقع قصدا هوقد قيل (إن ترك العمل المخوف منه من مكايد الشيطان ) كما في جع الجوامع وشارحه ، وهسده إحدى مصائب المسلمين اليوم فالصالحون يضافون الرياء والطالحون يعملون الشرة ، انتهى تفسير القسم الثاني من السورة

( القينمُ الثَّالِثُ )

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبَينٌ \* أَنْ لاَتَعْبُدُوا إِلاَّ اللهَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمٍ \* فَقَالَ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا نَرَاكَ إِلا بَشَراً مِثْلَنَا وَمَا نَرَ الدَّ أَتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِينَ ثُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِي الرَّأْيِ وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَعَمْلِ بَلْ نَظَنْكُمْ كَاذِبِينَ \* قَالَ يَافَوْمِ أَرَأُ يَثُمُ إِنْ كُنْتُ عَلَى يَيُّنَةٍ مِنْ رَبِّى وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُمِّيتُ عَلَيْكُمْ أَنْلُزِمُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ \* وَيَافَوْمِ لِاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مالاً إِنْ أَجْرِى إِلاَّ عَلَى اللهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلاَقُوا رَبِّهِمْ وَلَـكِنِّي أَرَاكُمُ فَوْمَا نَجَهْلُونَ ﴿ وَيَاقُومُ مِنْ يَنْصُرُنِي مِنَ ٱللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلاَ تَذَكُّرُونَ \* وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَاتُنُ اللهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْعَيْبَ وَلاَ أَقُولُ إِنَّى مَلَكُ وَلاَ أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِي أَعْيُنُكُمْ لَن يُوْتِيَهُمُ اللهُ خَيْرًا اللهُ أَعْلَمُ عِمَا فِي أَنْفُسِهِمْ إِنِّي إِذًا لِمَنَ الظَّالِمِينَ \* قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَالَنَا فَأْتِنَا عِمَا تَمِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ \* قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُمْ بِهِ اللهُ إِنْ شَاء وَمَا أَنْتُمْ عِمْنْجِزِينَ \* وَلاَ يَنْفَمُكُمْ نُصْحِى إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يُنْوِينَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَمُونَ \* أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَاهُ قُلْ إِنِ أَفْتَرَيْتُهُ فَمَلَى إِجْرَامِي وَأَنَا بَرِي \* مِمَّا تُجُوْمُونَ \* وَأُوحِيَ إِلَى نُوحِ أَنَّهُ لَنْ يُومْنِ مِنْ فَوْمِكَ إِلاَّ مَنْ قَدْ آمَنَ فَلاَ تَبْتَكُسْ بِمَا كَانُوا يَفْمَلُونَ \* وَأَصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَغْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلاَ تُخَاطِبْنِي في الَّذِينَ طَلَمُوا إنَّهُمْ مُغْرَقُونَ \* وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِنْ تَسْخَرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْ لَكُمْ كُمَّا تَسْخَرُونَ \* فَسَوْفَ تَمْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَ يَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابِ مُقِيمٍ \* حَتَّى إِذَا جَاءٍ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُورُ قُلْنَا أَحِلْ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ أَثْنَيْ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَنْ سَبَقَ، عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَمَهُ إِلاْ قَلِيلٌ \* وَقَالَ أَرْكَبُوا فِيهَا بِسْمِ اللهِ

عَبْرِيهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِّى لَفَقُورٌ رَحِيمٌ \* وَهِي تَجْرِى بِهِمْ فِي مَوْجِ كِالْجِيَالِ وَنَادَى نُوحٌ أَبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَا مِنِي ۗ أَرْكَبْ مَعَنَا وَلاَ تَكُنُ مَعَ الْكافِرِينَ • قالَ سَآوِي إِلَى جَبَل يَعْمِينُني مِنَ المَاءِ قالَ لاَ عاصِمَ الْيَوْمَ مِن أَمْرِ اللهِ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ وَحالَ رَيْنَهُمَا المَوْجُ فَكَانَ مِن الْمُوْرَقِينَ \* وَقِيلَ يَا أَرْضُ ٱبْلَعِي مَاءِكِ وَيَاسَهَا أَقْلِعِي وَغِيضَ الْمَاءِ وَقُضِيَ الْأَمْرُ وَأَسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ الظَّالِينَ \* وَنَادَى نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ أَ بنِي مِنْ أَهْلَى وَإِنَّ وَعْدَكَ الْمَثَّى وَأَنْتَ أَخْكُمُ الْحَاكِينَ \* قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْدِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلَا تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنِّي أَعِظْكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الجَاهِلِينَ \* قالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْتُلَكَ مَا لَبْسَ لِي بِهِ عِلْم ۗ وَإِلَّا تَنْفِرْ لِي وَتَرْ تَغْنِي أَكُنْ مِنَ الْخَاسِرِينَ \* قيل يَانُوحُ أَهْبِطُ بِسَلاَمٍ مِنَّا وَبَرَّكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أَمِّ مِنْ مَمَكَ وَأَمَّ سَنُمُتَّمُّهُم ثُمَّ يَعَهُمُ مِنَّا عَذَابُ أَلِيمٌ \* رِنْكَ مِنْ أَنْبَاء الْغَيْبِ نُوحِيها إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هُــذَا فَأُصْبِرْ إِنَّ الْمَاقبَةَ اِلْمُتَّةِينَ \* وَ إِلَى عادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قالَ يَا قَوْمٍ أَعْبُدُوا اللهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَّهِ غَيْرُهُ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ مُفْتَرُونَ \* يَا قَوْمِ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ أَجْرى إِلاَّ عَلَى الَّذِي فَطَرَ نِي أَفَلَا تَمْقِلُونَ \* وَيَا قَوْمٍ أَسْتَغْفِرُوا رَبُّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّماء عَلَيْكُمْ مِدْرَاراً وَيَزِدْكُمُ ثُوَّةً إِلَى قُوَّا يَكُمْ وَلاَ تَتَوَلَّوْا مُجْرِمِينَ \* قَالُوا يَا هُودُ ما جِنْتَنَا بِيَنَّةَ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِمُتَنِا عَنِ قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُوْمِنِينَ ﴿ إِنْ نَقُولُ إِلَّا أَعْتَرَاكَ بَمْضُ آلِهَتَنَا بِسُوءِ قَالَ إِنِّي أَشْهِدُ اللَّهَ وَأَشْهِدُوا أَنِّي بَرَى ﴿ مِنَّا نُشْرَكُونَ \* مِنْ دُونِهِ فَكِيدُونِي جَمِيماً ثُمَّ لاَ تُنْظِرُونِ \* إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى اللهِ رَبِّي وَرَبُّكُمْ مَا مِنْ دَابَّةِ إِلا هُوَ آخِهُ بِنَاصِيَتِهَا إِنْ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقَيِّمٍ \* فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقَدْ أَبْلَفْتُكُمْ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ وَيَسْتَخْلِفُ رَبِّى قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُونَهُ شَيْئًا إِنَّ رَبِّى عَلَى كُلِّ شَيْء حَفيظٌ • وَلَّمَا جَاءِ أَمْرُنَا نَجَيْنَا هُوداً وَالَّذِينَ آمَنُوا مَمَّهُ برَحْمَةٍ مِنَّا وَنَجَيْنَا مُ مِنْ عَذَابِ عَلِيظٍ \* وَتِلْكَ عادُ جَعَدُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَعَصَوْا رَسُلَهُ وَأُنَّبِعُوا أَنْرَكُلَّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ \* وَأُنْبِعُوا ف هُــذِهِ الَّذْنَيَا لَمْنَةً وَيَوْمَ الْقَيَامَةِ أَلاَ إِنَّ عاداً كَفَرُوا رَبُّهُمْ ۚ أَلاَ بُعْداً لِمَادٍ قَوْمٍ هُو دٍ \* وَإِلَى تَمُودَ

أَعَامُمْ صَالِحًا قَالَ مَا قَوْمٍ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهِ غَيْرَهُ هُوَ أَنْشَأَكُم مِنَ الأَرْض وَٱسْتَعْمَرَكُمُ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ ثُو بُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ \* قَالُوا يَاصالِحُ قَدْ كُنْتَ فينَا مَرْجُواً قَبَلَ هَٰذَا أَتَنْهَانَا أَنْ نَعْبُدَ مَا يَعْبُدُ آبَاوُ نَا وَإِنَّنَا لَنِي شَكٍّ مِمَّا تَدْءُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ \* قَالَ يَافَوْمِ أَرَأْ يَثُمُ ۚ إِنْ كُنْتُ عَلَى يَتِّنَةٍ مِنْ رَبِّى وَآ تَانِي مِنْهُ رَحْمَةً فَنَ يَنْصُرُنِي مِنَ اللهِ إِنْ عَمَيْتُهُ فَمَا تَزِيدُو نَنِي غَيْرَ تَحْسِيرٍ \* وَيَافَوْمِ هُـذِهِ نَافَةُ ٱللهِ لَـكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ في أَرْضَ اللهِ وَلاَ تَمَسُّوهَا بِسُوءِ فَيَأْخُذَكُم عَذَابٌ قَرِيبٌ \* فَمَقَرُّوهَا فَقَالَ تَمَتَّمُوا في دَارِكُمُ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ذَلِكَ وَعُدْ غَيْرٌ مَكَذُوبٍ \* فَلَسَّا جَاءً أَنْرُنَا نَجِّيْنَا صَالِّياً وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ برَحْمَةٍ مِنَّا وَمِنْ خِزْيِ يَوْمِيْذِ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ الْقَوِي الْدَزِيزُ \* وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِ دِيَارِهِمْ جَائِمِينَ \* كَأَنْ لَمْ يَغْنُوا فِيهَا أَلَا إِنَّ أَعُودَ كَفَرُوا رَبُّهُمْ أَلَا بُمْدًا لِتَمُودَ \* وَلَقَدْ جاءت رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِأَلْبُشْرَى قَالُوا سَلاَما قَالَ سَلاَمْ فَا لَبِثَ أَنْ جَاء بِعِجْل حَنيذٍ \* فَلَمَّا رَأَى أَيْدِيَهُمْ لاَ تَصِلُ إِلَيْهِ نَسَكِرَهُمْ وَأُوجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لاَ تَحْفُ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ لُوطِ \* وَأَمْرَأَتُهُ قَائْمَةٌ فَضَحَكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بِلْسُخْقَ وَمِنْ وَرَاه إِسْحُقَ يَمَقُوبَ \* قَالَتْ يَاوَ يُلَتَىٰ ءَأَلَهُ وَأَنَا تَعِبُوزٌ وَهَٰذَا بَعْلَى شَيْخًا إِنَّ هَٰذَا لَشَى ﴿ تَجِيبٌ ﴿ قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَخْتَتُ ٱللَّهِ وَ بَرَّكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ تَجِيدٌ \* فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ الرَّوْخُ وَجاءِتُهُ الْبُشْرِي يُجَادِلُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ \* إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَلِيمٌ أُوَّاهُ مُنِيبٌ \* يَا إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضُ عَنْ هَٰذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءِ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ آتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ \* وَكَمَّا جَاءَتْ رُسُكُنَا لُوطًا سِيء بهم وَضَاقَ بهم ذَرْعاً وَقَالَ هَٰذَا يَوْمُ عَصِيبٌ \* وَجاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَءُونَ إِلَيْهِ وَمِنْ قَبْلُ كَانُوا يَمْمَلُونَ السَّيِّئَآتِ قَالَ يَا فَوْمِ حُولًاء بَنَاتِي هُنَّ أَمْهَرُ لَـكُمْ فَأَتَّقُوا اللَّهَ وَلاَ تُحُزُّونِ في ضَيْنِي أَلَبْسَ مِنْكُمْ رَجُلُ رَشِيدٌ \* قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَانُرِيدُ \* قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بَكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي إِلَى رُكْنِ شَدِيدٍ \* قَالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْ لِكِ بِقِطْعِ مِنَ اللَّيْلِ وَلاَ يَلْتَفْتُ مِنْكُمْ أَحَدُ إلاّ أَمْ أَتَكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا ما أَصابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبْعَ أَلَيْسَ الصَّبْعَ بِقَرِيبٍ \* فَلَمَّا جاء أَمْرُنَا جَعَلْنَا عالِيهَا

سَافِلُهَا وَأَمْطُونَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِيلِ مَنْفُودٍ \* مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبَّكَ وَما هي مِن الظَّالِينَ بِيَمِيدٍ \* وَإِلَى مَذَينَ أَخَامُمْ شُعَيْبًا قَالَ مَا قَوْمِ أَعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهِ غَيْرُهُ وَلاَ تَنْقُصُوا الْمُكَنَّالَ وَالْمِيزَانَ إِنَّى أَرَّاكُم بَحْمَدِ وَإِنَّى أَخَافَ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُحِيطٍ \* وَبَانَوْمٍ أُوفُوا الْمُكْيَالَ وَالْمِيزَانَ بِالْفِيسْطِ وَلاَ تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءُهُمْ وَلاَ تَعْثُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ • بَقيَّتُ ٱللهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْهُمْ مُوْمِنِينَ وما أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفَيظٍ \* قَالُوا يَاشُعَيْبُ أَصَلاَ تُكَ تَأْمُوكَ أَنْ تَنُوكَ مَا يَعْبُدُ آبَاوُنَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءِ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ \* قَالَ يَا قَوْمٍ أَرَأُ يُنُمُ إِنْ كُنْتُ عَلَى يَئِنَةً مِنْ رَبِّي وَرَزَقَنِي مِنْــهُ رِزْقًا حَسَنًا وَما أُدِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَا كُمْ عَنْهُ إِنْ أَرِيدُ إِلاَّ الْإِصْلاَحَ مَا ٱسْتَطَدَّتُ وَمَا تَوْفِيقِ إِلاَّ بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكُّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِبُ \* وَبَاقَوْمِ لاَ يَجْرُمَنُّكُمْ شِقَاقِى أَنْ يُصِيبَكُمْ مِثْلُ ما أُصابَ قَوْمَ نُوحٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَالِحٍ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنْكُمْ بِبَيِدٍ \* وَأَسْتَغْفِروا رَبَّكُمْ ثُمٌّ تُو بُوا إِلَيْدِ إِنَّ رَحِيمٌ وَدُودٌ \* قَالُوا يَاشُمَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِمَّا تَقُولُ وَإِنَّا كَنَرَاكَ فينَا ضَمِيفًا وَلَوْلاً رَهُ طُكُ لَرَجُ نَاكَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْنَا بِمَزِيزِ \* قَالَ يَافَوْمِ أَرَهُ طَي أَعَزُ عَلَيْكُمْ مِنَ ٱللهِ وَٱنَّخَذْ تُمُوهُ وَرَاءَكُمُ ظِهِرِيًّا إِنَّ رَبِّي عَا تَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴿ وَيَا فَوْمٍ أَعْمَلُوا عَلَى مَكَانَيْكُمْ إِنِّي عاميل سَوْفَ تَمْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُو كَاذِبْ وَأَرْ تَقَبُوا إِنَّى مَتَكُمْ رَقيبٌ \* وَكَمَا جَاءُ أَمْرُنَا نَجَيَّنَا شُعَيْبًا وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَـهُ بِرَجْعَةٍ مِنَّا وَأَخَــذَتِ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْعَةُ فَأُصْبَعُوا فِي دِيَارِهِمْ جَائِمِينَ ﴿ كَأَنْ لَمْ يَغْنُوا فِيهَا أَلَا بُمْدًا لِلَذِينَ كَمَا بَسِدَت تَمُودُ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانِ مُبَينِ \* إِلَى فِرْءَوَنَ وَمَلَيْهِ فَأُنَّبِمُوا أَمْرَ فِرْءَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ برَسِيدٍ \* يَقَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأُوْرَدَهُمُ النَّارَ وَ بنْسَ الْوِرْدُ المَوْرُودُ \* وَأُنْبِمُوا في هُذِهِ لَمُنَةٌ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ بِئُسَ الرَّفْدُ الْمَرْفُودُ ﴿ ( قصة نوح )

هذه القصة تبين مايلاقيه الدعاة الى الخير من مصادمة الظالمين الذين يردّون الدعوة ولايسمعون الحجة و يودّون لو يكونوا بلاعلم يسمعونه ولادين يتبعونه ولاهدى ولا كتاب منسير ، فانظر كيف ابتدأ الدعوة بالانذار والتخويف ، وكيف قابله عظماء قومه بطعنهم أوّلا في شخصه هوقائلين أي مزية لك علينا وأي فضل ، وكيف ينزل الوحى عليك دوننا ومادمنا متاثلين في الخلقة متشاركين في العقل فين ذا الذي يسدّق بامتيازك علينا واختصاصك بغضيلة دوننا ، وثانيا ان الذين اتبعوك ماهسم إلا سفلتنا وأراذلنا كالحاكة

والأساكفة وسائر أصحاب الصناعات الخسيسة . فكيف نتبعك وأنتومن معك على ماوصفنا . ثالثا ان هؤلاء الأتباع مع خستهم ودناءتهم ما اتبعوك إلا وقت حدوث ظاهر رأيهم أوأول رأيهم فاتباعهم لك ليس عن روية ونظر وتعمق في الفكر وانما هو عن شئ من لم بديهة فهؤلاء مع فقرهم وتأخرهم في الأسباب الدنيوية فلا جاه لهم ولامال ولاشرف في الحياة الدنيا لم يتبعوك عن فـكر ونظر الح فقوله ـ بادى الرأى ـ من بدا يبدو ظهر أو بدأ يبدأ اذا فعل الشيّ أولا وانتصابه على الظرف . وابعا ويلزم من ذلك أنه لافضيلة لك يانوح ولا لمن اتبعك ثم إنا فوق ذلك نظنك كاذبا في دعوى النبوّة ونظنهم كاذبين في دعوى العلم بصدقك فلانبوّة لك ولاعلم لهم بصدقك وحده هي حجيج قومه وهي موافقة لما يحصل في كل داع وأتباعه فان الناس لا يزالون يكذبون ألدامى و يصفونه بالكنب ونحوه ثم يعطفون على أنباعه فتارة ينتمونهم بأنهم ليسوا على شئ وتارة بانهم اتبعوه لجهالتهم وقلة عقلهم . فالطعن إما في المتبوع واما في التابع واما في العلاقة القائمة بينهما وقد تم كل ذلك في الآية ووضح وهذا تعليمن الله لنا أن نشمرعن ساعد الجدّ ونقوم بالأمر ولانبالي باللم فينا ولافيمن معنا من المصاحبين ولافي العلاقة القائمة بيننا بل يجب أن تكون تلك الأقوال مشجعة لنا وبحرص على ما أنع الله بها علينا كما فعـل سيدنا نوح فانظر ماذا قال في الردّ عليهم فانه ردّ على الأوّلُ قائلا \_ ولا أقول إني ملك \_ ردًا على قولهم \_ ماتراك إلّا بشرا مثلنا \_ • ورد على الثاني وعلى الثالثمعا فقال (ولا أعسلم الغيب) حتى أطلع على مانى نفوس أتباعي وضارَهم أي لا أقول عندي خرائن الله ولا أقول أنَّا أعلم الغيب (ولا أقول للذين تزدري أعينكم) أي ولا أحكم على من استرذلتموهم من المؤمنين لفقرهم (لن يؤتيهم الله خيرا) في الدنيا والآخرة لهوانهم عليه مساعدة لكم ونزولا على هواكم (الله أعلم بما في أنفسهم) من صدق الاعتقاد واعما على قبول ظاهر اقرارهم إذ لا أطلع على خني أسرارهم (إني إذن لمن الظالمين) إن قلت شيأ من ذلك وقوله \_ تزدرى \_ من زرى عليه اذا عابه . وقال أيضا في الرد (وما أنا بطارد الذين آمنوا) حين سألوا طردهم ليؤمنوا به أنفة من الجالسة معه (إنهم ملاقوا رجهم) فيشكونني اليه إن طردتهم وقال أيضا (وياقوم من ينصرني من الله) من يمنعني من انتقامه (إن طردتهم أفلاتذكرون) تتعظون • وردّ على الرابع قائلا (ولا أقول لكم عندى خزائن الله) فأدّعى فضلا عليكم بالغنى حتى تجحدوا فضلى بقولكم \_ وماترى لـكم علينا من فضـل \_ . وقد تقدّم أن القسم الرابع جزآن ( الجزء الأوّل ) ادّعاؤهم أنه لافضل لنوح وأتباعه عليهم وهذا ردّ عليه ( والجزء الثاني ) انهم يظنونهم كَأَدْبِينَ فَرِدُّ عَلِيهِم قَائِلًا (ولكني أراكم قوما تجهاون) تنسافهون على المؤمنين وتدعونهم أراذل وتجهاون لقاء ربكم كما تجهلون انهم خير منكم . وهذا هو قوله تعالى (قال ياقوم أرأيتم إن كنت على بينة من ربى) الى قوله (إنى إذن لمن الظالمين) \_ أرأيتم \_ أخبرونى \_ على بينة من ربى \_ بيان ويقين ميزربي الذي أنذرتكم به (وآتاني رحة من عنسده) هديا ومعرفة ونبؤة (فعميت عليكم) أي أخفيت عليكم أو \_ خفيت \_ على القراءتين . ومعنى عميت بالتخفيف لم تهدكم كما لوعمى على القوم دليالهم في المفازة فبقوا بغير هاد فالحجة كما تسكون بمسيرة ومبصرة تجعل عمياء لأن الأعمى لايهتدى ولايهدى غيره (أنلزمكموها) أنازمكم على الاهتداء بها (وأنتم لها كارهون) لاتختارونها ولانتأتماون فيها (وياقوم لا أسالكم عليه مالا) أجرا يثقل عليه كم أن أدّيتم أوعلى أن أبيتم (إن أجرى إلا على الله) و بقية الآيات ظاهرة المني فلاتطويل بذكرها ومي آيات اعتراض القوم فقد الحصناها آنفا وهي مذكورة في المتن . ولما كانت جبج نوح قد وضحت وردّ عليهم وقرر الردّ وأبان ولم يترك لهم بابا بل أربى عليهم وطوّقهم بالبراهين المقنعة (قالوا يانوح قد جادلتنا) خاصمتنا (فأ كثرت جدالنا) كاظهر فيما تقدم (فائتنا بما تعدنا) من العذاب (إن كنت من السادقين) في الدعوى وَالوعيد . فأما مناظرتك فلاتؤثر فينا وقال إنما يأتيكم به الله إن شاء) عاجلا أوآجــلا (وما أنتم عجزين) بدفع العداب أوالهرب منه (ولاينفعكم نصحى إن أردت أن أنصح لكم انكان الله يريد أن يغويكم) أى ان كان الله يريد أن يغويكم فان أردت أن أنصح لكم لاينفعكم نصحى وهوجواب لماأوهوا أن جداله كلام بلاطائل ثم قال (هو ربكم) خالقكم والمتصرف فيكم وفق ارادته وقد جرى علمه القديم على مقتضى الحقائق الواقعة الالحمية وانكم تخلقون على حال لاينفع فيها النصح (واليه ترجعون) فيجازيكم على أعمالكم ولما كانت هذه القصة عجيبة والجدال فيها مؤثراذكر الله ماغتلج في عقول بعض الكفار أن هذا وأمثاله مختلق مفترى من عند النبي على ققال تعالى هذه الجلة المعترضة (أم يقولون افتراه) أى بل أيقولون اختلق القرآن عجد (قل) يامجد (أن افتريته فعلى البراى) إثم اجراى و والاجرام اقتراف السيئة واكتسابها و يقال جرم وأجرم أى اكتسب الذنب وافتعله (وأنا برىء بما تجرمون) يعني من الكفر والتكذب و وهذاقول مقاتل وأكثر المفسرين أن الخطاب لنوح عليه السلام و ثم أخذيتم القصة فقال بعد أن انتهى الجدال وجاء القول الفصل (وأوى الى نوح أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن فسلا بعد أن انتهى الجدال وجاء القول الفصل (وأوى الى نوح أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن فسلا بعد أن انتهى الجدال وجاء القول الفصل (وأوى الى نوح أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن فسلا والمعنى فلاتحزن عا فعلوه من تكذيك وإذائك فقد حان وقت الانتقام من أعدائك وهذا هوالتاريخ العام وكل مصلح في الأرض فأولا ذم له ولأتباعه والمرابطة بينهما ثم الرد علي الأرض من الكافرين ديارا وافعة جلية و فلذاك دعا نوح على قومه فقال سرب لانذر على الأرض من الكافرين ديارا و

﴿ فصل ﴾

(١) صنع السفينة (٢) استهزاء قومه به (٣) النجاة من الهـ الله بردوب السفينة (٤) هـ الله من أهله (٥) المقصود من القصة وهو أن العاقبة للتقين وأن الصابرين ينالون الفوز في آخر الأمر وصنع السفينة واستهزاء قومه به ﴾

قال تعالى (واصنع الفلك بأعيننا) أى ملتبسا بأعيننا كأن لله أعينا تكلؤه وتحفظه لثلا يزيغ فى صنعته عن السواب (ووحينا) وانا نوحى اليك ونلهمك كيف تصنع (ولا تخاطبنى فى الذين ظلموا) ولا تراجعنى فيهم ولا تدخى باستدفاع العذاب عنهم (انهم مغرقون) محكوم عليهم بالاغراق وقد قضى به وجف القم فلاسبيل الى كفه (و يصنع الفلك وكما من عليه ملا من قومه سخروا منه) استهزؤا به لعمله السفينة فى برية بعيدة عن الماء و وأيضا كانوا يقولون يانوح قد صرت نجارا بعدأن كنت نبيا (قال ان تسخروا منا فانا نسخر من كما تسخرون) اذا أخذكم الغرق فى الدنيا وجهنم فى الآخرة (فسوف تعلمون من ياتيه عذاب يخزيه) ويعنى به إياهم ويريد بالعذاب عذاب الدنيا وهو الغرق (ويحل عليه عذاب مقيم) وينزل عليه عذاب الآخرة الذى هو دائم وقوله وكما من عليه ملاً من قومه أى جاعة منهم الى قوله عذاب مقيم حلة حالية فقوله ويصنع الفلك منصل بقوله (حتى اذا جاء أمرنا) عذابنا أى وكان يصنعها الى أن جاء وقوله (وقار النبور) أى وجه الأرض أوأشرف موضع فيها

﴿ نجاته هو ومن آمن معه ﴾

قال تعالى (قلنا احسل فيها) فى السفينة وهو جواب الشرط (من كل) من كل نوع من الحيوانات (زوجين اثنين) ذكرا وأنتى والزوجان كل اثنين لايستغنى أحدهما عن الآخركالذكر والأنثى والعينين والأذنين يقال لسكل واحد منهما زوج فقوله من كل" من كل واحد منهما زوج فقوله من كل" من كل نوع زوجين واما غير منون أى ما احل فيها من كل" زوجين اثنين موالمعنى واحد على كل وقوله (وأهلك) عطف على زوجين وقوله (إلا من سبق عليه القول) به من المغرقين يريد به ابنه

كنعان وأمّه المسهاة واعلة فانهما كانا كافرين (ومن آمن) أى والمؤمنين (وما آمن معه إلا قليل) ، قيل كانوا (٢٩) زوجته المسامة و بنوه سام وحام و يافث ونساؤهم و (٧٧) رجلا وامرأة من غيرهم • ولقد ذكرالعلماء طولها وعرضها ولافائدة فى ذلك لنا ، و يقال انه جعل فى أسفلها الدواب والوحش وفى وسطها الانس وفى أعلاها الطير وكانت ثلاثة بطون (وقال اركبوا فيها) أى صيروا فيها وانما سمى ركو با لأن السفن فى البحار كالدواب على الأرض وقوله ( بسم الله مجريها ومرساها) جلة حالية من ها أى اركبوا فيها حال كونها اجراؤها وارساؤها كائنان باسم الله على وجموع بهاوم ساها بفتح لليموال امن جرى مصدرا ووقت و بضم الميم وفتح الراء من أجرى للوقت والصدر يعنى أن نوحا عليه السلام أمرهم بالركوب ثم أخبرهم بأن مجراها ومرساها بذكر اسم الله ، يقال انه كان اذا أراد أن تبجرى قال بسم الله فرست (إنّ ربي لغفور رحم) أى لولا مغفرته لما فعلتم من الذنوب ورحته لكم ما عجاكم نم ركبوا فيها يقولون بسم الله كما أمروا (وهى تجرى بهسم) وهم فيها (فى موج كالجبال) الموج ما ارتفع من الماء الما تقت عليه الربح فشبه سبحانه بالجبال فى عظمه وارتفاعه وكل موجة منها كبل من تراكها وارتفاعها اذا اشتدت عليه الربح فشبه سبحانه بالجبال فى عظمه وارتفاعه وكل موجة منها كبل من تراكها وارتفاعها اذا اشتدت عليه الربح فشبه سبحانه بالجبال فى عظمه وارتفاعه وكل موجة منها كبل من تراكها وارتفاعها اذا اشتدت عليه الربح فشبه سبحانه بالجبال فى عظمه وارتفاعه وكل موجة منها كبل من تراكها وارتفاعها اذا اشتدت عليه الربع فشبه سبحانه بالجبال فى عظمه وارتفاعه وكل موجة منها كبل من تراكها وارتفاعها الماء المها وارتفاعها المناه المها وارتفاعها المها وارتفاعها المها وارتفاعها وروز وارتفاعها وارتف

قال تعالى (ونادي نوح ابنه) كنعان وكان ابنه من صلب. (وكان في معزل) عن أبيه وعن السفينة ﴿ وعن دين أبيه وهو مفعل من عزله اذا نحاه وأبعده (يابني) بفتح الياء ، وفي قراءة بكسر الياء والاولى اقتصار عليه من الألف المبدلة من الياء . والثانية اقتصار عليه من ياء الاضافة (ارك معنا) في السفينة أي أسلم واركب معنا (ولاتكن مع المكافرين) في الدين والانعزال (قال ساسوى ألى جبل يعسمني من الماء) أن يغرقني (قال لا عاصم اليوم من أمر الله إلا من رحم) أي إلا الراحم وهو الله تعالى أي لا عاصم اليوم من الطوفان إلا مكان من رحم الله من المؤمنين فلايعسمك الجبسل ولأغيره وأعما يعصمك مكان المؤمنين وهي السفينة ويصح أن يكون الاستثناء منقطعا أي اكن من رجه الله يعصمه (وحال بينهما الموج) أي بين نوح وابنه (فكان من المغرقين) فصار من المهلكين بالماء (وقيل يا أرض ابلى ما له و بإسهاء أقلمي) جعل الأرض والسماء كأنهما من العسقلاء يطيعان مايؤمران به اظهارا لنفاذ الأمر وسرعة الانجاز وحصول المأموريه حالاكما يفعل المأمور المقهور مع الاسمر القاهر القادر • والبلع النشف والاقلاع الامساك ثم قال (وغيض الماء) نقص (وقضى الأمر) وأنجز ماوعد به من اهلاك السكافرين وانجاء المؤمنين (واستوت) واستقرت السفينة (على الجودى) يقال انه جبل بالجزيرة بقرب الموصل (وقيل بعدا للقوم الظالمين) يقال بعد بعدا لمن لايرجي عوده ثم استعير للهلاك وحض بدعاء السوء (ونادي نوح ربه) أي أراد نداءه (فقال رب إنّ ابني من أهلي) أي بعض أهلي لأنه كان ابنه (وانّ وعدك الحق) وأن كل وعد تعده فهو الحق" الثابت الذي لاشك في أنجازه والوفاء به وقد وعدتني أن تُنجى أهلي فيا بال وعدى (وأنت أحكم الحاكين) أى أعلم الحسكام وأعدالم فلافضل لحاكم على غيره إلا بما تجمل به من العلم وما اتصف به من العدل وأيضا انه يحكم بالحقائق لاطلاعه على بواطن الامور ودخائلها • أما الحكام الأرضبون فانهم يحكمون بالظاهر ويذون البواطن لمن هو أحكم منهم وهو أحكم الحاكين (قال) الله (يانوح إنه ليس من أهلك) إذ لا ولاية بين مؤمن وكافر ثم علل ذلك بقوله (إنه عمل غير صالح) أي انه ذوعمل فاسد وجعل نفس العسمل الفاسد للبالغة \* وقرى ما إنه عمل غير صالح - أي عمل عملا غير صالح (فلاتسالن) نجاة (ماليس لك به على أنه ليس أهلا للنجاة . وذلك أن نوحاً عليه الصلاة والسلام سأل الله أن ينجى ابنه من الغرق وكان من أهـل النفاق يظهر الايمـان و يخنى الكفر كالمنافقين زمن النبي مِلَا إِلَيْهِ فَلْمُ يَعْلَمُ حَتَى أعلمه الله كما حصـل لسيدنا محمد عليته كما تقدّم في سورة التوبة فقوله \_ إنه ليس من أهلك \_ أي من الذين وعدت النجاة

لهم وهم المؤمنون حقيقة في السر والظاهر وقد خاطبه الله بقوله (ولا تخاطبني في الذين ظاموا إنهم مغرقون) ثم انبع الأمر بعدم السؤال بقوله (إني أعظك أن تكون من الجاهلين) ومعنى \_أعظك أن أسألك) في الاستقبال كما نهى رسولنا على يقوله \_ فلاتكونن من الجاهلين \_ (قال رب إني أ وذ بك أن أسألك) في الاستقبال (ماليس لى به علم) مالاعلم لى بسحته (والا تغفر لى) وان لم تغفر مافرط منى من السؤال (وترجني) برجتك التي وسعت كل شئ (أكن من الخاسرين) أعمالا (قيل يانوح اهبط بسلام منا) أى انزل من السفينة الى الأرض مسلما من المكاره كالغرق من جهتنا أو بتحية منا (وبركات عليك) وهي الخيرات النامية وهي في الأرض مسلما من المكاره كالغرق من جهتنا أو بتحية منا (وبركات عليك) وهي الخيرات النامية وهي في أم ناشئة عن معك وهي المحتون بهدك وهي الأنهاء وأمّة الدين من ذريته (وعلي أم عن معك) أى وعلى أم ناشئة عن معك وهي الأم الى آخر الدهر الأنهيم ذرية من معه في السفينة (وأم سنمتعهم) أى وأم كافرة يحدثون بعدك سنمتعهم في الدنيا الى منتهى آجالهسم (ثم يمسهم منا عذاب أليم) في الآخرة ثم خاطب النبي من قال (تلك) أى قصة نوح مبتدأ خبره (من أنباه الغيب) أى بعضها وقوله (نوحيها اليك) النبي على مثاق الرسالة وأذى خبرتان (ما كنت تعلمها أنت ولاقومك من قبل هذا) وهذا خبر ثالث (فاصبر) على مشاق الرسالة وأذى قومك كما صبر نوح وتوقع في العاقبة لك ولمن كذبك نحوما كان لنوح وقومه (إن العاقبة) في الفوز والنصر والغاشين الذين بذرون الشرك والماصي وهنا لطائف

﴿ اللطيفة الأولى \_ وقيل يا أرض ابلى ماءك الخ \_ ﴾

هذه الآية في غاية الفصاحة والبـالاغة حتى خصصها بعض العلماء بالتأليف لفخامة لفظها وحسن نظمها ودلالتها على الحال مع الايجاز البديع ، فانظر كيف ابتدأ الكلام بلفظ ـ قيل ـ بالبناء المجهول فلم يذكر الفاعل لعظم قدره وجلالته ، وكيف خاطب الأرض أن تبلع والسهاء أن تقلع وهو مجاز عجيب ، وكيف كان ـ غيض الماء ـ يغني عن جمل كثيرة ـ وقضى الأمر ـ قام مقام العبارة العلويلة الدالة على هـلاك قوم ونجاة آخرين وهكذا فكل جملة كأنها درس خاص مع الجزالة وحسن التعبير وفي هذا المقام من المحاسن مالامة مع العبارة عنه والدوق كاف فيه

﴿ اللطيفة الثانية ﴾

اعلم أن هذه القصة قديمة العهد دكرت فى الكتب السابقة ومامقصودها إلا ابراز رجال فى الأم يكونون قدوة للصالحين ومنبعا للكمال اليهم تشدّ الرحال وعليهم يعوّل الرجال وبهم تصلح الحال و ولوأنك درست تواريخ النابغين فى سائر الأم والأجيال لم ترأحدا منهم نبغ إلا على مثال نبوغ نوح عليه السلام ولم يخلق الله فى الأرض نبيا ولاحكما ولاعللا إلا اذا صادفه مثل ماصادفه نوح عليه السلام بل أقول أنظر أيها الذكى القارئ لهذا التفسير و ألم تجدفى نفسك مثال ماجرى لنوح من بعض الوجوه وكيف قرأت العلوم ودرست المكتب ثم وصلت لهذا التفسير وقرأته ما كان ذلك إلا بعد ماجاهدت جهادا آذاك فيه الأقربون والفرباء ثم لم تعبأ بذلك ونصرت وفزت بالعلم وضل سعيهم وخاب فألهم فلعمرك لم يفز أحد فى الدنيا بطائل إلا بعد أن يناله النصب و يغشاه التعب و يحل به الألم و يسومه أهله وذووه سوء العذاب و فانظر رعاك الله قصة نوح ووازنها بسيرة سيدنا محمد ما عد الله عد ما الله الله و يسومه أهله وذووه سوء العذاب و فانظر رعاك الله قصة نوح ووازنها بسيرة سيدنا محمد ما الله

(١) النبي علي قال له قومه \_ لولا أنزل عليه كنز أوجاء معه ملك \_ وقالوا \_ لولا أنزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم \_ في مقابلة جدال نوح وقومه

(٧) طلب كفار قريش من الني تالي أن يطرد من معه من المجلس احتقارا لهم وهم يجلسون بدلهم فقال الله له \_ ولانطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والغشى \_ الى قوله \_ فتطردهم فتكون من الظالمين \_ وهذا كقول نوح \_ الله أعلم بما فى أنفسهم إنى إذن لمن الظالمين \_

- (٣) يقول الله تعالى لنبينا ﷺ \_ قل ما أسألكم عليه من أجر \_ ونوح يقول \_ وياقوم لا أسألكم عليه مالا \_
- (٤) ضنع نوح السفينة لنجاة قومه وأصر النبي عليه أتباعه بالهجرة الى الحبشة ثم هاجر هو وهم الى المدينة وهذه في مقابلة السفينة
  - (٥) \_ تبت يدا أبى لهب \_ وهوعم النبي سَلِيَّةِ وطرد ابن نوح من رحة الله ولم ينفعه أنه ابن نبي
- (٦) سخر قوم نوح منه فأفهمهم أنه هو الناجى وهمم الخاسرون . وقد كان المنافقون يقولون ان محدا يعدنا ملك كسرى وقيصر وأن أحدنا لايقدر أن يقضى حاجته خارج المدينة وكان كفار مكة يسخرون منه فكر"ر فى القرآن أن الله سينصره وقد تم ذلك
- (٧) حل نوح معه من كل نوع من أنواع الحيوان زوجين ذكرا وأشى لبقاء النسل وهكذا جيع الأنبياء والمسلحين انما خلقهم الله في الأرض للنفعة العامة ولاعلامة لرجال الاصلاح والعظاء إلا قصد المنفعة العامة وسيدنا محمد علي في مقابلة ذلك قيسل له \_ وما أرسلناك إلا رحة للعالمين \_ لافرق بين حيوان وانسان وغيرهما من المخاوقات
  - (٨) وكما غرق الكفار من قوم نوح قتل الكفار من قريش
- (٩) وكما نجى المؤمنون من قوم نوح نجى المؤمنون من العرب وأصبحت جزيرة العرب كلها اسلاما كما تقدّم فى سورة التوبة
- (١٠) قال تعالى ــ فاصــبر إنّ العاقبة للتةين ــ أى كما نصرت نوحاً وكانت العاقبة له فسيكون النصر لك فاصبر الخ

آلانتجب من هذا القول كيف كانت هذه السورة تتلى فى مكة ولاجيش ولاجند ولامال لصاحب الرسالة ثم يتاو عليهم هذا القول و يقول الله له ستكون عاقبتك النصركما كانت عاقبة نوح و بعد ذلك بزمن قد تم هذا . ولعمرى إنّ هذه هى المجزة الحقة فانه قص قصة نوح وقد حصل له مثل نوح أوّلا وآخرا وقد تلاه عليهم فى أوّل أمره بحيث لا يختلج فى النفس أقل أمل فى نجاح دعوته وأن العرب وغيرهم يتبعونه . ذلك هو المجزة المادقة وذلك هو الذي به يصدّق العاقلون

﴿ مقصود القصة لسائر الفضلاء ﴾

أيها الذكي إن هذه السورة تقرأ دائما يقرؤها المسلمون ويكر و نظيرها في الكتب السهاوية قبل القرآن بن لها نظيرا كما سيأني في كتب الدين الهندية . فلعمرك ما بقيت هذه القصة في الديانات المتلاحقة على مدى الأزمان الألفاظ يكر ونها ولا لجراد آيات يقرؤنها وانما هي حكم واواعظ وآداب يتحلى بها الفضلاء والنابغون ، فاذا رأيت في نفسك ميلا الى فضيلة أوعلم أونفع عام فجاهد في سبيلك واعلم أن الله معك مهما اعتراك من ضيق أوهم أومرض أوعداوة واعلم أن الله لم يعطك الميل لتلك الفضيلة ولم يزرع في قلبك حب ذلك العلم إلا وهو يريد سقيه وانزال الغيث عليه لينميه فاعزم وتوكل على الله واتل قوله تعالى \_ واصبر إن العاقبة المتين \_ وهذه القصة تنطبق على كل من يقوم بعدمل شريف في نفسه وفي قومه ، فاذا أراد المره علا نافعا لنفسه أولاته الاموه أولامته نفسه لوما شديدا في أول الأمر بجدال قوم نوح ثم يبطل الجدال و يجاهدالانسان حتى يرسم له طريقا المخلاص كالسفينة ثم يعاديه أهله وولده فني الحديث ﴿ أبغض الناس العالم أهله وجيرانه ﴾ فليسرفي طريقه ولايبالي بهم ثم يسير في طريق الفلاح وينجو في الكفاح وهو المفينة بجانه ملاح ويقال له \_ فاصر إن العاقبة المتقين \_

﴿ اللطيفة الثالثة . الطوفان في العلم الحديث ﴾

( الطوفان عام وخاص . الطوفان العام )

اعلم أن الأرض مكوّنة من (٧٦) طبقة عامّة متميزة وهـنه الطبقات نكوّنت في ستة عصوركما تقدّم مراراكل عصرمتها يبلغ مئات الملايين بل آلاف الملايين من السنين وهي العصر الأصلى والعصر الانتقالي والعمر الثانوي والعصر الثالثي والعصر الطوفاني والعصر اللاحق للطوفاني أوالعصر الحالي . وفي كل عصر من هذه العصورالستة تكوّنت طبقات في الأرض وهي مختلفة كماقد تقدتم ذكرها في النفسير وانما الذي يهمنا في هذا المقام العصر الطوفاني فقد قال علماء العصر الحاضر أن تغديرا عظم الجائيا طرأ على وضع محور الأرض وقطبيها فاندفعت على أثره المياه على سطحها اندفاعا عاما وانقرض في هــــذا الطوفان كشير من الحيوانات ولجأ بعضها تخلصا من الغرق الى شقوق ومغاور في أعالى الجبال فهلكت جوعا هناك أو بافتراس بعضها بعضا أوخنقا في وسط المياه المندفعة عليها وقد كشف العلماء كثيرا من تلك المغاور الحاوية عظاما عديدة من الوحوش الكواسرالتي عاشت قبل حصول تلك الفاجعة وهذا الرأى هوالذي يفهمنا كيف نقصت الحرارة جُأَة في الأقطار القطبية • انها نكبة عامّة مربعة قلبت وجه الأرض وبها انقرضت أنواع من الحيوان على · بكرة أيها وتحوّلت المياه فجأة من مجاريها واندفعت بعزم على اليابسة فحطمت على الصغور واقتاعت الغابات وجردت الجبال من حلها السندسية وتركت رواسب جديدة يقال لها في علم الجيولوچيا (الطبقات الطوفانية) وفي هذا العصر بدأ القطبان يكتسيان بالجلد وهذا دليل على تناقص جسيم في حرارة الأرض . والتناقص المذكور حصل فجأة وليس بالتدريج فان علماء (الجيولوچيا) استدلوا على ذلك من آثار فيلة بل أجسام محيحة من (الماموث) كشفوها في وسط الجليد الشمالي فحكموا بحصول برد فجائي باغتها وقتلها قبسل أن تتمكن من المهاجرة الى أقطار أوفر اعتدالا وأقرب الى من اجها . ولما استتبت السكينة على وجه الأرض بدأً العصر الحالى وهوالسادس وفيه ثبتت اليابسة وازداد الحواء نقاء وأرسلت الشمس أشعتها للنعشة فطابت النباتات وأنس الحيوان وظهر بعدها الانسان • ولا يعلم أحد الآن هل كان الانسان قبسل العصر الحالى أى هل كان قبل الطوفان المذكور ولقد وجدوا آثارا تدلُّ على ذلك . هذا هوالطوفان العام

﴿ أَين الطُّوفَانِ الْحَاصِ الذي جاء به القرآنِ والكتب السَّماوية كما في هذا المقام ﴾

اعلم أن الطوفان المذكور في الكتب السهاوية لم يعلم عنده علماء (الجيولوچيا) إلا ما يأتى وهو أنههم كشفوا أنه كان هناك بحر عظيم يمتد قديما من البحر الاسود الى الاوقيانوس الشهالى وهذا البحر من آثاره بحر الخزر و بحر الاوزوف والبحيرات الكثيرة التى في بلاد الروسيا وهي مالحة منتشرة في سهول التتر ومفاوز روسيا . ولما ارتفعت جبال القوقاس اندفع قسم من المياه الى الاوقيانوس الشهالى والقسم الآخر انقلبالى الاوقيانوس الهندى فغرقت بلاد ما بين النهر بن وجيع البلاد التى يسكنها أسلاف الشعب العبرانى وقد حفظت هذه المحادثة في تقاليد سائر الشعوب الذين يسكنون تلك البقاع ، وجاه في أسفار (القيدا الهندية) في هذا المقام (تحقل براهما الى صورة سمكة) وجاه يقول الى الملك الصديق (فايفاسواتا) ان زوال زمان العالم قد دنا وعن قليل تبادكل نسمة من الوجود على وجه الأرض فاصنع لك سفينة تدخلها بعد أن تأخذ معك بزورا من كل النباتات وانتظرنى فأوافيك وعلى رأسي قرن تميزنى به ، فأطاع الملك الصديق أمر براهما وعمر سفينة ودخلها بعد أن ر بطها بحبل متين بقرن السمكة فسارت السفينة في الظامة سنين عديدة في وسط عواصف قاصفة واستقر أخيرا على رؤس جبال همالايا اه

هذا هو العلم الذي يعرفه الناس الآن من علماء طبقات الأرض ومن علماء الديانات . فهاأنت ذا رأيت العلوفان الذي عرفه بنواسرائيل عن أسلافهم الذين كانوا بين النهرين وعرفت البحر العظيم الذي خلف بحيرات في أورو با الآن وعرفت كلام البراهمة عن هذا العلوفان

ثم اعلم أنى مأكتبت لك هذا لأفسر به القرآن • كلا وانما أكتبه لتحيط علما بهذه المسألة ولتعشق العلوم ولتبحث فى عجائب صنع الله وفى تقلبات هذه الدنيا وعجائبها وتتجب من هذه الأرض كيف تكوّفت وكيف كان القطبان أشبه بخط الاستواء تعيش فيهما الفيلة العظيمة التى لانظير لحما الآن بل هى أشبه بالفيلة التى كانت قديما تحمل مثات من الناس على ظهرها ثم طرأ عليها البرد فجأة فحاتت حالا و بقيت الى الاسن دلالة على قدرة عظيمة • وكيف كان هناك بحر ثم زال من الوجود • وكيف كانت هذه القصة قد لهج بها أكثر الأم العظيمة المتدينة

فأما القرآن فانه قص علينا هذه القصة ليرقينا بها وليدلنا على أن الصابرين فاتزون . وقد أبنا هــذا أيما تبيان م فافرح بما آتاك الله من فضله . واعلم أن الله عز وجل ماأنزل هذه القصة لأجل المباحث الَّتي ذَكرناها وبحوها وانما أنزلها لما فيها من القدوة الحسنة واليقين . إن الذين هم مصلحون وقاو بهم مفطورة على الاصلاح فاتزون في آخر أم هسم . ولعمرك ان هذه القصة في القرآن تعطى المصلحين ايقانا وايمانا وعلما أنهم بعد الصبر فاثرون . وهـنا قد أوضحناه تمام الايضاح . انتهى الكلام على قصة نوح عليه السلام . ثم قال تعالى (والى عاد أخاهم هودا) أى وأرسلنا الى عاد الخ عطف على قوله \_ نوما الى قومه .. وهُودا عطف بيان (قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من إله غديره إن أنتم إلا مفترون) على الله لاتخاذكم الأوثان شركاء وجعلها شفعاء (ياقوم لا أسألكم عليه أجرا إن أجرى إلاعلى الذي فطرنى) وذلك كحطاب نوح لقومه بذلك وخطاب النبي مَلِي لأن النصيحة مادامت مشوبة بالمطامع لاتنجع (أفلاتعقاون) أفلانستعماون عقولكم فتعرفوا الحق من الباطل والصدق من الكذب (وياقوم استغفروا ربكم ثم توبوا اليه) اطلبوا مغفرة الله بالايمان به ثم تو بوا اليه من ذنو بكم السالفة (يرسل السماء عليكم مداراً) كثير الدرور (ويزدكم قوّة الى قوّتكم) وكانوا قوما أصحابزرع و بسانين وكانوا مدلين بما أوتوا من قوّة و بطش \* وقال بعضهم حبس الله عنهم المطر وأعقم أرحام نسائهم ثلاث سنين فوعدهم هود عليه السلام علىالايمان والتوية بكثرة ألأمطار وتضاعف القوّة بالتناسل م يقال ان الحسن بن على رضى الله عنهما قال لحاجب معاوية لما شكاله قلة الولد ﴿ عليك بالاستغفار ﴾ فكان يستغفر في اليوم سبعاثة مرة فولد بنين ولما سئل الحسن عن سبب ذلك استدل بهذه الاسية و باسية نوح \_ ويمددكم بأموال و بنين \_ (ولانتولوا) ولا تعرضوا عما أدعوكم اليه (مجرمين) مصرين على اجرامكم وآثامكم (قالوا باهود ماجئتناً ببينة) كأقالت قريش للنبي علي الله الزل عليه آية من ربه - لجود الطائفتين آيات النبيين (ومايحن بتاركي آلحتنا عن قولك) أي وما نترك آلمتنا صادرين عن قولك • فقوله ـ عن قولك ـ حال من الضمير في تاركي آلهتنا (ومانحن لك بمؤمنين) أقنطوه من اجابته وتعسديقه (إن نقول إلا اعتراك) أى أصابك من عراه يعروه اذًا أصابه (بعض آلهتنا بسوء) أي مانقول فيسك قولة إلا هــذه للقالة وهي ــاعتراك بعض آلهتنا بسوء .. فأنت يأهود لست تخالفنا وتسب آلهتنا إلا لما أصابك بعض آلهتنا بخبسل وجنون لأنك سببتهم فانتقموا منك بذلك ونحن لانفهم أمرك إلا على هــذا الوجه (قال) هود مجيبا لحسم (إني أشهد الله) على نفسى (واشسهدوا) أنتم على أيضا (أني برىء مما تشركون من دونه) وهي الأصسنام التي كانوا يعب دونها (فكيدوني جميعا) احتالوا في كيسدي وضراى أتم وأصنامكم التي تعتقدون أنها تضر وتنفع فاني أرى انها لَاتضر ولاتنفع (ثم لاتنظرون) لاتمهاون ثم أكد هــذا بقوله (إنى توكلت على الله ربي وربكم) أى انه فوّض أمره آلي الله واعتمد عليه (مامن دابة إلا هوآخذ بناصيتها) الناصية مقدم الرأس وسمى الشعرالذي عليه ناصية للجاورة . وكان العرب اذا أرادوا اطلاق أسيرجزوا ناصيته ليمنوا عليه و يعتدوا بذلك خرا عليه فخاطبهم الله بما يعرفون يعني أن الله هو مالكها والقادر عليها وهو يقهرها لأن من أخسنت بناصيته فقد

قهرته . والدابة كل مايدب على الأرض و يدخل فيه جيع بني آدم والحيوان لأنها جيعها تدب على الأرض (إنّ ربى على صراط مستقيم) أى ان ربى وان كنتم مسخرين له مقهورين لايعاملكم إلا بالانساف والاحسان والعدل فيجازي كلا بما فعسل المحسن باحسانه والمسيء باسامته (فان تولوا) أي تتولوا وتعرضوا عِن الاعمان - بما أرسلت به اليكم - فلم يقع منى تقسير في التبليغ وانما التقسير منكم (فقد أبلغتكم ما أرسلت به اليكم ويستخلف ربى قوما غيركم) أى انكم ان أعرضهم عن الاعان بهلككم الله ويستبدل بكم قوما غيركم أطوع منكم وهذا عذاب الاستثمال (ولانضر ونه شيأ) بتوليكم عن الايمان (إنّ ربي على كل شي حفيظ) رقب عليه مهيمن في تخفي عليه أعمالكم ولايغفل عن مؤاخذ تكم وهو يحفظني من أن تمسوني بسوء فكما يحفظ أعمالكم ويعاقبكم يحفظني من السوء (ولماجاء أمرنا) باهلاكهم وعذابهم (نجينا هودا والذين آمنوا معه برحة منا) ذلك أن المسذاب اذا نزل عم فلما أنجاههم الله كان ذلك رحة من الله وأيضا الايمان والطاعة من رحة ألله فيا تسبب عنهما من رحة الله لأن كلا من عنسد الله (ونجيناهم من عذاب غليظ) شديد (وتلك عاد) وهـذه قبيلة عاد كأنه قيل سيحوا في الأرض فانظروا اليها واعتسبروا بقبورها وآثارها ثم وصف حالم فقال (جدوا با آیات رجهم) أی كفروا بها (و عسوا رسله) لأنهم عسوا رسولمسم ومن عصى رسولا فقد عصى الجيع (واتبعوا أمركل جبار عنيد) أي اتبعوا أمركبائهم الطاغين وعنيد من عند عنودا اذا طنى فعصوا من يهديهم وأطاعوا من يغويهم (وأتبعوا في هذه الدنيا لعنة) أي أردفوا لعنة تتبعهم واللعنة الطرد والابعاد من رحة الله (ويوم القيامة) أي وفي يوم القيامة أيضا تتبعهم اللعنــة كما أنبعتهم في الدنيا ثم ذكرالسبب لزيادة الايضاح فقال (ألا إن عاداكفروا ربهم) أي كفروا بربهم (ألا بعدا لعاد) أي هلاكا لهم أو بعدا من الرحة (قوم هود) عطف بيان لعاد . والقصد من هذا العطف للبالغة في التنسيس التأكيد . انتهى التفسير اللفظى لقصة عاد وماقبلها

﴿ جوهرة فى معنى قوله تعالى سمامن دابة إلا هو آخذ بناصيتها إنّ ربى على صراط مستقيم سـ )
يعيش الناس و يموتون وتتلاحق الأم وتتسابق فى هذه الحياة ثم يردون أحواض المنايا أمّة بعد أمّة ودولة
بعد دولة وهم يأ كلون الحيوان و يشر بون ألبانه و يلبسون صوفه و فراءه ثم أكثرهم يموتون ولاهم يذكرون
لا يذكرون عجائب هذا الحيوان وغرائب وغرائب النبات ولا الحكمة للدبرة التي خصصت لكل طائفة
منه لونا وشكلا وأحوالا خاصة م ينظر الناس الى هذه الصور والأشكال ثم لا يذكرون لم هذا الاختصاص
(١) ولم نرى الزنبار مثلا على بشكل جيل منوقا بهجا ولكنه يحمل سلاحا يعدو به على من يسه بسوه

(۲) ونری الندان الصغیرة والسکبیرة والوطاو پط إما رمادیة اللون أوسوداه.

(ُهُ) ولماذا نرى بعض السمك مرقشا منقوشا بهيئة بهجة كأنها هيئة البسانين الجيلة ، والأكثر على خلاف ذلك إذ يكون ظهره أزرق مائلا السواد أوللخضرة وهو من أسفل أبيض اللون

(٤) ولمـاذا نرى الجل والأسد لهما لون خفيف رملى أوصخرى رملى

وُهَكُذَا مِن أَمثَلَة كَثَيْرَة لايخطر للناس أن يَفكروا فيها وانما الرأى العام عند هذا النوع الانساني أن ذلك أمر عادى • والجواب على ذلك هو عين مانقل عن الكسائي لما سئل لم بنيت أي على الضم فقال ﴿ أَي هَكذَا خَلَقَتَ ﴾

حدا الانسان أوله وآخره قديمه وحديثه عالمه غالبا وجاهله مستوون فى الغفلة والاعراض عن بحث ماحولهم وفهم الدروس التي أنظما الله عليهم وألفاز وزينة زين بها الأرض لامتحان عباده لينظر أفيشكرونه بمعرفتها أم يكفرونه بالتلهى يهجتها والغفلة عن معرفتها ذلك هو مثل المسلمين وغير المسلمين الحاليين الذين سكنوا هذه الأرض وهم عن

آياتها معرضون

اللهم انكأن الذى أسكنت أرواحنا فى هذه الأجسام الأرضية وأحطتنا بعوالمخلقت من الجال وحفظت من الوبال وأحطتها برحتك وكلاتها بمنتك فهى بعنايتك وكلاءتك فى بهجة وسرور ونعيم وحبور وجعلها بحسب حقائقها مكالة بالنور مرموقة بنظرك مكفولة بحفظك وجعلت أعيننا غالبا فى غطاء عن جالها رحة منك لنا وعطفا وإحسانا . ذلك لأن هذا الجال الكامن فى تسويرها وخلقها لوتبتى لنفوسنا دفعة واحدة وعرفناه لسكرنا ولنهلنا ولذابت مهجنا من الاطلاع على أسرارها لأنهامن النورخلقت ومن الحكمة منت وكيف تقوى أرواحنا التى لم يكمل حظها من القوة ولم تصل الى غاية الكال أن تغرق فى بحر الحكمة الذى ليس له قرار

اعلم أنى لما وصلت الى هذا المقام حضر لى صديق صالح فاطلع على هذا فقال ، هذه المقدّمة لم تخرج عن مقدّمات كثيرة من المتصوّفة الذين تنشرح صدورهم فينشون المقالات تلو المقالات ولم يزدد الناس من مقالاتهم كالا في علم ولامعرفة لحقيقة إلا قايلا منهم \_ وقليل من عبادى الشكور \_ ، ابتدأت المقال بأسئلة في الفيران والجال وأمثالها ولم تجب عليها ثم أخنت تتغزال في الوجود وهذا الغزل أراك ورثته من كتب المتصوّفين ، إنّ الأم الاسلامية اليوم لن تقوم من كبوتها إلا بعلم يفتح أعينها لهذا الوجود ، فأما اذا أكثرت في الاغراب وأبعدت في الارقال وزوّقت الجل وجثت برائع المكلام وبديع النظام فيا علمت حوفا ولازدت الناس ذكرا فاهجم على الحقائق هجوما كما رأيته في كثير من الأجزاء السابقة في هذا التفسير ، إن المكتب اذا خلت من الحقائق المشاهدة عكف الناس على قراءتها وغفاوا عما حولهم فهل تحب أن يقرأ الناس هذا التفسير وهم مغمضون ، فقلت له هذى وعك وأحسن ظنك واعلم أن المقال الذي شرعت فيه الآن علم عزيز وفق شريف جيل سيريك

حكا نسجت بيد حكمت . ثم انتسبجت بالنتسج

انك سترى من آيات الله وعجائب حكمه مالم يعلمه أكثر المتعلمين في العالم الآنساني ، ذلك انى اطلعت على عشرات من عجائب ألوان الحيوان وأشكاله وكيف كان ذلك كله قد وضع بدقة وحكمة وغاية مقصودة اطلعت على ذلك في كتب الفرنجة أي في موسوعات علومهم ، وهذه الكتب لا يؤلفها إلا المختصون بالعلوم ثم لا يعلم عليها أغلب المتعلمين لأن أكثرهم لا يسعى إلا لغسذائه ولردائه ولمظهره بين الناس وأمثال هذا انحا تتحلى به العقول وتساق به إلى الحكال ، وأكثر الناس في الشرق والغرب عن هذه المعالى معرضون

إنّ ما سألقيه عليك اليوم هو النور والبهجة والجال . إن هده الأرض في حقيقتها بعد ما تسمع اليوم ما أتاوه عليك أشبه بدر"ة بهجة جيلة متلا لثة قد سطعت عليها أنوارالكواكب وأشرقت عليها أضواء السيارات يتلاقى على ظهرها (الجالان) جال الأنوار وجال الدر"ة ، فترى أرضنا قد امتزجت على سطحها الألوان السبعة التى في قوس قزح بأضواء هده الجوهرة فتدخلت الأشكال وتشابكت الألوان وامتزجت الصور في أمواج فوق أمواج و بحار من الصور والأشكال والبهجة والجال ، تلك صور هذه الأرض في عقولنا بعد أن ترى ماسأقمه عليك الآن بل هذه هي الصورة التي ظهرت في خيالي بعد ماقرأت هذا الموضوع الذي أنا بصدد ذكره الآن على أن هذا التشبيه دون الحقيقة

نم الله نور السموات والأرض والنور على ﴿ قسمين ﴾ نور عسوس . ونور معقول . ونورالنجوم والشموس والأقسار وضوء الجواهر ، كل ذلك محسوس ولامناسسبة بين الحسوس والمعقول . إن النور الحسوس بالابصار قد سبق ذكره في سورة الأنعام وسورة يونس وقد رسمت هناك الصورالشمسية والأشكال

الكوكبية والجر"ة وأنواع السدم والقنوان ، قد تقدّم هذا كله وتقدّم شرح ذلك من عزالفلك بحيث يسهل على القارئين فهمه ولكن هذا كله هو النور الحسى ، أما النور العقلى فهو أكل وأكل وهوالنورالذى أرل فى هسنه السورة (سورة هود) إذ يقول الله تعالى – ومامن دابة فى الأرض إلا على الله رزقها ويعلم مستقرّها ومستودعها كلّ فى كتاب مبين – ثم يذكر أنه استوى على العرش وأن عرشه على الماء وانه يدبر بالحكمة ، فهذا باب آخر من أبواب العلم وهو علم الحقائق ، و يقول هود – مامن دابة إلا هوآخذ بناصيتها – الأخذ بنواصى الدواب ليس بالأمر السهل انه يحتاج الى علم الأم كلها ودرس هذا الوجود كله

آنزل الله القرآن وقال لنا حوالذى جعل الشمس ضياء والقمر نوراً في سورة يونس ومدح المفكرين فيها وهكذا في سورة الأنعام وغيرها ولكن في سورة هود أتى بما هو أبعد مرمى وأدق مغزى يدل على ذلك قوله حكتاب أحكمت آياته اشارة الى الحكمة المودعة في الحيوان وغيره وقوله عم فصلتمن لمدن حكيم خبير فيه اشارة الى عجائب الوجود الذي نعيش فيه سيفصلها الله ويظهرها للناس والا فكيف يقول لنا مامن دابة إلا هو آخذ بناصيتها والناس في الشرق والغرب لا يرون هذا الأخذ بناصيتها الأنهم يرون اللهواب ولا يرون الآخذ بناواسيها والآخذ بالنواسي لا يرونه ولكن نفس الأخذ بالنواسي هو المكن الناس معرفته ولا يمكنهم ذلك إلا بالعلوم والحكمة وأنزل القرآن على أثنة العرب وأمّة العرب نشرت القرآن ثم نامت ولحكن الله لا ينام لأنه هو القائل عم إنّ علينا بيانه والقائل سأريكم آياتي فسلا تستجاون والقائل وقائل سوقل الحد الله سيريكم آياته فتعرفونها الله المقائل وقائل وقائل وقال الحد الله سيريكم آياته فتعرفونها المناس والقائل وقال المناس والمناس والمناس والمناس والمناس والمناس والمناس وقال الحد الله سيريكم آياته فتعرفونها والمناس والقائل وقال الحد الله سيريكم آياته فتعرفونها والمناس والمن

فهاهو ذا أرانا بعض آياته في كتب أسلافنا المتقدّمين وفي كتب المتأخرين من الفرنجة أولئك الذين عرفوا بعض العلوم ونبغوا فيها ولكنهم لا يعلمون أن هذا يطلبه القرآن بل هم فوق ذلك يكتبون العلم محققين لمائله ولا يفكرون إلا في الصنعة أما الصانع فلا يعول أكثرهم على ذلك أثناء كتاباتهم . أما أنا فاني أقول بأعلى صوتى أيها المسلمون كتاب الله المنزل عليكم لاندرك بعض أسراره إلا بقراءة جيع علام الشرق والغرب ثم لايتم مقصوده إلا باجتهاد أبناء الاسلام بعد قراءة علوم الفوم إذ يزيدون على ماعلموه وهم مجدون . وأقول أينا حديد مناعتنا ردّت الينا على هي منطبقة تمام الانطباق على آيات القرآن . فهاأ ناذا الآن أيها الأخ أريك المجب وستعم أن هدا من بيان الله الذي سخر له الفرنجة وهوالذي أعترتي عليه وهدا في لفهمه فهده البضاعة بها يمير الله قراء هدا التفسير و يحفظ بها سائر المسلمين في مشارق الأرض ومغار بها و يزيدهم علما بجدهم واجتهادهم أسوة باخوة يوسف إذ قالوا .. هذه بناعتنا ردّت اليناونمير أهلنا وتحفظ أغانا ونزداد كيل بعير الخ ..

فقال صاحبى الصلح فأجب أولا عن الأسئلة المتقدّمة ثم اذكر ماتريد ذكره من مجالب الحيوان . فقلت ان الألوان على (قسمين) ألوان براقة بهجة ذات أشكال تلفت الأنظار وألوان خفيفة لعليفة لبس لها بريق ولمعان ، أما الأولى فاتما أعطيت لحيوانات عندها ما يحميها من أعدائها و يحفظها من المغيرين عليها فأما الألوان الخفيفة اللطيفة فاتما تعطى الى الحيوانات التي من مصلحتها ألا تظهر بوضوح لأحد (أمرين) إما لأنها عرضة للغيرين عليها ، واما لأنها لها فريسة ، خفة ألوانها ولعلفها أقرب الى اختفائها عن أعين فرائسها فيمكنها أن تنال منها غذاه ها ولو بنصب وتعب في العشى والابكار ، هذه هي القاعدة العامة ذكرتها الآن توطئة لما أفسله فأقول

من عادة الحيوان أن يكون لونه مشاكلا لما حوله وهذه المشاكلة تسكون سببالوقايته لأنه بها يختني عن أعين الرقباء

### ﴿ الكلام على الزنبار ﴾

(١) خذ الزنبار مثلا تره زامى اللون منقشا مرقشا . لماذا لأنه أعطى حة بها يهجم على من يؤذيه الدلك اقتضت حكمة للله عز وجل أن يكون بمظهره المعاوم لأنه لايخاف عدوًا يغير عليه فهو في مأمن سلاحه الذي يحمله . فالزناير إذن أشبه بالأم القوية إذ يجوس رجالها خلال البلاد في الشرق والغرب ظاهرين لأن لهم دولا تحميهم وتحافظ عليهم . ودولة الزنبور هو سلاحه . فسلاحه يقوم مقام سلاح الدول في حفظ رعاياها ألست ترى أن الله أخذ بناصية هذا الزنبار فجعل له شكلا جيلا مزوّقا وأعطاه سلاحا وقال له كن حوا طليقا أيها الزنبار لأني أنا الآخذ بناصيتك وأنا على صراط مستقيم . اللهم إنا محمدك على العلم ونشكرك على الحكمة

#### ﴿ الكلام على الفيران والوطاو يط والبوم ﴾

(y) وخذ الفيران مثلا آخرً والوطاو يط التي تكون إما رمادية اللون واما سوداءه فسبب ذلك أن هذه الحيوانات من الحيوانات الليلية لخوفها من الحيوانات القائصة المهلكة فهي أبدا في النهار مختفيات فاذا ظهرت ليلا وكان لها لون غير السواد وما قاربه نم ذلك اللون عليها ضرّضها للعطب فكانت من الهالسكات

وانظر الى البوم فانك تجد لونه ترابيا فيه بقع ماونة كثيرة لونا خفيفا وذلك ليحصل التشابه بينه و بين قشر الشجر والأرض أثناء النهار ولا يكون كثير الوضوح أثناء الليسل و أليس هذا المسنع معناه أن الله اتخذ بناصية (البوم) و نعم أخذ بناصيته فلوّنه على الهيئة التي بها يعيش فيأكل الفيمان وغيرالفيران لمصالح هذا المفاوق و والا فلماذا يختص (البوم) باللون الذي يكون حافظا له و بغير هذا اللون المخسوص يفني (البوم) ولا يكون في الوجود

#### ﴿ الكلام على السمك ﴾

(٣) وانظر الى السمك فان الذى نراه لامعا بهجا فانه يكون عيشه فى قاع البحر محوطا بالجال الرائم من أعشاب بحرية لامعة ومرجان نابت فى قاعها بهيج ونبات من الشقائق بهية فيكون ذلك القاع أشب محديقة خيالية عبقرية حسنة فيخلق ذلك السمك مناسبا لما حوله حتى يختنى فيا هناك من الأشكال وبذلك يتوارى عن الأبسار . أما السمك الذي يرى ظهره أزرق مائلا للسواد أوالخضرة و بطنه أبيض فذلك لأنه يعيش أقرب الى سطح الماء في البحر ضار ظهره مناسبا للجق ولزرقة الماء في البحار فيختنى عن أعين الطيور القائمة للسمك وجعل بطنه أبيض ليختنى عن أعين السمك المفترس فيتشابه لون بياض بطنه باون الماء فلايفترسه السمك المغير

### ﴿ الكلام على لون الجل والأسد ونحوهما ﴾

(ع) أما الجلوالأسد و تحوهما و تاونهما باللون الخفيف الرملي فذلك لأنهما من سكان المسحراء والمحارى لا أشجارفيها ولامراعي و فلأسد لوكان لونه زاهيا كالزنبور لفرت منه فريسته و والجل لوكان كذلك لكان عرضة لافتراس الحيوانات المفترسة فتهجم عليه كالنمر والأسد والذناب فأعطى كل منهما لون ماحوله من الرمال ليشتبه بها و بالصخور الرملية التي تحيط به و هكذا ترى القنبر وأنواعا أخرى من الطير وكل ماله فروة من الحيوانات الصغيرة ذوات الأربع وجلد بعض الحيات والضباب وكل ذلك ملون بلون الرمال وقاية من الله وحفظا لتلك الحيوانات فسبحان الخلاق العظيم و فلما سمع صاحبي ذلك قال انني وجيع المتعلمين من أبناء مصر و بلاد الشرق وأكثر بلاد أورو با يقولون غسير ما تقول و يقولون ان الوسط قد أثر في هذه الحيوانات فهذا أمر طبيعي لاغير و فأما الأخذ بالناصية الذي ذكرته فان المتعلمين لا يقولون به و قلت له حياك الله و بياك أن هذا ألم طبيعي لاغير و فأما الأخذ بالناصية الذي ذكرته فان المتعلمين في العلوم و إن هذه الآراء

انما يعرفها الحكاء في أوروبا وفي الشرق • فأما تلاميذ المدارس في كل أمّة فانهم كالعامّة في هذه النظرات بل هم المتحدون في هذا الوجود ولا يحظى بالحسكمة منهم إلا الأقاون أولئك هم للفكرون • فقال هات برهانك وانقل لى ما قاله أكابر حكماتهم في عصرنا حتى لاتنهم بأنك انما تحاول أن تجعل القرآن موافقا للعاوم بالحق أو بالتحايل • فقلت قد جاء في كتاب ﴿ موسوعات العاوم ﴾ المسمى (ساينس فورألل) في الجملد الثاني صفحة ١٧٨ وما بعدها ماناتي

(إن المفكر العادى يرى أن ألوان الحيوانات قسمت ووزعت بلاصنعة ولاعلم وترى المناطق الحارة الاستوائية كل شئ فيها لونه بهيج زاه زاهر في حيوانه ونباته بخلاف ماعندنا و ثم ان بيان السبب في أن هذا أحر وذاك أبيض الخ وكل ذلك عند أكثر الناس لايفيد ولاينتج بل هو عبث و ثم قال وسأبين لك أن حيوانات كثيرة ألوانها تما بل ان كثيرا منها تتوقف حياتها على حماية ألوانها لها ولولا تلك الألوان لانقرضت تلك الحيوانات و بادت من الوجود ) ثم أخذ يبين تلك الحيوانات واحدا واحدا بدقة وحكمة وفقه وتفكير في الحواء والبر والصحراء والجبل والبحر والأقطار الحارة والباردة وفي هذه قال

نبحث في جهات القطب الشمالي فان لون البياض هوالسائد في تلك الأقطار . وقد ترى هناك السواد والسمرة اذا كان ذلك أصلح للحيوان في تلك الأقطار

﴿ الأرنب والدب والتعلب القطبيات ﴾

م قال كل دب في الأرض أسمر أو أسود إلا دب القطب الشمالي فهو أبيض و هكذا أرنب القطب والبوم وكل هذه بيضاء أوقريبة من البياض و والتعلب القطبي أبيض و والأرنب الذي يسكن الجبال العالمية فهدذا يتغير إلى البياض زمن الشتاء وهناك طائر يسمى (پسترميمن) وهذا خير مثال للحماية بالألوان فهو موافق لألوان الأحجار التي يقع عليها و يلازمها ولايقدر الانسان أن يميز سربا منه وهو في زمن الشتاء يلون بالبياض لأجل حمايته بمشاكلته للثاوج فهو يلون في الصيف بلون الأحجار وفي الشتاء بلون التلج لحماية أيضا

﴿ الغنم القطبية والسمور والغراب وألوانها هناك ﴾

م قال وهناك ( ثلاثة أنواع ) من الحيوان تخالف لون الثلج في تلك الأقطار ( أولها ) نوع من الفنم يسمى (غنم مسك) فهدنه لونها السمرة مع السواد فتستبين وتظهر وسط الجليد وسبب هذا أنه يعيش جاعات وليس لفرد منه أن يعيش وحده فاون السواد والسمرة الذي يظهرها وسط الثاوج ظهورا واضحا ضروري حتى يعرف كل خوف منها أصحابه ولوكان لونها كلون الثلج لضل القطيع وتفرق وافترسته المفترسات فهذا النوع بين نارين إما حياة عجية بالسمرة مع السواد ليتعارف أفراد السرب الواحد و يغتفر في جانب هذا أن ينفرد الواحد بعد الواحد ضالا الطريق أو مريضا فتختطفه المفترسات كالثملب القطبي . أما أفراد السرب فهي متعارنات لها حواس يعرفون مواقع الخطر فيفرون بالقطيع كله فيعيشون ويكثرون وامالون كلون الجليد به لايميز بعضها بعنا فتهلك كلها ، لاجرم أن أول الأمرين خبرها وهذا هوالذي حسل في الوجود ( النوع الثاني السمور ) فانه يحتفظ بفروته العظيمة الثينة الجيسلة السمراء في أيام هتاء (سيبريا) القارس ، وذلك لأنه يلازم الأشجار ويأكل من عارها وهو نشط و يختطف الطبور بين الأشجار فيقتنصها القارس ، وذلك لأنه يلازم الأشجار ويأكل من عارها وهو نشط و يختطف الطبور بين الأشجار فيقتنصها أنسى الأنطار القطبية الشيالية ولكنه دائما أسود ، ذلك لأمرين ( أولا) انه لاعدوله يغاجئه اذا تميز في وسط الثاوج ( الثاني ) أن فريسته وهي الجيفة لاتفر منه اذا أراد أكلها فلذلك حفظ له سواده ولم يغير ذلك وسط الثاوج ( الثاني ) أن فريسته وهي الجيفة لاتفر منه اذا أراد أكلها فلذلك حفظ له سواده ولم يغير ذلك وسط الثاوج ( الثاني ) أن فريسته وهي الجيفة لاتفر منه اذا أراد أكلها فلذلك حفظ له سواده ولم يغير ذلك كله لمنفحة الغراب نفسه ، ثم قال هذه المسائل الثلاثة من البراهين الدائم على ماذكرناه من أن الألون مقصودة

- اية الحيوان وهـ نده الحجة صادقة ومكذبة لمن يقولون ان البياض في الأقطار الشمالية من أحد ﴿ أَصْرِينَ ﴾ إما من تأثير البرد مباشرة على الحيوان . ولما من تأثير انعكاس البياض من الثلج على الحيوان . فهذه الأثواع الثلاثة عامتنا أن بياض الحيوان انما يكون لما ينفعه البياض و يحفظه في حياته . أما التي لاتحتاج الى حماية البياض أرتاك التي ينفعها السواد فانها تاون به ولاتاون بالبياض • ثم قال إذن سبب التغمير لا يرجع عقلا الى الامور الحارجة عن الحيوان بل هو راجع الى قوانين مختلفة تدور كلها حول حفظ الحيوان ومنفعته لاعلى الوسط الذي تعيش فيه حشرات تلون باون جنوع الأشجار وحشرة أبى دقيق التي تلون باون الأوراق الجافة . فلما أتمت هذا القول أخذ يقول ياعجبا أهذا كلام الحكاء بأوروبا في عصرنا . فقلت نم هذا هوالذي رأيته ونقلته وسأشرح هذا للقام إن شاء الله و بقيت حيا في سورة \_ قد أفلح المؤمنون \_ عند قوله تعالى \_ وماكنا عن الخلق غافلين \_ وهناك أبين هذا المقام بايضاح وأثبت لك الصورالتي رسمها القوم بالتصوير الشمسي فترى هناك ان شاء الله حشرات طائرات ثم انها تجثم على شجرة عتيقة فيخيل الرائي أنها عبارة عن غمن غليظ من الشجرة قد كسر أعلاه حديثًا . وما ذلك إلا أن همذه الحشرة قد خلفت بحيث أكون على هذه الحال لثلا يعرفها قانسها من الطيور آكلات الحشرات . وهكذا ترى هناك صور حشرات ألوان أجنحتها تشـبه تمـام المشابهة ألوان الأوراق الجافة حتى لايفطن لهـا آكل الحشرات • وهكذا بعض الحشرات من أبي دقيق الذَّى تراه هناك مرسوما على الشجرة وهو لايتميز من أزهارها التي تأون بأونها . كل ذلك سترا. إن شاء الله ولايسع المقام ذكره هنا . فقال الحديثة الذي بنعمته تتم المسالحات ﴿ بِيانِ أَن هذا معنى قوله تعالى \_ مامن دابة إلا هو آخذ بناصيتها الخر ﴾

فقلت أليس هذا يكفيك في معنى قوله تعالى على لسان هود ... إلى توكات علىاللة ربى وربكم مامن دابة إلا هو آخذ بناصيتها إن ربى على صراط مستقيم ... ه فانظر إلى التعبير بربى وربكم فهو مهبى هود ومهبى قومه وهو مهبى كل حيوان وحافظه وهو على صراط مستقيم أى هو عدل لايجور والجور هنا اعطاء الحيوان مالاينفعه أومايضرة ه فاوأنه أعطى السمك الذى في قاع البحرلون الذى عند سطح الماء فكان في ظهره زرقة مع سواد أوخضرة لامتاز بهذا اللون فتعرض المهلكات ولاأعطى السمك الذى عند سطح الماء ما أعطاء المسمك الذى يعيش في قعر الماء في البحار الحارة التي يكون قاعها مزدانا بجمال الحيوان والنبات لامتاز هذا باونه البراق البهيج عند سطح الماء فرآه مافوقه من الطيور المائدات وماتحته من السمك المفترسات ، إن ثبت بالمغ الذى نشر اليوم في أنحاء أورو با وأمريكا واليابان وجيع العالم الانساني أن هذه الآية يفسرها عكمة الحكاء وعلم العلماء و يضعف عن فهمها أكثر رجال الدين في البلاد الاسسلامية الذين لم يعرفوا نظام ربهسم واكتفوا بايمان المجائز و وهكذا أكثر المتعلمين بمدارس مصر والثام والعراق وأورو با وأمريكا واليابان فان هؤلاء كالفقهاء في الاسلام والفرق بينهما أن الفقيه يقول هذا فعل الله و وهؤلاء الذين أخذوا واليان فان هؤلاء كالفقهاء في الاسلام والفرق بينهما أن الفقيه يقول هذا فعل الله و وهؤلاء الذين أخذوا البياض وأن الرمل في الصحراء أثر في الجل والأسد فعل ألوانهما كألوان رمال الصحراء وقد ظهر الك بطلان ظك كاه بالبرهان

﴿ العرش والرجة والعلم ﴾

قد جاء في أوّل هذه السورة أنه مامن دابة في الأرض إلا على الله رزقها وأن كل ذلك في كتاب مبين وأن عرشه على الماء و وجاء في سورة أخرى الذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم ويؤمنون به ويستغفرون للذين آمنوا روتا وسسعت كل شي رحة وعلما فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيك وقهم عذاب الجيم الدين يحملون العرش أي الملك والذين حول العرش هم المدبرون لحذا العالم من العوالم

المجرّدة عن المادّة والعوالم المادّية كأرضنا ترى فيها نفوس صغيرة في أجسام انسانية لنزداد علما و بعضهايرتتي الى أن يصير معأولتك المجرِّدين عن المادَّة من الملائكة ويدبرون كتدبيرهم كلُّ بقدر. • فهؤلاء الملائكة يسبحون بحمد رجهم ويؤمنون • والتسبيح يرجع لمعرفة أن الله مترفع عن المادة ومايناسها وعنسائر المخاوقات . والتحميد لاحقيقة له إلا بادراك الحقائق فأن الحد أنما يكون على نعسمة ، والنعمة أن لم تعرف فلا حد عليها . وكلَّما كان الانسان أوالملك أكثر علما كان أكثر حدا . والحد جاء في اسم سيدنا محد عَلَيْنَ وَجَاءً فَى قُولُ المُصلَى قَبْلُ كُلُّ مَكْتُو بَهُ ﴿ اللَّهُمْ آتَ سَيْدُنَا مُحَدًّا الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاما مُحُودًا الذي وعدته ﴾ فذكر الحد وتـكراره ق الصلاة والدعاء كله راجع للعلم فلاحد إلا على علم والمجهول لاحد عليــه . فهؤلاء الملائكة يسبحون بحمد ربهم وهم علماء بما حدوا عليه وهم مؤمنون لأن الحد لا يكون إلا مع اعمان ولكون المؤمنين شاركوهم في الايمان العام أخذوا يستغفرون لهم ويقولون \_ ربنا وسعت كل شيَّ رحة وعلما \_ • فياليت شعرى كيف نعلم أن الله وسع كل شئ رحة وعلما إلا بمثــل ماذكرناه • وتجب من ذكر الرحة مصحوبة بالعلم لأن الرحيم الجاهل لايقدر أن يضع الأمور في مواضعها فيعطى السمك الذي عند سطح الماء لون المرقش المزين الذي في قاع البحر الحار فيموت السمك فريسة هذا النقش والتصوير والتزويق ويعطى بجهله ألجل لون الطاووس وكذلك الأسسد فيهلك الأؤل بالحيوانات المفترسة والثاني بفرار الغزلان والبقر والجاموس والغنم والمعز اذا رأينه في عرض الصحراء . فالرحة لاتكون إلا معالعلم والرحة بلاعلم حماقة وهذا المعنى هوالمذكور هنا وهو قوله \_ إنّ ربي على صراط مستقبم \_ ولن يكون على صراط مستقيم أي عدل إلا اذا عـلم طرق المنافع والمنار فأعطى الأول ومنع الثاني . فقوله هناك \_ ربنا وسعت كل شئ رحة وعلما \_ يقرب من قوله هنآ \_ إنّ ربي على صراط مستقيم \_

فقال صاحبي ملمعني قوله في أوّل السورة كلّ في كتاب مبين \_ بعد ذكرأن كل الدواب عليه رزقها هل الكتاب الذي كتب فيه كل شي اطلعنا عليه وأبان لنا شيأ من تلك العلوم . فقلت كتاب الله ولوحه المحفوظ لايعرفه إلا هو ومن يريد تعايمه ولكن هذا الكتاب له آثار . فقال ومامى الآثار . قلت انظر الى التصوير الشمسى • ألست ترى الناس يصوّرون الجبال والأنهار والـكواكب والمزارع والحصون بالتصوير الشمسي فيعرفونها معرفة عامّة . قال بلي . قلت فهل الصورة الشمسية فيها من ايا الأصل من كل وجه . قال • كلا . قلت هكذا هنا ان الله وان لم يطلعنه على اللوح المحفوظ أطلعنا على السورة المنطبعة في الأرض منه • فهذه الطوائف الحيوانية والنباتية التي قرأت بعضها هنا وفها تقدّم في هــذا التفسير والتي ستقرؤها ان شاء الله في سورة \_ قد أفلح المؤمنون \_ اذا درسناها حق دراستها أرتنا جال ذلك اللوح المحفوظ فان الاتقان في الصنع بحيث ترى الفأر والأسـد والجل وطوائف الحشرات والسمك كل واحد منها قد أعطى مابه حياته . ذلك كله نظام وترتيب . والنظام والترتيب أنما يكون من العلم . فالعملم والحكمة الهبوآن عنا الحفوظان عند الله قد ظهرا في هذا الوجود و بانا أيما تبيان لمن يدرسون '. أما الدين يعيشون وهم ساهون لاهون مكتفون بقشور العلوم و بما نالوا من شهادات من مدارس عالية فأولتك ر بما كان غرورهم بعلمهم القليل يحملهم على انكار مالم يعرفوا والتظاهر بالانكار ليدفعوا بذلك الانكار والتكبر الخزى والعار أمام الذين يعلمونهم فاذا ستاوا في مثل هذا المقام قالوا هذه أشياء يقتضيها الوسط والبيثة وأحوال الجوّ وهكذا واعلم أن الله عز وجل جب أكثر النوع الانساني عن معرفة هذا وأمثاله رحة منه بهم كما قدّمت في أوّل المقال ولوأنهسم عرفوا ذلك لسكروا ولانبهروآ فسكان فرحهم عظيما كسكن الله برحته شسفل الناس باطعام أنفسهم و بملابسهم و بعداواتهم وأعمالهم فهم في شغل شاغل . كلُّ ذلك ليقوَّى عقولهم حتى يستأهلوا لمعرفة همـذا الوجود ولوعرفوه الآن لذابت أكثر النفوس فهو هنا حجبها ليقو يها ولايعطيها من العلم إلا بمقدارعلى حسب قابليتها ، فاذا رأيت زيدا يحقرهنه المسائل فلاتجب لأنه الآن يربى بالنقم والنم والعز والذل والفقر والنبى لتتربى نفسه فى الصيف والشتاء والحريف والربيع فتشتد وتقوى حتى اذا فارقت روحه بدنه استحق من العلم على مقدار ما استعد له خجب الناس عن العلم لم يكن بخلا ولكنه يحرمهم منه الى أمد معلوم لمنفعتهم لاغير واذا رأيت نفوسا متعطشة الى هذه المعارف والت بعضها فاعلم أنها استحقت ذلك ، ذلك هوالصراط المستقيم والحديثة رب العالمين

﴿ التسبيح والتحميد ﴾

استیقظت قبیل غِریوم الأحد ۳۹ یُولیوسنة ۱۹۷۷ فَطْرَلَی أَن هذا المُوسُوع یعوزه التمام فهاأناذا ذا کر ما انشرح له صدری تتمها للقال فأقول

لقد علمت أن الألوان جُعلت لحاية الحيوان فما تقدّم وفما سيأتى في سور أخرى فاعجب لذلك واعجب لقوله تعالى \_ وان من شئ إلا يسبح بحمده ولكن لاتفقهون تسبيحهم \_ من هنافليقرأ المسامون التسبيح والتحميد ، التسبيح تنزيه ، والتحميد آثار النم ، هـذا هو مقسود التسبيح ، أمرنا بالتسبيح في صاواتنا وسبحنا في الركوع وسبحنا في السجود في كل واحد (١٩) من وحدنا في الرفع والاعتدال فقلنا ﴿ ر بنا لك الحد ﴾ وحدنا في أوّل الفاتحة في كل صلاة فنحن قوم حمادون ونحن الذين قبل لنا \_ فسبعان الله حين تمسون وحين تصبحون ، وله الحد في السموات والأرض \_ وجاء في سورة يونس السابقة قوله تعالى \_ وآخر دعواهم أن الحدالة رب العالمين \_ هـذا المقام هو سر التسبيح وسر التحميد الذي لانفهمه بحن سبحنا وتسبيحنا لفظى . وحدنا وحدنا لفظى . فاذا لم نتبع اللفظ معناه كنا ضالين . ومعنى الحد ومعنى التسبيح يظهر في أمثال هذا المقام مقام الألوان . الله أكبر جل الله وجلت الحلمة . اللهم انك أنت الذي أبرزت هذه الأشكال الحيوانية الآتية صورها فها سيأتي وأنت الذي رسمت عليها تسبيحك وحدك . فبالأول نزهناك عن العبث في صنعك والبعد عن الصواب في خلقك . لقد كسوت الحبوانات أكسية لونتها بألوان خاصة فسكانت وقاية لها . فألبست الدَّب في الأقطار الشماليسة قياء أبيض وخلعت على الزنبور حلة مزركشة مزوقة براقمة يراها الناظرون وحبوت سكان الصحارى من الدواب ألوان رمالها وأفضت بنعمك على تلك الخاوقات التي مي في كلاءتك وزينت بعض الحشرات بزينة تشبه زينسة حيوانات من نوعها وبهذه المشابهة أوهمت أعداءها أنها لها سلاح كسلاح المشبه به اقتصادا منك فعملك ولطفا منك يمخاوةاتك ورحة بها فحميتها من أعدائها بمجرد المشابهة الاونية كما له سلاح من نوعها كما سبأتي صور ذلك فها سيأتي من مجلدات هذا التفسير في محله إن شاء الله . واذا رأينا حشرة كزرق الطير . وإذا رأينا طائرًا ليُّليا يسمى (سكانك) في أمريكا الشمالية قد ازدى لونه وجمل شكله فصار في الليل ظاهرا واضحا وقد طال ذنبه الأبيض الزامي الذي هو علم له يرفعه ليعرف • أقول اذا رأينا هـذا وذلك فاننا نقول اننا نزهنا الله بعقولنا لا بألفاظنا فقط . نزهناه عن العبث أي العبث في وضع هذه الألوان وهذه الأشكال فترى أن شكل زرق الطير للحشرة للذكورة أعا جعمله الله وقاية لهما فليس همذا ازدراء واحتقارا ولهوا ولعبا بل الحكمة أصبحت معروفة لنا فان الطير لايشك في أن هــذا زرقه فيصدّ عنه فيكون هذا الشكل رحة بالحيوان فاذا سمعنا الله يقول \_ وماخلقنا السهاء والأرض ومابينهما باطلا ع ذلك ظنّ الدين كفروا \_ فذلك لأن الذين إ كفروا بالله يقولون إن العالم جاء بالمصادفات والامتزاجات وهكذا ظن جميع الجهال وجيع المتعلمين تعلما ناقسا ولكن الدين انبعوا الأنبياء منهم يؤمنون ويسدقون ولكنهم لايفقهون الحقائق ويخطرهم أن هذا العالمباطل ولكنهم يدفعونه بإيمانهم وتصديقهم والايمان غيراليقين . وهكذا نقول في الطائر المذكور الآتي شرحه في ا الجلدات الآتية إن شاء الله تعالى • تقول إن هـذا الطائر الأمريكي قد أعطاه الله سلاحا وحو أنه ينشر رائحة

كريهة بها يدفع كل هاجم عليه فجعل الله هــذا الديل الطويل البهج الجيل الأبيض ليكون علما له يرفعه فتراه الطيور الكواسر فتغر منه ولاتقر به لأنه نشرعلمه يقول أنا البطل المغوار أنا الليث الكرار أنا الذي أدفع أعداكى بسلاح عجيب النشأة غريب . قلدني الانسان فاخترع الغازات الخانقة والمعمية فأنا أوّل من حارب الأم بالغاز السَّكريه شمه وأعدائي من الحيوان ليس عنسدها وقاية تقيها على أنوفها من رامحتي الـكريهة كما استعمل جيوش الحلفاء أكنة على أنوفهم في الحرب الكبرى وقاية لها من غازات الألمان الذين قلدوني في اختراعي فلي السبق عليهم في هـنه الصناعة . اذا فهمت هذا فهمت معنى قوله تعالى \_ وان من شيّ إلا يسبح بحمد . فيعل التسبيح ملتبسا بالحد وهذا هو الحق فان الحشرة التي على لون زرق العلير قد كتب على بدنها مانسه ﴿ أَنَا أَنزِه الله عن العبث في وضعي على هيئة قذرة فلم يجعل هذا عبثا واتما جعله لمنفعتي ﴾ فقول الحشرة إن هذا الوضع ليس عبثا وانه لمنفعتها تضمن التسبيح والحد معا لأن النعمة هنا مي الوقاية من الحلاك والوقاية مرتبطة بهمنّا الشكل القذر فقذارة الشكل بها النجاة فمتى قلنا بها النجاة نزهنا الله عن العبث وصارت له منة على الحيوان فالتسبيح هنا ملازم للحمد . فهذا هو سر ... وأن من شئ إلا يسبح بحمده .. فالتسبيح هنا مع الحد لا ينفصل أحدهما عن الآخر . فهذا الشكل أفادنا الأمرين معا تنزيه الله عن العبث وفضله على عباده • ومثل هذا نقول في الطائرالأمريكي فرائحته الكريهة التي يطلقها على عدَّره ه شئ قذر والله لم يخلق هذا القذر الكريه الرائحة عبثًا بل جعله وقاية لمن الصف به خصــل ﴿ الأمران ﴾ تنزيه الله عن العبث في وضع هذا القدر المسكروه الرائحة والمنة والنعمة على الحيوان . فالتسبيح والتحصيد متلازمان وهذا يفهمنا معنى قوله تعالى في سورة يونس قبل هذه \_ دعواهم فيها سبحانك اللهم \_ الى قوله - وآخر دعواهم أن الحديثة رب العالمين - فهذا المقام فتح لنا باب فهم ذلك على قدر طاقتنا البشرية . إن تسبيح أهل الجنة وتحميدهم ليس كتسبيحنا ولا كحدثاً بل هم يسبحون و يحمدون بطريق الالهام كما ورد في الآثار انهم يلهمون التسبيح والتحميد كما نلهم محن النفس فالتعبير بالالهام يفيد أن ذلك التسبيح وذلك التحميد قد ظهر الآن في هذا التفسير شعاع نور منه فان ألوان الطيور وأشكالها وهكذا كل حشرة وكل حيوان جميعها امتزج فيها التسبيح بالتحميد ولكنه معقد غير معقول إلا لقليل من الناس واذلك قال لنا \_ ولكن لاتفقهون تسبيحهم \_ إن تسبيحهم مندم في حدهم . إن هذه الموالم كلها عبارة عن كتاب كتبته بيدى يعل دلالة أوضح من دلالة ماتكتبونة بأيديكم وماتتلفظونه بألسنتكم ولكنكم تقصرون عن ادراك ذلك وأنتم في هدنه الأرض ولايفهم بعضه إلا أناس اخترتهم لذلك وهم الذين قلت فيهم ـ اعما يخشى الله من عباده العلماء \_ ولايتم الفهم إلا بعد الموت لأولى الألباب ولذلكم جعلت تسبيح أهل الجنة منسولا عن حدهم والتسبيح على قدر التحميد أريد بذلك أن المعانى المعقدة عليكم والمعاني الخبوءة في جدم الصور والأشكال التي هي حَرَوفي وكلياتي التي خفيت عليكم وأنتم هنا فلانفهمونها هي التي ستظهر لأهل الجنة فيعقاونها بطريق الالهام فتفصل لكم الأشياء تفصيلاكما فسلت الحدهنا عن التسبيح بحيث تعقاون جمالي وقد قو يت أرواحكم خملت ذلك فسأرت في لذة لايحلم بها ولايقدر على تحملها أهل الأرض . هذا تحقيق بعض المعانى في قوله تعالى \_ ولكن لاتفقهون تسبيحهم \_ الممترج بالتحميد بخلاف أهل الجنة إذ يسبحون و يحمدون بالفهم والعقل لا يمجرد اللفظ كما تفعاون . هذه مي المعاني التي خبأها الله في صورالحيوانات التي تعيش بين ظهراً نينا فهو آخذ بناصيتها وهي أنفسها تسبيح وهي أنفسها حد وبحن اليوم لانعقلها وسنعقلها بعد الموت و إواعر أن إهـ ذا التفسير فتح لباب هـ ذه المعانى وسيكون في هذه الأمّة حمادون ومسبحون بطريق العلم والحسكمة ويكونون نورا للناس وتسكون هذه العوالم في نظرهم جنة عرضها السموات والأرض وأى جنة وأى لدة أبــتى وأرقى وأعلى من الوقوف على الحقائق التي ستــكون نورا لنا في هـــنــــ الدنيا و يوم القيامة نهتدى به لعاوم أعلى والعاوم مي حقائق التسبيح والتحميد

اذا علمت هـذا علمت كيف أمر المسلم بالا كثار من التسبيحات والتحميدات بكرة وعشيا و ولماذا يقول والتحميدات بكرة وعشيا و ولماذا يقول والتحدد الله الله عنها لما سألته خادما كما في البخاري ( اذا أخدتما مناجمكا فسبحا ثلاثا وثلاثين وكبرا ثلاثا وثلاثين في ثم ذكر أن هذا خبر لهما من خادم و أليس ذلك معناه أن العلم هو اللذة القسوى و فاذا كان الخدم والحتم فان هناك ماهو خديد لسعادة الانسان وهي ادراك الحقائق الدات كالبقاء فيها وكالتلذذ بالمال والخدم والحشم فان هناك ماهو خديد لسعادة الانسان وهي ادراك الحقائق الذي دخل تحت التسبيح والتحميد والتكبير وذلك كه مخبوء في العوالم التي نشاهدها أمثال هـذا الطائر الأمريكي وهو بدن مركب من أجزاء أوكة مركبة من حووف دلت على معان لا يفهمها إلا الخاصة ولا يفهمون منها إلا قليلا وفهمها هو عز الدنيا وعز الآخرة وسعادة الروح وسعادة البدن وهـذه الكلمة من كلت مي المذكورة في قوله تعالى ـقل لوكان البحر مدادا لكلمات ربى لنفد البحر قبل أن تنفد كلات ربى ولوجئنا بمثله مددا فيها أنت ذا أيها الذكي أخنت تقرأ في هـذا التفسير بعض كلات الله في اللوح المفتوح أمامك وهو هذه الدنيا وأكثر الناس حواك لا يعلمون والحد الة رب العالمين

﴿ للتعلمون تعليما أورو بيا في الشرق يجهاون حقائق العلم في أورو با وفي الاسلام ﴾

تبين الى من هذا المقال فى تفسير قول هود \_ إنى توكات على الله ربى وربكم مامن دابة إلا هوآخسة بناصيتها الخ \_ أن كل دابة لاتعطى لونا ولاشكلا إلا لمنفعتها بحسب الاستقراء حديثا وهاك ما كتبه العسلامة (روبرت برون) فى كتاب موسوعات العاوم المتقدّم ذكره قال ماترجته فى صفحة (٢٨٤) من المجلد الثانى القد كتبنا فى مقال سابق من صفحة (١٩٨١) الى صفحة (١٨٧) (أقول هى المقالة التى استخلصنا بعضها هنا وستذكر فيا بعد) فى الألوان الحافظة للحيوان واجتهدنا أن نلقي هسعاعا من العلم ووضوح الحقيقة فى المقصود من هذه الألوان الخاصة وفى أصولها من حيث انها بها يختنى الحيوان عن أعداله الآكلات له وعن فريسته التى لابتلهمن اصطيادها و ولقد أبنا هناك كيفكان موضوع الألوان متسعا متشعب الأطراف فى العلبيعة وكيف ان ماكان يظهر المناس من الألوان انه للزينة والزخرف (١) حيناكنا نبحث الحيوان وهو عبوس فى أقفاصنا (بريد أمثال العالووس) (٢) وحينا نلاحظ صورته فى دار التحف) ظهر الآن انه خطأ محنوس فى أقفاصنا (بريد أمثال العالووس) (٢) وحينا نلاحظ صورته فى دار التحف) ظهر الآن انه خطأ محن وضلال مبين لأن تلك الألوان جيعها لحفظ كيان الحيوان والمحافظة عليه اذا درسناه وهو فى وطنه الأصلى أورأيناه وهو جام الم المقاحة وقد انخذ شكلا به ينجومن خطر الهجمات و انتهى بايضاح قليل معند مدارة وهو عام المعتارة وقد انخذ شكلا به ينجومن خطر الهجمات و انتهى بايضاح قليل مدارة و المناه وهو عالم المناه والمناه وهو عالم المناه وهو عالم المناه وهو عالم المناه المناه وهو عالم المناه وهو علم المناه وهو عالم المناه وهو عالم المناه والمناه والمناه المناه والمناه والمناه المناه والمناه والمناه والمناه والمناه المناه والمناه والمناه والمناه والمناه والمناه المناه والمناه والم

وهذا القول يفيدنا فاتدتين ﴿ الفائدة الأولى ﴾ ان الناس فى غفلة معرضون عما حولهم وأن المتعلمين فى بلاد الشرق الذين قرق الغة أولغتين مع بعض العاوم هؤلاء هم كأكثر فقهاء الاسلام وهؤلاء عن قال الله فيهم سوان تطع أكثر من فى الأرض يضاوك عن سبيل الله إن يتبعون إلا الظنّ وان هم الا يخرصون ساما ظنّ هؤلاء المتعلمين تعليا أورو بيا فانه اتجه بغرور الى أن ما أخنوا فيه شهادة من مدارس أورو با هوالعلم كه وهم فى الوقت نفسه يجهلون حقائق العاوم عند الاورو بيين فأكابر علمائهم فى العاوم الطبيعية قد رأيت النق نص مانقلته عنهم وانهسم يعيبون الذين يكتفون من الحيوان بظواهره ولا يتقاون حقائقه وأما ظنّ الفقهاء فظاهر انهم يتركون النظر فى هذا العالم ظانين انهم عرفواكل شى فالأقلون منهم كفروا لقلة علمهم والآخرون جهاوا مايطلبه الايمان ولوأن الطائفتين كانوا غير مخدوعين لدرسوا وحققوا فالكفرى الأقلين للنرور والجهل فى الآخرين للغرور وهاهى ذه عاوم أورو با التى نقلناها عن حكائهم فى عصرنا فأعداء الشرق هسم الفقهاء الغافاون ومتعلمو المصرالمغفلون فالفقهاء بادعائهم نصرالدين قد هدموه وهم غافلون والمتعلمون تعليا أورو بيا بتركهم الدين واحتقارهم كل دين أعربوا عن جهلهم بعاوم ساداتهم فى أورو با ه ويقول الله فى

الطائفتين \_ فرحوا بما عندهم من العم وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤن \_ وهذا تمام الفائدة الأولى و الفائدة الثانية ) ان هودا عليه السلام كان يناوئه قومه و يعادونه وهكذا سائر الأنبياء فهؤلاء كلهم قد آذتهم أنهم فقال لهم هود أنا لا أخاف منكم \_ إنى توكات على الله ربى ور بكم \_ واحتج على ذلك بدليل وهو أن الله آخذ بناصية كل دابة فان وقع بى مكروه فهناك أحد ﴿ أمرين ﴾ إما أنه ينجيني منه واما أن ذلك المستون ببيا على السان نبينا على إما أنه ينجيني منه واما أن ذلك المستون ببيا على السان نبينا على إلى الله المناه والمناه بعتمد في المستور حسنى والقتل في سبيل الله حسنى وهذا هومعنى التوكل أى ان الانسان بجهد في علمه والنتيجة تسلم لله وتكون هى نبيرا للانسان بحسب حاله كما اننا رأينا الطائر الأمريكي قد جعل المكروه من رائحته والحبوب من شكله الزاهر كلاهما لحفظه وكما رأينا تلك الحشرة التي شكلها شكل زرق من رائحته والحبوب من شكله الزاهر كلاهما لحفظه وكما رأينا تلك الحشرة التي شكلها شكل زرق هذا هو الذي يقصده هود عليه السلام • يقول إن الله تكفل بالحيوان وجعمل المكروه والمحبوب لمنفته فها أناذا أتوكل على الله وأقول ان المكروه والمحبوب نافعين للحيوان هو نفسه الذي قدر لى المكروه والمحبوب نافعين للحيوان هو نفسه الذي قدر لى المكروه والمحبوب نافعين للحيوان هو نفسه الذي قدر لى المكروه والمحبوب فالأول المذتى في الحال والثاني للذي في الاستقبال وهذا هو فبالقياس على الحيوان يكون المكروه كالحبوب فالأول المذتى في الحال والثاني للذي في الاستقبال وهذا هو قوله \_ إن ربى على صراط مستقيم \_ اه

﴿ زيادة ايضاح \_ إنّ ربى على صراط مستقيم \_ )

أنه يربينا على صراطه المستقيم وهو يهدينا الصراط المستقيم كما قال تعالى \_ وانك لتهدى الى صراط مستقيم ه صراط الله \_ فقول المسلم \_ اهدا الصراط المستقيم \_ يريد صراط الله الذى له ما في السموات وما في الأرض يدبرهما بالقسط والعدل فيجعل الفار أسود والزنبور أحر والطائر الليلي الأمريكي فيما نقدم أبيض ذا ذيل طويل والحية والفيت بلون الرمال ولا يجعلهما كالطاووس وهكذا مما لانهاية له يفعل ذلك على صراطه المستقيم فلوعدل عن هذا الصراط لفنيت الفيران بظهور ألوانها ليلا ولولم يعط الزنبور حلته الدالة على ماله من سلاح لهجمت عليه الطيور الآكلات للحشرات وهكذا مما علمته م هذا فتح لنا سر القضاء والقدر م القضاء والقدر سر هما محجوب عن الناس جيعا لأننا في الأرض محبوسون وما أونينا من العلم إلا قليد وليس ذلك بخلا من الله كما لم يكن منع اعطاء الفار لون الطاووس بخلا منه بل ذلك منة منه وفضل ولكن ماذكرناه هنا فيه بصيص من نور ذلك السر"

ذلك أنه جاء في سورة الأنعام .. سيقول الذين أشركوا لوشاء ألله ما أشركنا ولا آباؤنا ولاحر منا من شئ كذلك كذب الذين من قبلهم حتى ذاقوا بأسنا قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا إن تقبعون إلا الظلق وإن أنم إلا نخرصون عن قل فلله الحجة البالغة فلوشاء لهدا كم أجعين .. الله أكبر جل الله وجل العلم وظهر بعض السر وأذن الله بارتقاء المسلمين و بعلق كعبهم في العلوم . إن هذا التفسير منحة من الله . ذلك أن أبواب العلم اليوم قد فتحت ومن أجلها مانذكره في هذا المقام . ذكر الله أن الذين أشركوا سيحتجون باقضاء والقدر على صاحب الرسالة و يقولون اذا كان كل شئ بمشيئة الله فلم هدا الوعيد والانذار على الكفر والذنوب ومنهم أكثر المتعلمين اليوم والجهلاء فأجابهم أولا بالتهديد بأنهم يذوقون البأس كأمنالهم من الأم وثانيا يصفهم بالحرمان من العلم ولوكان عندهم علم لهداهم والعلم شئ والظن شئ فالعسلم اليقيني هوالنظر في وثانيا يصفهم بالحرمان من العلم ولوكان عندهم علم لهداهم والعلم شئ والظن شئ فالعسلم اليقيني هوالنظر في هذا الذكورة . إن الناس في مستقبل الزمان سينالون حظا عظيا من علوم الحيوانات وغيرها وهنالك يعرسون بالعلم والحكمة أن الله لم يعط حيوانا لونا ولاهيئة إلا جعسل ذلك نافعا له وعنسد التحقق من هذا العلم والحكمة أن الله لم يعط حيوانا لونا ولاشكلا ولاهيئة إلا جعسل ذلك نافعا له وعنسد التحقق من هذا العلم والحكمة أن الله لم يعط حيوانا لونا ولاشكلا ولاهيئة إلا جعسل ذلك نافعا له وعنسد التحقق من هذا

يزول الاعتراض بالقضاء والقدر لأن القبح والحسن وغيرهما كلها لمنفعة نفس الحيوان فهسدًا هوالعم وهذه هي الحجة البالغة التي كتبها الله لنا بمخلق صور الحيوان ولست أقول لك ان هذا كل الحجة بل هو فتح لبابها يجيب الله كل سائل متكل على القضاء والقدر بأن العسم هو الذي يعرّفه صراط الله المستقيم ومتى علم الناس أدركوا بعض حجة الله البالغة وأي حجة أبلغ من خواص الحيوان ومجائبه

ظهر مما تقدّم ومما سيأتى فى سورة المؤمنون أن كل حيوان يجب أن يكون على ماهو عليه والا لهلك فههنا أمور ﴿ الأوّل ﴾ أن لكل حيوان شكلا ولونا لايصلح لغيره ﴿ الثانى ﴾ أن هذا هوالعدل وسواه ظلم لأنه يترتب عليه هلاك الحيوانات ﴿ الثالث ﴾ أن النقص لافرق بينه و بين الكال والحسن والقبح كذلك فكل ذلك لبقاء الحيوان فيكون نقصه بالنسبة لغيره كالا بالنسبة له ، هذه هي ججة الله البالغة هدانا الله الى أوائلها فى هذا التفسير ، هذا صراط الله المستقم فكيف يكون صراطنا نحن فى قوله لنا

﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾

﴿ بهجة الأنوار في عجائب الحيوان ﴾

يظهر لى أن هذه الدنيا لانهاية لجائبها ولاغاية لبدائمها . ها ناذا ألمعت الى ماستقرؤه في سورة .. قد أفلح المؤمنون .. من عجائب الألوان في الحيوان و بعد ما كتبت ذلك عثرت على أمر بدهش العقل و يحير اللب ستقرؤه في سورة الرعد عند قوله تعالى .. وفي الأرض قطع متجاورات وجنات من أعناب .. سترى هناك أمراعجا ، ذلك أن من النبات ماهومفترس لا يتغذى من التربة ولا يتعاطى خلاصة النبات كالغزلان والجال بل لا يأكل إلا اللحم أوالحشرات وله طرق خاصة لصيدفر يسته ومنه ما يسمى (بالنبات الجزار) لأنه مني وقعت فريسته في قبضته لم تفلت منها بل يفترسها وسلاحه في ذلك (أمران) حسن ألوانه مع الجال ومقدار من العسل موهوب له من الله ، فهذان أعطيا له ليكونا سببا لخداع الحشرات فتسرع اليه فتكون غذاء وهناك ترى صور تلك النباتات وشرحها

أيس هذا من قوله تعالى مامن دابة إلا هوآخذ بناصيتها . أخذالله بناصية هذه الدواب النبائية الملع عليها فعل أنها لاقوة لها لتنتقل بها من الأرض و فحاذا فعل لها و أمرالحشرات أن تطوف حولها وأعطى هذه الدواب المذكورة من نعمه عسلا ومنظرا حسنا ليكونا سببا في دخول هذه الحشرات في المذبح فلاتخرج منها واتما تدخل في ضمن غذاء ذلك النبات و اللهم إنا نجب من صنعك وحق لنا أن نجب و أخنت بنواصي كل دابة و يعيش أقوام و يموتون من أهمل الأديان ومن الملحدين وأكثرهم يغفلون لا يغطنون و يسمعون أن ذلك النبات يفترس الحيوان فيمرون عليه من الكرام فلالمتدين يدهش اللك ويكون سببا في بحثه وسعادته وجمال العلم في قلبه ولا الملحد يعقل كيف خلق هذا وكيف سهلت له الأسباب

حتى حظى بغذائه بدون انتقال وعذب الانسان والحيوان في طلب الرزق ولم كان اليذل مقدرا بمقدار الحاجة عجز النبات الحيواني عن السي فأرسل له ما يأكله بحيل خلقت فيه وأعطانا وأعطى سائرالحيوان قوّة فأ بعد مطالبنا على مقدار قوانا . اللهم اني أعجب لهذه الدنيا اختلفت أعمالها واتفق نظامها

﴿ حياة الأرضه ﴾

ثم إنى اليوم نظرت فيا قاله العلامة (مترانك) الذي أبدع في حياة النحل وألف في حياة (الأرضة) على وزن بقرة وهي دودة عمياً، و يسمون هذا النوع بالفلالأبيض أوالفل الأعمى والحقيقة أنها ليست بمَّل ولاهي بيضاء بل لونها جع بين البياض والكدرة وهو (الأغبس) من الغبس وقد عرفته (و بعبارة أخرى) لونها لون الأرض آلتي تعيش فبها وهي الآتية إن شاء الله في قوله تعالى \_ مادلهـــم على موتَّه إلا دابة الأرض تأكل منسأته الخ .. في سورة سبأ فأحببت أن أوجز في وصفها ليزداد علمنا بقوله تعالى ... مامن دابة إلاهو آخذ بناصيتها .. يقول هـذا العالم أن هذه الدابة عاشت قبـل الانسان مائة ألف ألف سنة وهـذا يحسب ظنه وظن علماء زماننا ، ويقول ان حضارة هذه الحشرة أقوى من حضارة النمل والنحل وقددرس هذه الحشرة علماء مشل (کونج) و (دنری سمیثمان) وغیرهما من فطاحل العلماء وهو حیوان یتراوح بین (۱۰٫۵) مليمترات طولًا وأغلبه لا يكون له أجنحة وهو بطيء الحركة ولايعيش في غير البــلاد الحارة ولايري الشمس لثلا يموت ولا يعيش إلا في الرطوبة وهو أنواع كثيرة فنه ماهو بناء يقيم هضابا فوق الأرض ومنه مايعيش في العراء ويمشى بين صفين من الجنود يحتمي بها من الأعداء ومنها مايفتك بالأشجار وقد تكون مساكنها تعاو فوق الأرض أربعة أمتار ومحيط قاعدتها (٣٠) قدما كأنها قالب سكر ومنها مايبدو كالقناطر نسبت فوق أعمدة متعوَّجة وقد يستطيع الفارس أن يمشي من تحتها . ومن مساكنها ماشوهد في أفريقيا الوسطى ولاسيا في (كنفوالبلجيك) حيث يبلغ العلو من ستة أمتارالي ثمانية أمتار . ومن عجب أن هذه الحشرة يظن العلماء أنها قد أعطيت علما بالكيمياء لم يعرف الناس فانها تعيش في أصقاع لا أثر الماء فيها ولا للحياة يقولون انها ربما أخنت (الأوكسوجين) من الهواء وجعته الى (الاودروجين) الذي تجده في غذائها النباتي ليتكون منهما الماء . ومعنى ذلك انها تقدر أن توجد الماء بطريقة كمائية عجز عنها الناس في الأرض . وهذه الحشرة لحا ملكة كما للنحل سترى رسمها ان شاء الله في سورة سبأً و بجانبها اللك فهي تملأ اليدوهو كالأنملة وحولهما الضباط المحافظون على حياتها والكشافة الصفار المحيطون بها وهناك الذين يطعمونها عند فمها والذين يتلقون بيضها عند مؤخرها ثم انها لانقوم من مرقدها حتى آخر أجلها وهناك جنود وعمال والجنود والملك والملكة لايتعاطين الطعام إلا عما تعطيه لهن العاملات اللاتي تشبه من النحل العاملات فيه وهي الشغالة ومن مجب أن تلك الملكة العظيمة يقوم بها الملك والملكة والعمال والجند في الظلام وقد تفتك بالأشجار والمنازل ولللابس والقرى ولولا الغل ومحار بتسه لها لأهلكت الحرث والنسل وأخر بت كثيرا من بلاد نوع الانسان . ومن عجب أن هذه الدولة يتربي تحت اشرافها وفي مدينتها في الظلام جماعات كثيرة ذوات عيون وأجنحة . فاذا ولي الخريف ودنا موعد المطر وتلك المخاوقات لم تزل في تلك القرية المحكمة السدّ المسدودة الكوى الكثيرة الجنود ذوى القوّة والبسالة اللاتي يبلغن خس عدد القرية . حنالك يحصل أم عجب لا يدري من أين جاء فيا هو إلا أن يرى الانسان هؤلاء الجنود (الذين وقفوا على الفتحات التي تأتي بالهواء ليلا ونهار الايتركون موقفهم لحظة طول السنة) قد تخلت عن أماكنها لحظة واحدة في كل باب وخرجت آلاف الآلاف من تلك الخاوقات ذوات الجناح والبصر خوجت همنه الخاوقات فرحات اذا هناك جماعات يعامن وقت خوجهن من العصافير والحيات والحررة والكلاب وسائر الحشرات لاسيا النمل فتهجم على هسده الفرائس التي خوجت في الجو كالعرائس لأنها قد أعطيت قوة الذكورة والانوثة بخلاف التي في المدينة فان الذكورة والانوثة

فيها قد صارت آثاراً لأعسل لها . فهذه العرائس تفتك بها هـذه الجيوش التي حضرت لتقتات منها وحكفاً بنو آدم يحضرون و يقتسمون تلك الغنيمة مع الحيوان فيجمع الانسان مايراه بالمجرفة و يأكله بعد التحميص أو يجنه بالسكر فيصير كاللوز و يبيعه في السوق كما في جزيرة (جلوه)

هذا ما أردت ذكره من هذه الأرضة التي لاتبقى ولاتذر حتى انها فعلت مالاحدّ له من عجائب التخريب فقد تأتى على الشجرة الكبيرة فتأكلها و يبقى هيكلها كما هو فاذا جلس أحد بجانبها واتسكاً عليها انهارت ووقعت كأنها دخان وذلك لأنها تحاذر أن يكون التلف ظاهرا فهى تأكل جيع ماتحت القشر وترققه ولهما كثير من المجائب عسى أن أذكرها هناك في سورة سبأ إن شاء الله تعالى ه وههنا يأتى المجب فغرجع الى الفكرة العامّة في هذا الوجود

﴿ نظرتي في هذه الدنيا ﴾

أرجع فأذكر لك أيها الآخ فسكرتى أيام الشباب فقد كنت أقول . هذا الوجود ان كان منظما فله إله وان لم يكن منظما فليس له إله . وصرت أقول فى نفسى ان هـذا الوجود اذا كان بسنع مبنى على تدبير وحكمة فاننا معاشر الأحياء نكون سعداء . واذا كان هذا الوجود عبارة عن مصادفة عمياء فالحياة هباء لاقمة لها

فلما اطلعت على مارأيته في هذا الكتاب وغيره ظهر لي مايأتي

لقد تبين في من صافع هذه الدنيا أنه عمد الى المادة وعلم أنها قابلة لما لانهاية له من الصور والأعاجيب فتلطف وابتدع كل وسيلة لسافغ النهايات المختلفة من الصور . فبينا نراه قد خلق حيوانا يأكل الحيوان والنبات اذا به قد خلق نباتا يأكل من الحيوان ويأكل من النبات كما تقدّم ، ألاتراه قد جع بين الفندين آكل ومأكول ويظهر لى أنه كما سحر عقولنا بما خلق من النبات الذي يأكل الحيوان وهو لم ينتقل من مكانه سحر عقول عوالم أخرى بخلقنا محن إذ جثنا نحن في الأرض وفينا المتناقضات ، فنحن يحتاج بعضنا لبعض في الشرق والغرب وكل لكل محارب فاذا اطلعت عوالم أخرى علينا أدهشها هنا الصنع الغريب فيقولهن قوم يحتاج بعضهم لبعض وهم يقتناون كيف يعيشون ، وهكذا يرون فينا أفانين الأخلاق وبدائم المدنيات واختسلاف الديانات ، وكيف كان فينا من لا يعسقل إلا شهواته ، ومنا من يدرس الدنيا كلها وهكذا فيجبون من متناقه انتا عجبنا من تباينات الحيوان والنبات

هــذا فيا نراه حولنا من هـنده الدنيا والمادّة التي نعيش فيها وفى أحوالنا العامّة . فأما أجسامنا نحن وعقولنا فأمرهما عجب ، فعل الله بها مافعسله بالمادّة وبالحيوان والنبات ، وذلك أنه كما عمــد الى المادّة على منها مادق من الدرات وماعظم من الجبال وهكذا الصلب والصخر ثم الماء والنور ، وكذلك خلق الموز والحنظل والحلووالمر" ، أعنى أنه استخرج من المادّة كل ما يمكن حصوله منها ، هكذا نراه خلق فينا المتضاد السغر والكبر والعز" والدل" والصحة والمرض والحزن والغرب

هذه هى صفات أجسامنا صفات تدل على أنه استخرج من أجسامنا وأرواحنا كل ما أ مكن حموله منها فهمى تفرح وتحزن وتمرض وتصح وتضعف وتقوى . إذن أجسامنا أشيه بالأرض فهمى مزارع فكما زرع فى الأرض الحلو والمر زرع فينا المحبوب والمكروه وكأنه سبصانه رأى من العسدل أن يعلمنا بكل ما نستعد له أى اله يفهمنا كل ماتستعد له أجسامنا وأرواحنا هذا هو فعل صانع العالم يستوى عنده محبو بنا ومكروهنا كما استوى عنده المر والحلب واللين فى الماذة والحواء والصخر ، إذن صانع هذا العالم يعدد أن يستخرج فينا كل شئ كامن فى استعدادنا أسوة بالماذة التى نعيش فيها ، هذا هو النظام الذى وأيناه منذه شنا فى هذه الأرض

# ﴿ إِذِنْ مَانتيجة هذا النظام ﴾

نحن الآن في الأرض قد حبسنا فيها وليست عقولنا هي المسيطرة لأنها محبوسة وانما يمكننا أن تتلمس الجواب مما عرفناه في همله الطبيعة . لقد جاء لنا وحي الديانات كلها بأن هناك عالم الآخرة وعالم الآخرة تظهر فيه أرواحنا بمظهرها الحقيق والذي جاء في الدين كلام اجمالي ونحن الآن نبيحث في طبائعنا فنقول لعل هذه الأرواح اذا خوجت من الأجساد ينفعها أنها ترىمزرعة الفرح والحزن والألم واللذة التحابتليت بها فىالدنيا فيكون ذلك لحسادرسا . ثم ان حيوانات الغابات تقل عندها الأمراض والشرورالتي ابتلى بها الانسان فكأن كثرة العطب تتبع الرقى والا لمكان الحيوان أرقى من الانسان . وكما اننا في الدنيا تسرّنا دراسة المرّ والحبلاء والعسناء والعواء ونرى في ذلك لنا حكمة . هكذا اذا متنا واطلعنا في تفوسنا على ماقاست من ألم وماأصابت من النة . وهكذا ما أحسنت من خير وما أساءت من شر . كل ذلك ليظهر له امزارع ومناظر تتأمّلها النفس فترى في ذلك درسا يعينها على رفي آخر في عوالم أخرى • ولعلنا اذا لم نجرّب الخيرّ والشر" والضر" والنفع والصحة والمرض هنا نجد أنفسنا في تقص هناك ونحس بجهـل عميق لأن الروح لم تدرس نفسها ولم تعقل ما كن فيها فتكون إذن جاهلة بحال نفسها وهذا الجهل يضرّ بها هناك . ورجما كانت بعض النفوس ستتولى ادارة بعض النفوس أوالعوالم بأمراللة تعالى كما قدّمناه في بعض هــذا التفسير عن العسلامة الرازى واخوان السفاء وعلماء الأرواح في أوروبا فر بما كان اتساف الانسان بالآلام واللذات يعطيه فهما لما يتصرّف فيه باذن ربه فههنا حالان آلنفس مكروه وعبوب كالمرض والموت والصحة والحياة فالذي ظهر لنا أن صانع العالم لما له من العلق والعظمة والكبرياء والبطش الشديد مع الرحة التي لانهاية ا لها . قد خلقنا ولم يبال باحساسنا بل نظر نظرة إلهية لانظرة يجارى بها حواسنا وعواطفنا . خلق الحواس والعواطف لأعمال في الحياة ولكنه هو نظر إلى ماهو أسمى . فانظر ماذا ترى . تراه يتلطف بالجنين في بطن أمَّه و يعطف عليه قلب والده و يخلق له اللبن و يحبب فيه المعلمين و يخلق الزراع والتجار والجنود . كل هؤلاء للحافظة بالرحة . ونراه يتلطف مع (النبات الجزار) المتقدّم فيعطيه العسل خاصة ويجمل لونه ليكون ذلك بابا لرزقه وفتحا عليه . هذا لطف عظيم ولكنه يأتى بعد ذلك فيقلب الوضع فيأتى للنبات من يقلعه والإنسان من يقتله أوهو يموت فأين هذه الرحة والعطف . إذن نقول نقيس ماغاب علىماشوهد وتقول اذا قتله أوأماته فمعناه انه جعله في مكان آخر بحال أخرى ثم أتبعه بالرحة التي كان يكلؤه بها في الدنيا واذن نقول . بهسذا نفهم الحديث الوارد في الرحة وانها مائة جزء وقد ادَّخ الله منها تسعا وتسعين في الآخرة وأعطى واحدة لأهسل الأرض بها يتراحم الانسان والحيوان حتى ان الفرس ترفع حافرها عن وإسها خشية أن تصديبه . هذه الآراء التي لاحظناها في هذا الوجود هي التي قد خبثت في قُوله تعالى \_ ونياوكم بالشر" وألخبرفتنة والينا ترجعون \_ أى اننا استخرجنا منكم كل ما كن فبكم من الشر" والخير كااستخرجنا من المادة كل ماكن فيها ثم انكم ترجعون الينا وقد عرفتم مافيكم من الصفات علما لانشوبه شائبة لأن أعظم العبلم ما كان باحساس ألحى نُفسه وتجربته هو نفسه . ويظهر لى أن نوع الانسان لا يكمل إلا اذا بلغ في العلم مبلغا به يستوى عنده الموت والحياة تبعا لسنة صانعه هــذا هو الحق . أما الانسان اليوم فهو لآيزال جهولا كفارا . إذن عمل الله تعالى هكذا

(۱) أب وأم (۲) زراع تجار وأطباء (۲) مكومات (٤) معلمون (٠) منافع عامة في المخلوقات الحيوانية والنباتية وغيرها (١) أعداء محاربون (۲) فتروذل ومرض (۲) اضطراب (٤) جهل (٠) الا ساد والحيوانات الذرية للعمى والطاعون والموت هـذان المجدولان وإن كانا ليسا كاملين قد تناو با على الانسان فهو حق ميت سسعيد شقى مريض صحيح . واذن الله تعالى من رحته التي هي أعلى من احساسنا قد أحيانا وأماتنا وأتى لنا بالمتناقضات وهـذا

انما جاء من طريق الوحى . أما من جهة العـقل فهو من طريق التمثيل والقياس فـكأننا تقيس ماغاب على ماشوهد لأن علومنا ناقصة لنقص هذا العالم الذي نعيش فيه بالنسبة الى غيره

﴿ شرف درس الحيوان ونظام الدنيا ﴾

أماى الآن كتابان من كتب الفرنجة أحدهما (علكة الظلام) المسمى أيضا حياة الأرضة المترجم حديثا الى العربية الذى ذكرته قريبا ومؤلفه (مترلنك) والثانى كتاب (موسوعات الداوم) باللغة الانجليزية للعلامة (روبرت براون) المتقدم ذكره وفي الأول ماملخصه ان النحل قد يترك عاداته القديمة في مدرك ظائدة ما يصنعه الناس من أقراص الشمع ليضع فيها العسل فيختص إذن بعمل العسل وحده وكذا نراه اذا نقل الى (أوستراليا) أو (كاليفورنيا) إذ يجد نفسه في صيف دائم و يدرك أنه لا يحرم أبدا من الأزهار فيكتني بكسب قوته اليوى ولا يسنع العمل و كذا اذا وجد ما يعتاض عنه كما في مصانع السكر ثم يقول ان المخالة عندها حماقة تضاد ما عرفت من تعمل النحل وذكر من ذلك أنها نخزن من الحب مايزيد عن حاجها فاذا جاء المطر نبت ذلك الحب فيعلم به الفلاح فيهم عاله لأن درس القرية أصعب من درس النحل لاشي عما نعرف عنه عرفنا سليقة المشرات الفير وأصعب منهما درس الأرضة و ولا يخي ماني هذا الدرس من الأهمية لأنه متى عرفنا سليقة المسرات وحدودها وعلاقتها بالذكاء (وبالعمل العام) سهل علينا فهم سليقة أعضاء جسمنا التي تختني فيها أسرار الحياة والموت و المتهى

وهو قد وضح فى موضع آخر من الكتاب أن الحشرات فى تقلبها وتصرفها ونظامها بحكمة وانتظام الجنود والعال والملك والملكة مع كثرة الأعداد بما لاحصرله لاسها فى حشرة الأرضة المتقدمة لا يمكن ذلك الجنوع أشبه بأعضاء لجسم واحدكما أن أعضاء تاكها متحدة معا مرتبطة غاية الأمر أن جسمنا مندمج وجسم تلك الحشرات منتفش متفرق فى الحواء النتى . هذا ما قاله الأول

وجاء في الثانى في المجلد الأوّل منه صفحة ١٨٨ مارجته أن في أجسامنا من الوظائف والأعمال وأنواع الاحساس بجائب وغرائب مدهشات ولكن لماكنا معتادين عليها أصبحت لاتستلفت النظر ولاتدهش العقل فإن المألوف يظنّ أنه معروف لاعتياده والدأب عليه و وانحا الذي يلفتنا لغرابة هده الأعمال في أجسامنا والاحساس في ادراكنا انحا هي المواهب العلمية الخاصة فهي التي تدفع ما أسدلته يدالعادة على عجائب أعمالنا واحساسنامن الأستار وتوسى الينا جال أنفسنا وغرائب أجسامنا و بدائع تركيبها بطرق الملاحظات والتفكير في حولناوما يحيط بنا من العوالم

م قال . ان دراسة العوالم التي تحيط بنا أسهل تناولا من دراسة أنفسنا . إن دراسة أنفسنا جسما وعقلا قد مجزت عن ايقافنا على بعض من عو يصات المسائل المادية والعقلية . أما دراسة العوالم الحيطة بنا فهمى نبراس لعراسة أنفسنا الح

فهذان النمان المتطابقان يرجعان لفرض واحد وهو أن دراسة هدنه العوالم الهيطة بنا تعرفنا دراسة أنفسنا و فاذا درسناالنبات والحيوان وفهمنا قوله تعالى مامن دابة إلا هو آخذ بناصيتها ودرسنا فظير ذلك في أوّل السورة وقرأنا علوم الأم في هذا المقام فاننا نكون إذ ذاك قد فهمنا لماذا قدّم الله العوالم الأرضية على النفسية في قوله تعالى وفي الأرض آيات الموقنين وفي أنفسكم أفلاتبصرون أفلاتجب مي أن أن يكون علماء أوروبا يقولون هدذا القول وهو نفس القرآن و يقدم الله النظر في الأرض على النظر في النفس و يقول علماء أوروبا نفس هذا القول و يقولون ان درس الحسرات يعلمنا علم وظاف الأعضاء و يقولون ان دراسة العوالم المحيطة بنا تعرفنا دراسة جسمنا و الله أكبر جدل العلم وجلت الحكمة وأشرقت

( لطيفة )

ها أنت ذا رأيت حشرة الأرضة وانها تعيش في الظلام . أليست هذه الظاهرة من المجائب التي تقرب لنا حال الأرواح الشريرة في الآخرة . هذه الأرضة تعيش في الظلام لاترى النور وهي محبوسة عاملة ناصبة واذا قايسناها بالطيور كانت الآخرة أشبه بمن في الجنة والاولى أشبه بمن في النار . أنظر الى هذه الدنيا كيف كان الفرق بين حال حشرة الأرضة وحال النملة أوالطيور كالفرق بين الحياة والموت فاذا كان هذا الاختلاف في أرض واحدة صغيرة فكيف يكون الاختلاف في عالم الآخرة بين عوالم كثيرة اه

﴿ فَأَنَّدَةُ هَذِهِ الْمُبَاحِثُ فِي آيْتُنَا وَهُوقُولُهُ تَعَالَى ﴿ إِنِّي تُوكَاتُ الْحَرْبُ ﴾

اعلم أن ماتقدّم به نعرف نظام هذه الآية فهو يقول \_ توكات على الله \_ والبرهان على أنه جدير بتوكلى اننى رأيته أخذ بنواصى الدواب جميعها فهو يحفظها ويغنيها ويرجها كما رأيت فى هذا المقام وانما استدللت بالدواب لأننى ألحظها وعسير على أن ألحظ نفسى ففهم رجة الله فى الحيوان أسهل من فهمها فى الانسان كما أن دراسة نظام الحيوان وغيره حولنا أسهل من دراسة أنفسنا . هذا هو السبب فى استدلال هود بالأخذ بنواصى الدواب فانظر وتجب كيف يقول فلاسفة أورو با قولا هوالذى فهمناه من نظام الآية وهذا من عجائب القرآن

﴿ وحدة هذا الوجود ﴾

ان نظام الأرضة المذكورة ونظام النمل والنحل ونظام الانسان بعد أن درسناه وشرحنا كشيرا منه فى هسنا الكتاب أفادنا أن كل هسنه العوالم مشتبكة مرتبطة يخدم الانسان الحيوان والحيوان الانسان والأرضة مثلا نراها تصدر آلاف الا لاف كل سنة فتأ كلها الكلاب والطيور والهرر والانسان كما تقدم فهذه الأرضة تهضم فتات الخشب الجاف من الورق فينقلب الى أجسامها ثم أجسامها طعام لنحوالعصافير ثم العصافير طعام الحطاف والانسان وهكذا

فهذا يدلنا أن هذا الوجود كله مدبر بمقل واحدكما ذكرناه في غيرهذا المقام إذ يظهرأن الله الذي حلق هذه المادة خلق لهما أص آخر يسميه الفلاسفة عقلا وهذا العقل من نور الله وأشعة هذا العقل وهذا العقل مثل شمس معنوية تصدير في كل شئ بحسبه فهى في الجاد تلاصق وجاذبية وفي المعدن صلابة ولمان وقوة خاصة وفي المواء لطافة وفي الماء سلاسة وفي النبات بمق وذبول الخ وفي الحيوان حس وحركه وفي الانسان ازدياد الفكر والعقل وفي الكون سير منظم وحركة دائمة فلمل هذه الأشعة العقلية العامة أشبه بما نرى في أجسامنا إذ اننا نرى الرجل الشهوى يقل عقله والعفيف الذي حفظ شهوته قد يحفظ علم و وهكذا نجعمن أنهك قواه في عمل ما ظهر أزذلك في تفكيره فكأن في الجسم توة واحدة اذا مالت الى جهة حرمت الأخرى منها فهى في السمع قوة البصر تأخذ من القوة الماقلة نصيبا فتضعفها و إذن هذا العالم فيه شعاع عقلى عام من المسرين فكأن قوة البصر تأخذ من القوة العاقلة نصيبا فتضعفها وإذن هذا العالم فيه شعاع عقلى عام واحدة سيسكل في كل شئ بحسبه و ولعل الائارة بقوله تعالى سماخلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة سيشكل في كل شئ بحسبه و ولعل الذلك الاشارة بقوله تعالى سماخلقكم ولا بعثكم إلاكنفس واحدة سيشكل في كل شئ بحسبه ولعمل المناوت وماهسنه المباني التي تبنيها حشرة (الأرضة) المتقدمة التي قد بحزائر وجزائر يسكنها الحيوان وينبت فيها النبات ثم يسكنها الانسان بر و بحر كلاهما تكون فيه دابة حقيرة بمنى مساكن لنفع الحيوان والانسان وهكذا بما لايتناهى ولعسل المذا الاشارة بقوله تعالى ساللة نور المحوات والأرض سرقي مناؤل والانسان وهكذا عا لايتناهى ولعسل المذا الاشارة بقوله تعالى ساللة السموات والأرض سرقى مناؤرها و فهاهذا أظهر لنا أن نور الادراك والنظام سارفي عوالمنا المتجاذبة السموات والأرض سرقي عن منورها و فها مناه على المتقاه السموات والأرض سرقي عوالمنا المتحاذبة المسموات والأرض سرقي عوالمنا المتحورة المنا المتحاذبة السموات والأرض سرقوله تعالى المتحاذبة المسموات والأرض سرقوله تعالى المتحدة المتحددة المتحددة المسائل على المتحددة الم

المتعاونة المتحدة . فاننا نرى الجسم الأكبر كالشمس يجذب الأصغر كالأرض والأرض تجذب ماحولها وتجذب قرها . هكذا نجد العقل الأعلى يجذب العقل الأدنى فكأن أمثال الأنبياء شموس وكأن عظماء وتجذب قرها . وتجد المدرسين يتبعهم تلاميذهم والرجل الصالح يلتف حوله ألوف من الناس فدلنا هذا على أن نظام الأرواح كنظام الأجسام الكبير في الأرواح من حيث الكال تتبعه الضعفاء الصغار في ذلك الكال والكبير في الأجسام حجما تتبعه الصغار جما أيضا فالكبر والصغر في كل بحسبه حسا ومعنى في ذلك الكبير في الأجسام عجما تتبعه الصغار في فصل ﴾

(١) الوحدة في العالم اقتضت أن يفدي بعضُه بعضا

(٢) وفي ذلك تلطف وحسن سياسة

(٣) وفساد شئ صلاح آخر

(٤) والاماتة شريعة كشريعة الحياة . وذلك لتخاو الأرض للباقين بعد الهالكين

ولما وصلت الى هذا المقام واطلع عليه أحد الفضلاء • قال لوأنك أقفلت هذا الباب لكان أولى فلقد أثرت ثائرة فى نفسى وأخنت أقول • أليس من الظلم أن يتربى الأفواج من حشرة الأرضة لتكون طعاما للهزة والكلبة • أولم يكن من الغش والخداع أننا نراها تخرج من قراها مسرعة لتفرح بالحياة الزوجية اذا المنون حاضر لديها • وهل من الصدق أن تخدع الحشرة المسكينة بقطرة من العسل عند النبات الجزار المتقدم و باللون الجيل • إن الذي يقرأ هذه العلوم يغمره الشك و يغشاه الكفر وكراهة هذا الوجود

فقلت أماكون الأرضة طعاما للكلبة وللهرة فهذا هو نظام هذا العالم الذى نعيش فيه وأنا وأنت ففتخر بأن نكون طعاما لحيوان فكيف تنكر ما تستحسن وتظهر الكراهة لما أنت محب له وتقع في هاوية المتناقضين . فقال هذا لا أعقله وماى من جهالة . فقلت ألم تر الى أهل الأرض قاطبة أليسوا جيعاً يفتخرون بانهم يقدّمون أنفسهم للقتل وهم يجاهدون في سبيل حفظ الشرف أوالمال أوالوطن أوالدين ومن ذا الذي يضنّ بنفسه على حفظ عرضه وشرفه . ومن ذا الذي يرى زوجه أوآخته قد أهين شرفها أومست بسوء ثم لايهجم على من فعسل ذلك ولايقائله وإذا خرّ صريعا هو عدّ ذلك غفرا له ولأعقابه إلى حين . إنّ أهسل الشرق والغرب يحارب بعضهم بعضا على الوطن وعلى الدين وعلى المال وعلى العرض وهم جيعا متفقون أن هذا شرف وخر القاتلين وهكذا أكثرالديابات . ومن عجب أن النصارى دينهم ينهاهم عن قتال عدوهم ولكن الفطرة غالبـة فهم الآن أوّل المقاتلين للاّم يعدّون ذلك ففرا سواء أكأن ذلك أخذا للثار أم ظلماً لاجتياح الديار ولأخذ الدرهم والدينار • فقال إن الأرضة المذكورة قد أكلها السكلب أوالحرة أوالانسان وفرق بين القتل وابتلاع الحيوان • فقلت اننا معاشر بني آدم نقتتل في السفن الحربية ونقع فريسة السمك ونحن جيعا نعلم ذلك ونفتخربه وهكذا تقانل في الطيارات فنهلك فتتخطفنا الطير و يحلّ بنَّالْهُلاك . فقال نحن تحارب لشرفنا مشلا ونموت ولكن لماذا تكون هذه الخدعة في الحيوان فهذه الحشرات الجاريات للهلاك بذبح النبات الجزار وأنواع الأرضة التي خوجت للعرس فسارت فريسة . كل هــذه مخدوعات وأين السدق إذن . فقلت له ونحن أيضًا مخدوعون ولسنا بمعترضين على الخداع بل نعته شرفا فان أحدنا يأكل المسحة بدنه فيكون ذلك البدن طعاما للدود ويحارب العدة ليغيظه فيكون طعاما السمك أوالعقبان فهو في الأوّل قصد حياته وفي الثانى انقاذ شرفه لا أنه يكون طعسمة للسمك ونبني الدور ونزرع النخل ويتمتع بذلك غيرنا بل أعداؤنا . فقال وكيف يصح هـذا الخداع . قلت ليس خداعا بل تلطف وحسن سياسة يعيش الحيّ مطمئنا ولاقلق لديه ولا اضطراب . وقد تقدّم في سورة الأنفال تكثير القليل وتقليل الكثير للسياسة واصلاح الحال . فقال ولكن هذا لايشفيني . ولماذا يكون الانسان فداء لغيره وهكذا الحيوان . فقلت للوحدة المائمة فالعالم كله كانه شخص واحد والبعض يخدم البعض رولكن أكثر الناس لايعلمون رواذن تكون هذه الدنيا ليست للحياة وحدها فالحياة بنظام والموت بنظام وموت الحي لتخاوالأرض للباقين ولولا الموت ماكانت الحياة . فاذا أكل الدود لحم الانسان وأكل الأسد لحم الغزلان وأكلنا نحن لحم الخرفان فان ذلك لتنظف أرضنا به وتخاو لمن بعدنا ليكثر الأحياء بفضل هلاك الأموات . فالموت مقصود والحياة مقصودة كل شئ هالك إلا وجهه له الحكم واليه ترجعون \_

﴿ مُوَازِنَةُ بِينَ حِياةً ومُوتُ الْحِيوَانِ وَنَظِيرِهُمَا فِي الْانسانِ ﴾

يموت الجراد بأكل الطيور والانسان له فيحصل فائدتان خاوالأرض منه لما يخلُّفه وانتفاع الأحياء بجسمه لأنه لامعطل في الوجود . أما التقاء الجيوش الانسانية برا أو بحرا فهاك فوائدها

(١) تعليم الصبر والشجاعة (٢) والصناعات الحربية كالطيارات والسفَّن العائمة والغاطسة في الماء

(٣) واحرازالشرف للا حياء (٤) والعطف من الشعب على الأموات فى القتال وهذان فى الأم الغالبة (٥ و٦) ومثل هــذبن فى الأم المفــلوبة (٧ و٨) وظهور الاتحاد فى كابهما (٩) وأن تكون الجثث فى البحر وفى البر طعاما للسمك وللطيور التي خلقها الله

هذا فى القتال أما فى حال الطاعون وأكثر الأمراض فان الاقتصاد فى طبيعة الوجود قضى أن ترسل جماعات من الحيوانات الذرية لهما نظام خاص فى الجسم فتأكل اللحم وتشرب الدم لأنه ليس من الحسكمة أن يبنى الحيى جسمه بالأغذية الجيدة فاذا مات لم تكن له فائدة ، كلا بل يرسل تلك الآلاف المؤلفة فتكون طاعونا أوجدريا أوجى تيفوسية أونيفودا أوسرطانا أوما أشبه ذلك فتتناسل وتشكاثر وتربى فى الأجسام كما تربت الأجسام فى الأرض ثم يكون الموت فتتولى تلك الرم حيوانات أخرى أؤلها الدود و يعقبه غيره كالخنافس ونحوها وهكذا ، ذلك لئلا يكون فى الوجود معطل إن هذا الوجود مبنى على الاقتصاد

ألارى أن اللسان يمنغ الطعام و يذوقه و يدبر نظام الكلام . فهذه ثلاث فوائد فى عضوواحد ظاهرة للناس فصانع هــنا العالم عظيم الاحكام والنظام متقن حكيم . كل ذلك من قوله تعالى ــ مامن دابة إلا هو آخذ بناصيتها ــ فهاهوذا قد أخذ بناصية الأحياء اذا محت أجسامهم وأخذ بناصية الحيوانات الذرية العائشة فى الأجسام التي يراد اهلاكها وهكذا . فلما سمع ذلك صاحبي قال إذن الحرب أمرحتم لرقى الانسان لأنك أنيت فيه بمجمل الفوائد التي تبلغ نحو العشر مع انك تقول إن السلام أمر لابد منه فى نوع الانسان

وأيضًا نرى البوذية يحرقون موتاهم فأين فائدة أجسامهم الني لم يأكلها دود ولاغيره . فقلت أما الجواب على السؤال الثاني فهو أن هؤلاء تتفرّق عناصر أجسامهم في الهواء والأرض فينتفع بها في الوجود

فقال وهل هذه شريعة اسلامية ، فقلت ، كلا ولكن بحن الآن في تبيان الحقائق التي نزل لها القرآن ولكن متى جاء ذكر الشرائع بينا تحريم ذلك فالحقائق مطاوبات والشرائع مصونات

واذا كنا نجد مسألة الولادة ليست على وتبرة واحدة إذ نرى الانسان مثلا قد عمت الولادة فيسه جيع الأسرات فى العالم ولكنها فى النمل وفى الأرضة مثلا قد اختصت بها الملكة فأما البقية فقد توافروا على خدمة المجموع و بذل كلمالديهن من قوة للجمهورية

آلانسان لا يعرف اختصاص أحد بالولادة وانتاج النر"ية ولكن النحل عرف ذلك • هكذا أمر الحياة فيا من امرى إلا وهو موقن أنه لابد لكل حق من رأس أوجلد أراعضاء ودم فكذب هذا تلك الحيوانات الهنيئة الني لارؤس لها والتي لاجلد لها كالحيوانات الهلامية والحشرات إذ لاجلد لها ولاعظم ولادم واتما هي لها قشور حلقية داخلها سائل أبيض لاعظم فيه ولادم • وترى أمثال ذلك في الرزق فأ كثرا لحيوان يسبى اليه على مقتضى احتياجه • وترى النبات الجزار المتقدم تسبى اليه الحشرات ليا كلها بجاذب يجنبها من تلك

النباتات التى تأكل اللحوم . فقال صاحبي لقد أحسنت كل الاحسان وأتيت بعم جم لم يكن في الحسبان . ولكن أسألك سؤالا واحدا وهوانك تقول إن الأرضة تأكل ماخوج منها فأين هذا . قلت ستراه ان شاء للله عند الكلام عليها في سورة سبأ فأما اذا كان هذا غريبا عند فلا فلتعلم أنها في ذلك كالانسان لأننا فأكل فغلاتنا وفغلات الحيوان بواسطة إذ نحن نسمد بها أرضنا فتنقلب تلك الفضلات في زرعنا حبا وعنبا وتفاحا وغيرها وترجع الينا فنحن والأرضة سيان ولكن هي أكات فضلاتها مباشرة ونحن أكاناها بعد أن دخلت في معامل النبات فرجعت الينا . فقال صاحبي للله در" العلم يقر"ب البعيد و يجمع المتفر" قات \_ وقل رب" زدني علما \_ والحد للله رب" العالمين

م قلت أما مسألة الحربوانها ترق الانسانية وانى ذكرت أن السام أم لابد منه . فلتما أننا الآن نسف ما وجدناه ونبين حكمة الله فيه كما يبنا فوائد اللسان الظاهرة الثلاث فليس معنى هذا أننا اذا متنا لا يكون هناك حكم في حال الروح و كلا بل الحكمة هناك أجل وأعلى ولكنا لانعقلها الآن واذا وجدنا علكة (الأرضة) المتقدمة وكان لأفرادها عقل وسألناهن الذكرت لنا فوائد البراز الذي يكون لأفرادهن أشهى طعام ثم هو ملاط لبنائها وسد لتفورها مع الرمل وطعام لصغارها و يقوم مقام الأسفلت في تحسين طرقها و وهكذا من الفوائد و أقول فليس معنى هذا أنه ليس هناك نظام في الوجود أحسن من هذا و كلا و هكذا هنا فان الأم اذا غيرت أخلاقها و بطلت الحرب حصلت هناك حال جديدة أرق وأرق في نظام المدن والأخلاق مثال الأم اذا غيرت أخلاقها و بطلت الحرب حصلت هناك حال جديدة أرق وأرق في نظام المدن والأخلاق مثال نقصائل العطف مثلا على الضعفاء في الثاني أن تبدل عاطفة الانتقام من الأعداء الذي يورث الفسائل المتقدمة بفضائل العطف مثلا على الضعفاء في تحدر رجال أمّة على ترقية وتحسين أمّة جاهلة و يكونون بالنسبة لم كالآباء والأمّهات بالنسبة لصغارهم وهناك تمكون فنائل لاتعد كالفضائل التي تكون للا بوين بالنسبة لأبنائهما كالعطف والحنان وبذل النفس والماونة والمنائل الذات والصبر على هذه المشاق والاتحاد بين هؤلاء الحسنين وحب الحسن اليهم للحسنين واتحاد الأمّين وتبادل المنافع ثم مقابلة الاحسان بالاحسان وتمق الاخلاق و هكذا عما لاحصر له فليس هذا الوجود له حدّ في تصرّفانه وقابلياته

## ﴿ عِجَائِبِ القرآن وعِجَائِبِ الطبيعة التي نزل لفهمها القرآن ﴾

فههنا أذكر عجيبتين ﴿ الجبيبة الاولى ﴾ ان الفرآن تراه يدخل في غضون الكلام ماهو حكمة بحيث يكون كزهرة في شجرة ويكون هو أهم المقصود من الكلام وهسنده الطريقة بعينها هي التي درجت عليها الاثم في فكاهاتها ورواياتها المؤلفة لاستيقاظ الشعوب • فانظر الى قوله تعالى سه اذا الشمس كورت هو واذا النجوم الكدرت الخوس والبعد والنفس والسحف واذا النجوم الكدرت الخوس والبعد والنفس والسحف والسهاء والجغيم والجنة • هذه ذكرها الله على هذا الترتيب ولكن أدخل في غضونها كلة واحدة حفظت نصف النوع الانساني من الهلاك وهي سواذا الموودة سئلت هي بأي ذنب قتلت سهده هي الجلة التي أدخلها الله في وسط تلك العوالم المذكورة من أرضية وسهاوية في انطق بها حتى امتنع العرب عن قتل البنات بدفنهي الله الذي يسمى (وأدا) فانظر التعليم والتربية • يذكر المخلوقات والمعارف العاتمة و يدخل في وسطها جلة قضت على قتل النساء • هكذا فعل في قصة هود وقومه هنا أدخل في غضونها الأخذ بنواصي الدواب • أفلايكون هذا دافعا المسلمين الى دراسة علوم الحيوان بعد هذا البيان كا دفع آباءنا الى حفظ البنات وعدم قتلهن بالوأد

هذه هى سياسة القرآن • هاهوذا أتى بقصة عاد يسمعها العاقل فيرى ما الذى سيقت له فيرى أجله علم الحيوان • اللهم أنت النور الحادى فاهد المسلمين الى الرق إنك أنت السميع الجيب

﴿ الجيبة الثانية المادّة والكلام . زيادة ايضاح ﴾

أنظر الى ماتقتم من تنوّع الحيوان والنبات والابداع وتأمّل أحوال اللغات الشرقية والغربية . هاأنتذا رأيت المادّة كيف تنوّعت تنوّعا يقلبها على سائر وجوهها كما وضعناه . تقلبت المادّة على وجوه تظهركل ما كن فيها فاعلم يقينا أن الله عز وجــل علم أن أكثر الناس لايدركون سرّ المـادّة التي يعيشون منها . لذلك ألهمهم اللغات فنطقوا بها وتصرّفوا فيها تصرّفا هو عين التصرّف في المادّة . إنّ المادّة كما تكون هواء وماء وسياء وأرضا وصلبا وبحاسا وجواهر وحيوانا مختلفا أنواعه الخ هكذا اللغات المعبرات عن ذلك كله يتصرّف فيها الانسان وهي التي تعسر عن كل ما صوّرته المادة ولايدرلك تصريفها حق ادراكه إلا علماء الصرف والنحو والمعانى والبيان والبديع أولتك الذين يركبون الجسل المختلفة ويشتقون من للصادر أفعالا وأسهاء الفاعلين وأسهاء المفعولين والصفات المشبهات وأسهاء التفضيل وأسهاء الآلات وأسهاء الزمان وأسهاء المكان وهكذا هذا تسريف المفردات فهكذا تصريف الجل من اسمية وفعلية وشرطية وحالية وماضوية ومضارعية ومؤكدة وغيرمؤكدة وهكذا مما لاحصرله م تبارك للله خلق المادة وخلق اللغات وجعلهما فيالتصريف كفرسى رهان وذلك لحكمة الحكيم • ذلك ليعلم الصغار في أوّل أمرهم أن اللغة لاتقف عند حدّ لأنهسم إذ ذاك لايقدرون أن يعقلوا تصرّف المادّة . ولاجرم أن هذا يعد أذهانهم الى ادراك تصريف المادّة اذا كدوا . خلق الله عاوم الصرف والنحو وغيرهما لصغارالعقول ولصغار العاماء في الأم لتفتيح أذهانهم لمرفة جال صنعه و باهر ابداعه و بالغ حكمته في تصريف هذه السكائنات . وهل ترى أبدع وأجسل وأشرف وأبهى وأبهر مما رأيت في هذا المقام من جعل النبات المأكول للحيوان آكلا له . أوليس هذا بعينه هو مايفعله علماء النحو إذ يجعلون المفعول فاعلا والفاعل مفعولا تدريبا للتلاميــذ . يقول الاســتاذ للتلميذ اجعل المفعول فاعلا في هذه الجلة مع التصرّف فيها وهي (يضرّ الانسان الخر والخدر والشاي والقهوة ودخان التبغ) فيقول التلميذ هكذا ﴿ متى عقل الانسان ترك الخر والخدر الخ ﴾

فهاهوذا التاميذ أتى بالجلة مع حفظ المعنى وجعل المفعول فاعلا وهكذا فعل الله فى المادة فجمل المأكول وهو النبات آكلا للحيوان مع حفظ النظام فجل الله وجل العلم فهذا فليفرح قراء هذا التفسير وليكونوا نورا وهدى للعالمين . وأنا بذلك من الموقنين

﴿ وحدة الوجود والانسان عالم صغير ﴾

لعمرى لايعرف الناس معنى وحدة الوجود ولا أن الانسان عالم صغير إلا بالتبحر في مثل ماذكرناه لك فها تقدّم

﴿ شمس هذا العقد الثمين ﴾

إنّ النحل والأرضة والنمل كلها تتقرّب من ملكاتها وتريها أعمالها وترجع اليها وهكذا جهور نوع الانسان يفعل مع رؤسالة ولكن هناك في الانسان طائفة هم فوق الجيع يعملون وينصبون وتكون لهم خلوات مع ربهم في قلوبهم يعرضون عليه أعمالهم في بهجة الأنوار وبهاء الأسرار اه الكلام على قصة عاد فلنشرع في الكلام على قصة نمود بتفسيرها اللفظى قال تعالى (والى نمود) أى وأرسلنا الى نمود وهم سكان الحجر (أخاهم صالحا) يعنى في النسب لافي الدين (قال ياقوم اعبسدوا الله) أى وحدوا الله وخصوه بالعبادة (مالكم من إله غيره) فهو المستحق للعبادة لا هذه الأصنام ثم ذكر الدلائل العقلية على وحدانيته وكمال قدرته فقال (هوأنشأ كم من الأرض) هوكونكم منها لاغيره فانه خلق آدم وحوّاء وهو الذي خلق النطف والأغذية منها تتكوّن الأجسام وكلها من التراب (واستعمركم فيها) أى عمركم فيها واستبقا كم من العمر أو والأغذية منها تأكون الأجسام وكلها من التراب (واستعمركم فيها) أى عمركم فيها واستبقا كم من العمر أو اقدركم على عمارتها وأمركم بها (فاستغفروه ثم تو بوا اليه إنّ ربى قريب) قريب الرحة (مجيب) لداعيه

(قالوا ياصلخ قد كنت فينا مرجوًا قبل هذا) لما نرى فيك من مخايل الرشد والسداد فكنا نأمل أن تكون مستشارا أوسيدا عظما ولكن هذا القول أيأسنا منك وانقطع رجاؤنا فيك إذ ذعت آلهتنا وخالفت ديننا ( أتنهانا أن نعبد مايعبد آباؤنا ) ومن ذا يخالف ما درج عليه الآباء (واننا لني شك عما تدعونا اليه) من التوحيد (مريب) فوقع في الريبة من أرابه (قال ياقوم أرأيتم إن كنت على بينة من ربي) بيان و بصيرة وأتى بان ومى الشك باعتبار الخاطبين (وآتاني منه رحة) نبوّة (فن ينصر في من الله) فن يمنعني من عذابه (إن عصيته) في تبليغ رسالته ومنع الناس من الشرك به (ف الزيدونني غير تخسير) فأنتم باستتباعكم إياى لاتز يدونني غير أن تَحْسروني بابطال مامنحني الله والتعرّض لعذابه (وياقوم هذه ناقة للله لكم) حالكونها آية وعاملها معنى الاشارة ولكم حال من آية مقدّمة (فنروها تأكل في أرض الله) ترع نباتها وتشربها ها (ولاتمسوها بسوء فيأخذكم عذاب قريب) عاجل لايتواني عن مسكم لها بالسوء إلا يسيرا وهو ثلاثة أيام (فعقروها فقال تمتعوا في داركم) عيشوا في منازلكم أوفي داركم الدنيا (ثلاثة أيام) ثم تهلكوا (ذلك وعد غُير مكذوب) أي غيرمكذوب فيه (فلما جاء أمرنا نجيناصالحا والذين آمنوا معه برَّحة منا ومن خزى يومثذ) أى ونجيناهم من ذل يومئذ وفضيحته . وأى خزى أعظم من خزى من كان هلاكه بغضب الله وانتقامه (إنّ ربك هُو القوى") القادر على تنجية أوليانُه (العزيز) الغالب باهلاك أعدالُه (وأخدْ الذين ظلموا الميحة) أي صيحة أتهم من النماء فيها صوت كل صاعقة وصوت كل شي (فأصبحوا في ديارهم جاثمين) صرعى هلكي (كأن لم يغنوا فيها) أي كأن لم يقيموا في الله الديار ولم يسكنوها مدّة من الدهر يقال غنيت بالمكان اذاً أقت به (ألا ان تموذكفروا ربهم ألا بعدا لغمود) أى الحى . واعلم أن حذه القصة جاءت في سورة الأعراف بأحسن تفسير على ما أعلم فارجع اليه إن شئت

﴿ قصة سيدنا ابراهيم عليه السلام ﴾

قال تعالى (ولقد جاءت رسلنا ابراهيم بالبشرى) بشرى الملائكة الختلف في عددهم فقيل ثلاثة وقيل أكثر باسحق و يُعقوب و باحلاك قوم لوط (قالوا سلاما) سلمنا عليك سلاما (قال سلام) أي وعليكم سلام والجلة الاسمية في الردّ أبلغ من الفعليَّة في الأبتداء فافهسم (فيا لبث أن جاء بعجل حنيذ) أي فيا أبطأ في الجيء به والحنيذ للشوى بالحجارة الحماة (فلما رأى أيديهم) أي أيدى الأضياف (لانسل اليه) أي الجل المشوى (نكرهم) أي أنكرهم وأنكر حالهم لامتناعهم عن الطعام (وأوجس منهم خيفة) ووقع في قلبه خوف منهسم . والايجاس الاضار وقيل الادراك (قالوا) له لما أحسواً منه أثر الخوف (لأنخف إنا أرسلنا الى قوم لوط) إنا ملائكة مرساون اليهم بالعذاب فأماكوننا لم نمدّ للطعام أيدينا فذلك أننا معاشر الملائكة لاناً كل (وامرأته قائمة) وراء الستر تسمع محاورتهم أوعلى رأسهم للخدمة (فضحكت) سرورا بزوال الخيفة أو بهلاله أهل الفساد (فبشرناها باسحق ومن وراء اسحق يعقوب) وانما خصت بالبشارة لأنه أوّلا لم يكن لهـا ولد ولابراهيم ابنه اسَّماعيل . ومعلوم أن النساء أعظم سرورا بالأولاد أى فبشرناها باسحق ووهبنا لهـا يعقوب من وراء اسحق وعلى قراءة رفع يعقوب يكون مبتدأ والجار والمجرور قبله خبره (قالت ياريلتا) أصله ياويلتاه نداء للندبة وهي كلة يستعملُها الانسان عند رؤية ماينجب منه مثل ياعجبا. ﴿أَأَلُدُ وَأَنا عجوز ﴾ • يقال انهاكانت بنت تسعين سنة (وهــنا بعلى) يعنى زوجى (شيخا) وكان سنّ ابراهيم مائة وعشرين سنة يومئذ كما قبل (إن هذا لشئ عجيب) يعنى الولد من هرمين وهذا تعجب بحسب العادة والوا أتجبين من أص الله رحة الله و بركاته عليكم أهل البيت) قالوا ذلك منكر بن عليها فان خوارق العادات عند أهل بيت النبوّة ليست ببدع فثلهم لايستغر بونه كأنه قيل إياك والتجب لأن أمثال هذه الرحة والبركة مشكائرة من الله عليكم وأهل البيت نسب على الاختصاص (إنه حيسد مجيد) أى مجود لانعامه العظيم ظاهر الكرم إذ أكرمكم بولد صالح (فلما ذهب عن ابراهم الروع) الفزع وهو ما أوجس في نفسه من الخوف حين نكر أضيافه (وجاءته البشرى) بالولد أقبل (بجادلنا في قوم لوط) أي لما اطمان قلب بعد الحوف وامتلا حبورا بالبشرى أقبل يجادلنا أي يجادل رسلنا وصورة مجادلته إياهم انهم قالوا له إنا مهلكوا أهل هذه القرية فقال أرأيتم لوكان فيها خسون مؤمنا أتهلسكونها قالوا لا قال فأر بعون قالوا لا قال فثلاثون قالوا لا حتى بلغ العشرة قالواً لا قال أرأيتم ان كان فيها رجل واحد مسلم أتهلكونها قالوا لا فعند ذلك قال إن فيها لوطا قالوا تحن أعلم بمن فيها لننجيه وأهله (إن ابراهيم لحليم) غير مجول في الانتقام بمن أساء اليه (أوّاه) كثير التأوّه من الذنوب والتأسف على الناس (منيب) واجع الى الله . والمقسود من ذلك أن الحامل له على الجادلة اتما مي رقة قلب وحلمه ورحته وحبه للناس قالت الملائكة (يا ابراهيم أعرض عن هذا) الجدال (إنه قد جاء أص ربك) قضاؤه بعذابهم من الله وهو أعلم بعالمم (وانهم آنيهم عذاب غير مردود) غيير مصروف بجدال ولا بدعاء • ثم خرجوا من عند ابراهيم متوجهين نحو قوم لوط وكان بين قرية ابراهيم وقوم لوط أر بعة فراسخ (ولما جاءت رسلنا لوطا) لما أتوه ورأى جمالهم وهم كانوا على هيئة غلمان حسان (سيء بهسم) أحزن لأنه ظنّ أنهم من الناس خفاف عليهم أن يفحش بهم قومه مع عجزه عن مقاومتهم (وضاق بهم ذرعا) تمييز أي وضاق بمكانهم صدره وذلك كناية عن شدة الانقباض لجزه عن مدافعة المكروه المتوقع حصوله لهم من قومه بفعل الفاحشة (وقال هــذا يوم عصيب) شديد من عصبه اذا شدّه ، ويقال ان امراته أخبرت بهم قومها (وجاءه قومه يهرعون اليه) يسرعون كأنهم يدفعون دفعا لطلب الفاحشة من أضيافه (ومن قبل) ومن قبسل ذلك الوقت (كانوا يعملون السيات) كانوا يعملون الفاحشة حنى مرنوا عليها وقل عنسدهم استقباحها حـتى جاؤا رهم مجاهرون بها يهرعون اليها (قال ياقوم هؤلاء بناتى) أى هؤلاء نساؤكم اللاتى هنّ بناتي فان كل نبي أبو أتتب من حيث الشفقة والتربية ، وفي قراءة ابن مسعود \_ وأزواجه أتهاتهم وهو أب لهـم ــ أوهؤلاء بنات قوى (هنّ أطهر لكم) أنظف فعــلا (فاتقوا الله) بترك الفواحش (ولاً تخزون) ولانهينون ولاتفضحون من الخزى (ف ضيغ) في حق ضيوف لأن من خزى ضيغه أوجاره فقد خزى وذلك من دواعى المروءة والكرم (أليس منكم رجل رشيد) أى رجل واحد يهندى الى سبيل الرشاد فيكف عن فعمل السوء (قالوا لقد عامتُ مالنا في بنأنك من حق ) حاجة لأننا نود الاقتراب من الذكور لامن الاناث (وانك لتعلمُ مانريد) وهو انيان الذكور (قال لوأن لي بكم قوّة) أي لواني أقدر أن أتقوى عليكم (أوآوى الى ركن شديد) أى أوأنضم الى عشيرة يمنعونى منكم وجوابه لقائلتكم ، قال أبوهريرة رضى الله عنه ﴿ مابعث الله نبيا بعده إلا في منعة من عشيرته ﴾ وقال رسول الله علي ﴿ يرحم الله لوطا لقد كان يأوى الى ركن شديد ولولبثت في السجن ما لبث يوسف ثم أتاني الماعي لأجبَّه ﴾ فالمرأد بالركن الشديد هوالله كما قال محى الدين النووى في الحديث فانه أشد الأركان وأقواها ع روى أنه أغلق بابه دون أضيافه وأخذ يجادلهم من وراء الباب فتسوّروا الجدار فلما رأت الملائكة ماحل بلوط من الكرب (قالوا بالوط) ركنك شديدكا مرة في الحديث (إنا رسل ربك لن يصلوا اليك) بمكروه فافتح الباب ودعنا واياهم ففتح الباب فدخلوا فاستأذن جبريل عليه السلام ربه في عقو بتهسم فأذن له فضرب بجناحه وجوههم فطمس أعينهم فأعماهم كما قال تعالى \_ فطمسنا أعينهم \_ فصاروا لايعرفون الطريق فخرجوا به وهم يقولون النجاء النجاء ان في بيت لوط أسحر قوم في الأرض وقوله \_ لن يصاوا اليك\_ جلة موضعة لما قبلها (فأسر بأهلك) فسر بأهلك ويقال أدلج بهم (بقطع من الليل) في بعض من الليل أى آخر الليل عند السحر (ولا يلتفت منكم) ولايتخلف منكم أولايلتفت آلى ماوراءه أو لايلتفت بقلبه الى ماخلف (أحد إلا امرأنك) منصوب على الاستثناء أومرفوع على البدل من أحد . فكأنه قيـل لايتخلف منكم أحد إلا امرأنك فاتى

لا أنهاها عن ذلك (إنه مصيبها ما أصابهم) أولايلتفت منكم الى ماورا و أحد إلا امرأتك فانها ستلتفت فأنا لا أنهاها \_ إنه مصيبها الخ \_ والنهى لهم الايفيد ، روى أنه أسرجها معهم وأمر ألا يلتفت منهم أحد إلا مى فلما سمعت هدة العذاب التفتت وقالت ياقوماه فأدركها حجر فقتلها . وروى أيضا أنه أص بأن يخلفهامع قومها فان هواها اليهم فلم يسربها فأصبحت هاتان الروايتان محتملتين فاما أن تكون بقيت واما أن تكون خرجت والتفتت . فاحدى الروايتين عليها المعنى ولازال مبهما . هذا تحقيق المقام واياك أن تظنّ أنمثل هذًا التحقيق هوالمقسود من القرآن بل المقسود هو مافي القسة من الحكم فلنسر في طريقنا ولتجد في هذه السورة من الحكم والنجائب مايبهرالأ بسارقريبا ، روى أنه قال لهم متى موعد هلاكهم قالوا (إنّ موعدهم الصبح) فقال أريد أسرع من ذلك فقالوا (ألبس الصبح بقريب ، فلما جاء أمراما) عذابنا (جعلنا عاليها سافلها) قلبها جبريل فعسل أسفلها أعلاها إذ رفعها الى السهاء ثم قلبها عليهم (وأمطرنا عليهم) على المدن (جارة من سجيل) من طين متحجر ، وسجيل أصلها سنككل فعر"ب (منضود) نعت لسجيل أى مُتتابع أومجموع معد العداب (مسوّمة) نعت لجارة أي معلمة للعداب (عند ربك) في خزائسه أوفي حكمه (وماهى من الظالمين ببعيد) أي وماهى من ظالمي هذه الأتة من مشركي مكة وغيرهم - ببعيد - فا من ظَّالُم إلا وهو معرَّض للعذاب المعبر عنه بسقوط حجر عليه ، روى أنه عليه العلاة والسَّلام سأل جبريل عليه السلام فقال يعنى ظالمي أمنسك مامن ظالم منهم إلا وهو بمعرض حجر يسقط عليه من ساعة الى ساعة (والى مدين) أي وأرسلنا الى مدين (أخاهم شعيبا) اسم مدينة بناها مدين بن ابراهيم عليه السلام أي وأرسلناالي أهل مدين ، وقيل مدين اسمُ القبيلَة التي هي من ذرية مدين بن ابراهيم (قال ياقوم اعبُ دوا الله مالكم من إله غسيره) وحدوا الله ولاتعبدوا معه غسيره . ولما شرح أمر العبادة شرع يذكرهم بما يفعاهن من نقص الكيل والميزان فقال (ولاتنقصوا المكيآل والميزان إنى أراكم بخير) بسمة تغنيكم عن البخس أو بنعمة من الله حقها أن تقابل بغير ماتفعاون (وانى أخاف عليكم عداب يوم محيط) مهلك كما في قوله تعالى - وأحيط بفره - وأصله من احاطة العدق وهو اما عذاب الاستثمال في الدنيا واما عذاب الآخرة (وياقوم أوفوا المكيال والميزان) أتموهما (بالقسط) بالعدل والنهبي المتقدّم لتقبيح البخس والتنفير منه والأمر هنا للترغيب في الفعل الحسن وهو أيفاء السكيل والميزان فهناك للتنفير من الشرّ وهنا للترغيب في الخير و بهما معا يعتدل الناس ويتم الوعظ فليكن القسط والعدل بلانقص ولاز يادة فالازدياد وان كان مندوبا قد يكون محرما اذا كان كيلا أووزنًا ليتيم أوفى مال الحسكومات أوكان البائم وكيلا . فسكل ذلك تسكون الزيادة فيسه حراما فوجب العدل (ولاتبخسوا الناس أشياءهم) أموالهم وغيرها سواء أكان بكيل أم بوزن أم بزرع أم بمساحة أم بتقدير فضل في أعمال عامّة كالنظر في رجال الحكومة وتقدير قيمهم وأحوالهم وكفا آتهم وما أشبه ذلك عماً لا يعسده الحصر (ولاتمثوا في الأرض مفسدين) العثى والعيث أشد الفساد كالسرقة والغارة وقطع السبيل و يشمل البخس والتطفيف فانه عثى في الأرض وافساد فيها . ومن العثى المكس (بقية الله) أي ما أبقاه الله لكم من الحلال بعد التنزه عما حرم عليكم (خير لكم) عما تجمعون بالتعلقيف وبالبخس (إن كنتم مؤمنين) أى ان كنتم مصدّقين لى في قولى لسكم و يصح أن تسكون البقية الطاعة فيما ذكر وغيره لقوله تعالى أ \_ والباقيات الصالحات \_ (وما أنا عليكم بحفيظ) أحفظ كم عن القبائع وأحفظ نعم الله عليكم وما أنا إلاناصح أمين وقد أعذرت حين أنذُرت (قالوا بأشعيب أصلاتك) أى كثرة صلاتك (تأمرك أن نترك ما يعبد آباؤنا) من الأمسنام (أوأنُ نفعل) أو ألا نفعل (في أموالنا مانشاء) من البخس في الكيل والوزن (إنك لأنتُ الحليم الرشيد) السفيه العنال . وهــذه تسمية مقاوبة استهزاه به كقوله ــ ذق إنك أنت العزيز الكريم ــ وهذا ردّ لما طلبه من عبادة الله وحده ومن العدل في الكيل والميزان (قال يا قوم أرأيتم إن كنت على بينة

مِن ربى ووزقني منه) من ألمنه (رزقا حسنا) وهي النبوّة والرسالة والمال الحلال بلابخس ولا تطفيف . يقول أُسْرُونَيْ إِنْ كُنْتَ عَلَى عِبْهِ ظَاهِرة مِنْ رِي وكنت نبيا على الحقيقة أيليق بي أنلا آمركم بترك عبادة الأوثان والكُفِّ عن المعاصى • وهل بعثُ الأنبياء إلا لذلك • ولست أمنعكمُ عن تطفيف الكيل وبخسه وعن بخس الناس أشياءهم وأنا أستبدّ بذلك وكلا (وماأريد أن أخالفكم الى ما أنهاكم عنه) يقال خالفت زيدا الى كذا اذا قصدته وهو مول عنه وخالفته عنه اذًا وليت عنه وهو قاصده (إن أريد إلا الاصلاح) ما أريد إلا أن أصلحكم بموعظتي ونسيحتي وأمرى بالمعروف ونهي عن المنكر (ما استطعت) أي مدّة استطاعتي للاصلاح ومأدمت متمكنا منه (وماتوفيتي إلا بالله) وماتوفيتي لاصابة الحقّ فها أفعل وما أترك إلا بمعونته (عليه توكات) اعتمدت (واليه أنيب) أرجع في السراء والضراء . ثم اعلم أنّ جرم مثل كسب يتعدّى الى مفعول والى مفعولين كما في قوله تعالى (وياقوم لايجرمنكم) لا يكسبنكم (شـ قاق) خلاف (أن يسببكم) اصابة العداب (مثل ما أصاب قوم نوح) من الغرق (أوقوم هود) من الربيح (أوقوم صالح) من الرجفة وان وصلتها ثانى مفعولى سرم (ومأقوم لوط منكم ببعيد) في الزمان فهم أقرب المالكين منكم وفي المكان فنازلهم قريبة منكم (واستغفروا ربكم ثم تو بوا اليه إنّ ر بي رحيم ودود) عظيم الرحة فاعل بهم من اللطف والاحسان مايفعل الكثير المودة عن يوده • وذلك وعد من الله أن يقبل التوبة بعد وعيده للذنبين على اصرارهم على المعاصى (قالوا باشعيب مانفقه كشيرا عما تقول) استهانة بها وعمدم مبالاة (وانا انراك فينا ضعيفا) لاقوّة لك ولاعز فها بيننا فكيف تقدر على الامتناع منا (ولولا رهطك لرجناك) ولولا عشيرتك لقتلناك بالرجم وأى قتسل شر من الرجم وكان رهطه على دينهم فلذلك أظهروا الميل اليهم (وما أنت علينا بعزيز) فعدم قتلك لم يكن لعز"ك علينا وانما يعز" علينا رهطك (قال) في جوابهم (ياقوم أرهطي أعز" عليكم من الله) أي أهيب عندكم من الله حتى تركتم قتلى لعزة رهطى عندكم فكيف لم يكن حفظى لأجل الله لا لرهطي فكيف تركم أمره (واتخذيموه وراءكم ظهريا) أي نبذتم أمر الله وراء ظهوركم وتركتموه كأنه شئ ملقى (إنّ ر بى بما تعملون محيط) أى عالم بجميع أحوالكم لانخنى عليه خافية منها فيجاز يكم عليها (وياقوم اعماوا على مكانتكم) أي اعماوا قارين على جمتكم التي أنتم عليها من الشرك والشناس لي ومي مُصدر مكن مكانة فهو مكين أذا تمكن من الشئ (إني عامل) على مقتضي ماياً تيني الله من النصرة والتأييد ويمكنني (سوف تعلمون من يأنيه عذاب يخزيه) من استفهامية علقت فعل العلم عن عمله أي سوف تعلمون أينا يأتيه عَذاب يفضحه وأينا هو كاذب وهذا هو قوله (ومن هوكاذب) عطف على \_ من يأتيــه \_ أى سوف تعلمون من المعنب والكاذب مني ومنكم وكان مقتضى الظاهر أن يقال ومن هو صادق لينصرف الأول لهسم والتاني له لكنهم لما جعاوه كاذبا قال \_ ومن هوكاذب \_ أى في زعمهم (وارتقبوا) وانظروا ما أقول لكم (إنى معكم رقيب) منتظر والرقيب المراقب (ولما جاء أمرنا) بعذابهم وهلاكهم (نجينا شعيبا والذين آمنوا معه برحة منا) يعنى بفضل منا لأنا هديناهم للإيمان وجعلناهم مطيعين (وأخنت الذين ظلموا) أى ظلموا أنفسهم بالشرك والبخس (الصيحة) إذصاح جبريل عليه السلام بهم صيحة غرجت أرواحهم وماتوا جيعا أوأتهم صيحة واحدة من السماء (فأصبحوا في ديارهم جاعين) أي ميتين ، يقال جثم الطير اذًا قعد ولطأ بالأرض فهو هنا استعارة (كأنَّ لم يغنوا فيها) يعني كأن لم يقيموا بديارهم مدَّة من الدهر من غنى بالمكان اذا أقام فيه مستغنيا به عن غيره (ألا بعدا لمدين) البعد والبعد الهلاك كالرشد والرعد (كما بست عُود) قوم صالح وكان عذاب قوم شعيب بالميحة من فوق رؤسهم وعذاب قوم صالح بالميحة من تحت أرجلهم إذ أصابهــم حرّ شديد ، قال ابن عباس ﴿ لم تعسدُب أثنّان قط بعذاب واحد إلا قوم شعيب وقوم صلح . فأما قوم صلح فأخذتهم الصيحة من تحتهم . وأما قوم شعيب فأخذتهم الصيحة من فوقهم ﴾ (ولقسد أرسانا موسى با آياتنا) بحججنا والبراهين التي أعطيناه الدالة على صدق نبوته (وسلطان مبسين) ومجزة باهرة ظاهرة دالة على صدقه (إلى فرعون وملئه) أى أنباعه وأشراف قومه (فانبعوا أمم فرعون) أى ماهو عليه من السكفر وترك الايمان بما جاء به موسى (وما أمم فرعون برشيد) أى وماطريق فرعون بسديد ولا محود العاقبة (يقدم قومه) يتقلم ويقود قومه (يوم القيامة) الى الناركاكان يقدمهم فى الدنيا الى الفنلال . يقال قدم بمعنى تقلم (فأوردهم النار) جعل بسيغة الماضى كقوله تعالى أتى أمم الله وجعسل النار بمنزلة الماء فسمى انيانها موردا ثم قال (و بئس الورد) المورد (المورود) الذى وردوه فعل فرعون كالفارط الذى يتقدم الواردة الى الماء وشبه أنباعه بالواردة ثم قال بئس الورد المورود الذى يردونه النار وكيف لا يكون كذلك والورد الما يراد لتسكين العطش والنار بضد ذلك (وأتبعوا في هذه الدنيا المعن أو يئس العون كالفارمة المعلى ما انتهى النفسير اللفظى

﴿ ياقوتة مضيئة في قوله تعالى \_ إنّ ربى رحيم ودود \_ على لسان شعيب عليه السلام ﴾ اعلم أن المودة انحا تسكون غالبا بين اثنين لهما علاقة واتسال وتجانس وتشابه في الطباع والعادات والأخلاق و ولذلك ترى المتشاركين في صناعة أوعلم أولغة أووطن أودين أوجنس أوأص ما فانهما يتوادان ويتحابان وذلك لاقتراب الصفات و وكلا تباعدت الصفات تباعد الود ولذلك تجد الأمم اليوم في عصرنا وجعت الى الجنسية فالألمان والفرنسيون واليابانيون والصينيون كل يقترب من جنسه بصد أن كانوا قديما يتوادون بالديانات وهذا كله قديما وحديثا دال على أن المودة تابعة لتقارب الصفات و هذا هو المعاوم في يتوادون بالديانات وهذا كله تعلى الله تعالى اذا وصف نفسه بانه رحيم فانا نفهم ذلك على معنى أنه مفيض الاحسان وهذا أمر مفهوم فانا نرى الملك والأب والأم وأشالهم يفيضون الاحسان على الرعية والولد وهكذا فالأعلى يرحم الأدنى ولاغرابة في ذلك و فالله رحيم و أما الود فأمره مشكل إذ المودة انما تكون بين المتجانسين وقال في سورة مريم \_ إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحن ودا \_ فذكر الرحة هناك كا وقال في سورة مريم \_ إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحن ودا \_ فذكر الرحة هناك كا وقال في سورة مريم \_ إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحن ودا \_ فذكر الرحة هناك كا المساحات في العرب من أهل دينه للتجانس و أما الود هنا فهو الذي يحتاج الى بيان و أقول ان هذا يحتاج لدرس مفي الود في هذا المقام

إن هذا التفسير فيه نبذ كثيرة من هذه العاوم والذكى اذا قرأها أصبح عنده مجموعة سهلة فيها خلاصة العاوم . هذه الخلاصة هي التي تفهمنا معنى الود أي ود الله للخاوقات . أنظرالي السمك والي النحل والي الجراد والي الدود والي النعامة والي الدجاجة والي النبات والأزهار والي الانسان فسترى في سورة النمل . كيف ترى أن لها قرى ومساكن وجيوشا منظمة وأظار راجع ظار وحجرا على مقدار أسنان الأطفال كما يفعل الناس إن خالق العالم لما خلق النمل أعطاها من القوى والقدر والعاعلي مقدار ما يناسبها . فكما يقول الحبيب خبيبه أنا أقدم لك هدية من الفاكهة التي تحبها فيزيد ذلك في المودة لعام كل من الخليلين بما في جبلة الآخر من المعاشرة . هكذا هنا أعطى الله النمل جيوشا منها على مقدار طاقتها وألهمها أن تتبع ملكتها وتنظم الحجرات وتربي الدرية كل منها في حجرة خاصة كأنها مدارس فحسل مدارسها على مقدار حاجاتها ولم يحملها مالا تطبى من مدارس الانسان وجيوشه وأساطيله ولم يجشمها مشاق السفن والأساطيل البرية والبحرية وهكذا سترى في سورة النحل ما أعطاها الله من قوت وما أفاء عليها مما يلائم حاجاتها . ألا ترى الى ما سيأتى في سورة النحل ما أعطاها الله من قوت وما أفاء عليها مما يلائم حاجاتها . ألا ترى الى ما سيأتى في سورة الخبر عند قوله تعالى به وأرسلنا الرياح لواقح .. من جمال الزهر وبهجته وكيف لؤنت

الأزهار بألوان جيسلة ليعشق النحل ذلك الجال فيطير سراعا ليشرب من الرحيق المختوم في أسفل الزهرات ثم يطير الى أخرى وقد حل على جسمه غبار الطلع فوضعه في الزهرات التي فيها أعضاء الاناث وألهسم النحل أن لا يدخل و يخرج من زهرة إلى زهرة إلا اذا كاناً من نوع واحد ليسهل الأمر عليه فلا يسادف عناء في معالجة فتح الزهرات في ذلك اليوم . ومعنى هـذا أن النحل أعطى مايواتي من اجه من العسل ومن ألوان الزهر ومن نظام الزهرات ليسهل عليه . ومن الالحام أن لايدخل زهرة غير التي مي من جنس مادخلها أولا ذلك ليكون متمتعا بالنعب من الزهر ليكون ذلك أصون لطلع الذكور من ذلك النوع من الزهر ليوضع على الاناث منه ليدوم النبات كل سنة بالالقاح رحة بالنمل أيضا . أليس الرجل يقول لابنه أني سأعطيك ثيابا فاخرة وهدايا اذا نجحت في كذا وكذا . ويقول التاميذ لصاحبه أنا قرأت كتاب كذا وهو أسهل فاقرأه . كل ذلك للمشاكلة والمقاربة . إن المودّة تقتضي أن يتلطف الودود لصاحب بما يلائم طباعه لأنه عرفها بكثرة المخالطة • وترى الجراد ألمم أن لا يدّخر وأن يضع بيضه في أرض صالحة له على بُعد مخسوص من سطحها بحيث تسلم الأرض لأن تكون له كالرحم لتحفظه إلى وقت الحاجة . وانما ألهم أن\ يدخر لأنه هو وأمثاله من النباب والناموس التي ألحمت ألاتدخ لاتعيش الى عام قابل فان البرد والحر يتعاقبان عليها فتهلك فاذن سعيها للادخار عبث فلذلك لم تلهم الادخار . أما النحل والنمل فانهما يعيشان سنين فاذا جاء الشتاء نامت ولكن لاتموت كما يموت الجراد والذباب والناموس . لذلك ألم هذان النوعان الادخار وأنزل الله سورتين باسمهما سورة النمل وسورة النحل تنبيها على الفرق بينهما و بين غيرهما من الحشرات . و يقول الله تعالى - وأوحى ربك الى النحل الخر وهذا الوحى للنحل وللنمل ولغيرهما وحى بما يلائم كما يفعل الصديق الودود بصديقه . وترى الدود لاحاسة له إلاحاسة اللس فلاسمع ولا بصر ولاذوق للطعام ولاشم . وأنما حاسة اللس له مى القائمة بتسدييره بل مى وزارة المعارف العامّة للدود بها تمتص ماحوهما من الرطو بأت وتسبح في بطن البقرة والأسد والانسان وفي لب الثمر وفي دود المش وهي فرحة سعيدة بما يناسب مزاجها وكأنَّ الله بودَّه لها منع عنها مايزعجها بما لاتحتاج اليه . فالسمع والبصر والشم والذوق والقوّة العاقلة والمدارس كل هـنـه عب، تُقيل عليهافاوأعطيت ذلك لكان لافائدة منه بل يضرّها ولاتعيش به . وترى النعامة في العراء تقسم بيضها ﴿ ثلاثةأقسام ﴾ فتحضن بعضا وتجعل بعضا قوتالذرّيتها و بعضا آخرتعرضه للحشرات فتقع عليه فتطعمه انر" يتها أذا قويت على أكل تلك الحشرات . وترى الدجاجة لم يساعدها الديك في تربية أولادها لما أعطيت الأفراخ من قوّة الريش والعدو السريع وعكس ذلك الحام . وترى أمر النبات كله عجبا ويقول المحققون ان له نوعا من الاحساس والشعور على مقدار طاقت. • وتراه في أثناء هذا التفسير في مواضع منه ولقد نال لطفا من الله . ألاترى الى ماستقرؤه في سورة الحجر من الزهر وكيف تنوّعت أشكاله تنوّعاً بديعا ولكل نوع منها حشرات خاصـة تنام اذا أغمض الزهر أجفانه وتستيقظ اذا تفتحت الأكمام وتحكتالأزهار وهناك تأتى تلك الحشرات وهي تغني فرحات بعرائس الزهرات ذات الحلل السندسية والروائح العطرية والولائم العسلية والمحاسن والبدائع الهندسية في الأوراق والأزهار ونظامها حكذا نراه يفعل مع الانسان في نظام جسمه وعجيب تركيبه وفي إلحام العقلاء فكما يلهم النحلة عملها راه ألحم الناس فصنعوا مايلاً عمم من جرى السفن في البحار والقطرات في البرُّ بالبخار والكهرباء وألهمهـم أن يقطعوا البحار لطلب الرزق والحرب ويجوبوا الفيافي ا و يغوصوا على الدر والمرجان في البحر و يحفروا في الجبال وغيرها فيستحرجوا المعادن

أعطى الله الدودة رطوبات . والنحلة زهرا وعسلا . والانسان معادن وكهرباء . وألهم كلا من هذه المخاوقات ما استعدّت له . هذا هو ود الله لخاوقاته \_ وهومعكم أينما كنتم \_ فكما أن الصديق مع صديقه يعرف ما يلائمه هكذا ثرى صانع الكون لكونه مع كل مخاوق أعطاه ما يلائم طبعه وأبعد عنه مالا يلائمه والدلك

تراه لما علم أن عقولنا قاصرة لأننا في العالم الأرضى المنعيف حجب عنا معرفة العوالم التي تسكن في المريخ أو المشترى مثلا وكمندا التي تسكن الكواكب الثابتة الكبيرة . علم ذلك من طباعنا لأننا لوعرفناها واطلعنا عليها للمعلنا من ذلك الجمال ولدهشت عقولنا ولانبهرنا فنعنا عن ذلك كما منع الدود أن يعرف السمعوالبصر والا لم يعلق ذلك . ولاتقف ماليس لك به علم .

فائلة ودود ومن ودّه ما ذكرناً • واعلم ان كل من قلد الله في الودّ كان أقرب اليه • فكلما كان الأنسان أكثر نفعا كان أكثر للناس ودّا • ان الأم والأب بتربيتهما لولدهما قد ودّا ولدهما ودّا شريفا لأنهما قد جاوزا سنه فهمما أعلى منه وقد تنزلا اليه وتلطفا فهما بهذا قد ارتقيا الى نحو الودّ الالهي • هكذا

العلماء والحكماء والمؤلفون يتنزلون لعقول الشعب وعلى مقدار تنز للم يقتر بون من ربهم

إن الانسان على مقدار منفعته وعموم فنسله للناس يكون قد اقترب من الود الألمى وعلى مقدار اتسافه بهذه المودة العاقة يقترب من ربه كما ان الأب والأم اقتربا من ربهما على مقدار ماعلما ولدهما . هكذا سائر المسلحين . إن الرحة والود مقرونان في قرن فالدين آمنوا وعماوا الساخات سيجعل لهمم الرحن وداً على مقدار ماقاءوا به للنافع العاتة ، فالرحة هنا تساعد على الود لأن الودود يعطى من بودة مايناسه ، وهذه المناسبة تقتضيها الرحة ولكن الرحة أعم في عكان مع الود تسكون مع العناب ، فيكم من عذاب في التعليم و بالحرب و بالفر كانت نتيجته العز والرقى كما قال (أرسطاطاليس) في كتابه الى اسكندر المقسوئ المعلمة و إن الأتة اذا أرخى لها العنان والترف أه اكتها البطنة والناس لايحتماون الراحة ولكنهم يحتملون المشقات في الحرب وغيره فهم في حربهم نشطون فرحون وفي أمنهم ودعتهم أشرون بطرون ثم يهلكون له المشقات في الحرب وغيره فهم في حربهم نشطون فرحون وفي أمنهم ودعتهم أشرون بطرون ثم يهلكون له الرحن هذا فهمت هذا عرفت بعض سر قوله تعالى في سورة مربم \_ يا أبت إنى أخاف أن يمسك عذاب من الرحن حان اقتران العذاب بالرحة هناك راجع الى ما ذكرنا ، فالأتة للعذبة بالحرب والضر وكثرة الأعداء الرحن مستيقظة نشطة كما قاله علماء الألمان قبيل الحرب الكبرى ﴿ إذا أردت رقى أقة فأوقد لها نارحب تكون مستيقظة نشطة كما قاله علماء الألمان قبيل الحرب الكبرى ﴿ إذا أردت رقى أقة فأوقد لها نارحب فانها تستجعل لهمم الرحن ودا حداث مع العداب كما علمت وجاءت مع العداب التعاليم يكون قربهم من ربهم وشرفهم ، انتهى القسم الثالث مودة الأنبياء والحكاء والعلماء بالتعاليم يكون قربهم من ربهم وشرفهم ، انتهى القسم الثالث

( الْقِينَمُ الرَّابِعُ )

ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاء الْقُرَى نَقُصُهُ عَلَيْكَ مِنْهَا قَامُمْ وَحَصِيدٌ \* وَمَا ظَلَمْنَا مُمْ وَلَكِنْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ آلِمُ مَنْهُمُ الَّتِي يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ شَيْء لَلَا جاء أَنْ رَبّك وَمَا زَادُومُ غَيْرُ تَعْبِيبٍ \* وَكَذَلِكَ أَخْهُ رَبّك إِذَا أَحَذَ الْقُرى وَهِي ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ \* إِنَّ فَى ذَلِك لَآ يَنْ خَافَ عَذَاب الآخِرَة ذَلِك يَوْمُ بَعُوعٌ لَهُ النَّاسُ وَذَلِك يَوْمُ مَشْهُودٌ \* وَمَا نُوخِرُهُ إِلاَّ لِأَجَلِ مَمْدُودٍ \* يَوْمَ يَأْتِ لاَ تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلاَّ بِإِذْنِهِ فَيْهُمْ مَشْهُودٌ \* وَمَا نُوخِرُهُ إِلاَّ لِأَجَلِ مَمْدُودٍ \* يَوْمَ يَأْتِ لاَ تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلاَّ بِإِذْنِهِ فَيْهُمْ مَشْهُودٌ \* وَمَا اللّذِينَ شَقُوا فَنِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِينٌ وَشَهِيقٌ \* خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّنُواتُ وَالْأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبْكَ إِل رَبَّكَ فَعَالُ لِل يُرِيدُ \* وَأَمَّا الّذِينَ سُمِدُوا فَنِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِينٌ وَشَهِيقٌ \* خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّنُواتُ وَالْأَرْضُ إِلاً مَا شَاء رَبْكَ إِلا رَبَّكَ فَعَالُ لِل يُرِيدُ \* وَأَمَّا الَّذِينَ سُمِدُوا فَنِي النَّارِ مَنْ اللّهُ إِلَى اللّهُ فَعَلَى إِلَا يَرِيدُ \* وَأَمّا الَّذِينَ سُمِدُوا فَنِي النَّارِ مَنْ اللّهُ إِلَا يَرْبُكُ إِلَى إِلَى اللّهُ فَعَالُ لِلْ يَرِيدُ \* وَأَمّا اللّذِينَ سُمِدُوا فَنِي الْجَالِي اللّهُ مَا اللّهُ إِلَى اللّهُ فَا اللّهُ إِلَى مَنْ اللّهُ إِلَا اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ وَلَيْ اللّهُ إِلَى اللّهُ إِلَا مَا شَاء رَبْكَ إِلَا لَا مُنْ اللّهُ وَالْمَا اللّهُ إِلَى اللّهُ اللّهُ إِلَا اللّهُ إِلَى اللّهُ اللّهُ إِلَى اللّهُ اللّهُ إِلَا مَا شَاء وَا فَنَى الْمُولُولُ فَا اللّهُ إِلَى اللّهُ اللّهُ إِلَا اللّهُ إِلَيْهُ اللّهُ إِلَا اللّهُ اللّهُ إِلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَيْهِ اللّهُ وَسُعُوا اللّهُ اللّهُ إِلَيْهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

خالدِينَ فيها ما دَامَتِ السَّنْوَاتُ وَالْأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ عَطَاء غَيْرَ عَبْدُوذِ ، فَلاَ تَك ف مِنْ إِنَّ يَمْ اللَّهُ هُولًا مِنْ يَمْدُونَ إِلَّا كَمَا يَمْدُ آبَاؤُهُمْ مِنْ قَبْلُ وَإِنَّا لَمُومُ مُ نَصِيبَهُمْ غَيْرَ مَنْقُوسٍ \* وَلَقَدْ آنَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَأَخْتُلِفَ فِيهِ وَلُولًا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبُّكَ لَقُضِيَ تَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَنِي شَكَّ مِنْكُ مُرِبِ \* وَإِنَّا كُلَّا لَكُو فَيْنَهُمْ رَبُّكَ أَعْمَا كُمُمْ إِنَّهُ بِمَا يَسْمَلُونَ خَبِيرٌ \* فَأَسْتَقِيمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَأَبَ مَمَكَ وَلاَ تَطْنَوْا إِنَّهُ بِمَا تَمْمُلُونَ بَصِيرٌ \* وَلاَ تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ طَلَمُوا فَتَسَكُّمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ مِنْ أُولِياء ثم لا تُنْصَرُونَ \* وَأَقِمِ الصَّلاَةَ طَرَقِ النَّهَارِ وَزُلْفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيْئَآتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِيِينَ \* وَأَصْبِرْ فَإِنَّ اللهُ لاَيُضِيعُ أَجْرَ الْحُسِنِينَ \* فَلَوْلاً كَانَ مِنَ الْقُرُونِ مِنْ قَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيَّةً يَنْهُونَ عَن الْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِنْنُ أَنْجَيَّنَا مِنْهُمْ وَأُتَّبِّمَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أَتْرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهُمْ لِكَ الْقُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِيحُونَ \* وَلَوْ شَاء رَبُّكَ كَلِمَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلا يَزَالُونَ مُعْتَلِفِينَ \* إِلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلِدلكَ خَلَقَهُمْ وَتَنَّتْ كَلِمَة رَبِّكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمِينَ \* وَكُلاًّ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاء الرُّسُلِ مَا ثُنَبَّتُ بِهِ فُوَّادَكَ وَجَاءِكَ فِي هُلَذِهِ الْمَثِّي وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ وَقُلْ لِلَّذِينَ لاَ يُومِّنُونَ أَعْمَلُوا عَلَى مَكَاتَتِكُمْ إِنَّا عَامِلُونَ \* وَأَنْتَظِرُوا إِنَّا مُنْتَظِرُونَ \* وَيْدٍ غَيْبُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَنْرُ كُلَّهُ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا تَمْمَلُونَ .

﴿ التفسير اللفظى ﴾

قال تعالى (ذلك) النبأ مبتدأ خبره (من أنباء القرى نقصه عليك) خبر بعد خبر (منها) من القرى (قائم وحميد) أى بعضها باق و بعضها عافى الأثر كالزرع القائم على ساق والذى حصد وهذه الجلة مستأنفة (وماظلمناهم) باهلاكنا إياهم (ولكن ظلموا أنفسهم) بارتكاب مابه أهلكوا وذلك لما جبلت نفوسهم عليه من النقص الذى هو نتائج أسباب خافية وظاهرة فى هذا العالم الذى فطر على الخير والشر ولكن الشر جاء عرضا ولايترك الخير الكثير الشر القليل كفر هؤلاء فلابد من نفاذ أمرنا لأن قلك هى حقائق الوجود الثابتة التى تعلق علمنا بها فهكذا علمنا وهكذا خلقنا وهكذا رتبنا ونظمنا المخاوقات (فا أغنت عنهم) فانفتهم ولا دفعت عنهم (آلمتهم التى يدعون) يعبسون (من دون الله من شئ لما جاء أمر ربك) عذابه ولما منصوب بما أغنت (ومازادوهم غير تقبيب) تخسير ه يقال تب اذا خسر وتبيه غيره أوقعه فى الحسران أى مادفعت عنهم عبادة غير الله شياً بل أهلكتهم (وكذلك) أى ومثل ذلك الأخد ومحل الكاف الرفع (أخذ

ر بك اذا أخذ القرى ) أي أهلها (ومي ظالَّة) حال من القرى (إنَّ أخذه أليم شديد) مؤلم صعب على المأخوذ وهذا تحذير لكل قرية ظالمة من كفار مكة وغيرهم فليبادر الظالمون بالتوبة ولأيشر هم الاهمال (إنّ ف ذلك) فيا قسه من قسص الأم الحالكة وفي غيرها من السور (لآية) لعبرة (لمن خاف عذاب الآخرة) أي اعتقد محمة وجوده . • فأما من يرى أن العالم لافاعل له وانما هي ذرات تشكون وتنحل فلايقول بحساب ولاعقاب فليس لهذا عبرة عنده (ذلك) أي يوم القيامة (يوم مجوع له الناس) أي يجمع له الناس لامحالة والناس لاينفكون عنه (وذلك يوم مشهود) أى مشهود فيه أهل السموات والأرضين وقد اتسع فيه باجراء الظرف مُجرى المُفعول به أ. وليس المقصود أن اليوم مشهود في نفسه والا لبطل الغرض من تعظَّيم اليوم بتمييزه فان سائر الأيام مشهودة (ومانؤخره) أي اليوم (إلا لأجــل معدود) الأجل يطلق على مدّة التأجيل كلها وعلى مُنتهاها (يوم يأت) بحذف الياء و باثباتها \_ يأتى \_ والحذف في مثــل هذاكثير في لغة هذيل ونظيره قوله ـ - ماكنا نبغ - والفاعل ضمير يرجع الى قوله \_ يومجموع له الناس - (لاتكلم) لاتتكلم (نفس إلاباذنه) أى لايشفع آحد إلا باذن الله \_ من ذا الذي يشفع عنده إلا باذنه \_ (فنهم) أي من أهل الموقف وهمالناس المذكورون في قوله \_ مجموع له الناس \_ (شقي وسعيد) فنهم معذب ومنهم منعم (فأما الذين شقوا فني النار لهم فيها زفير) هو أوّل نهيق الحار (وشهيق) هوآخره أوهما اخراج النفس وردّه والجلة حال والعامل هو الاستقرار المقدّر في النار (خالدين فيها) حال مقدّرة (مادامت السموات والأرض) أي مدّة دوام السموات والأرض وذلك للتأبيد ونني الانقطاع كما تقول العرب ﴿ مالاح كوكب ﴾ والمقسودالتأبيد (إلا ماشاء ربك) هو استثناء من الخاود في عذاب النار فان أهل النار يخرجون من النار الى الزمهرير وأنواع من العنداب غير النار . وكذلك أهل الجنة يتصاون بجناب القدس و برضوان الله وهذا اعلى من الجنة أوماشاء بمعنى من شاء وهم قوم يقال لهم الجهنميون يخرجون من النار و يدخلون الجنة فهم مستثنون من أهل الجنة أيضا لمفارقتهم إياها بكونهم فىالنار أياما فهؤلاء لم يشقوا شقارة من يدخل النار على التأبيد ولاسعدوا سعادة من لم تمسه النار هَكُذَا روى عن ابن عباس والضحاك وقتادة وهؤلاء هم فشاق الموحدين ، وقيل ان \_ إلا \_ هنابمعني سوى والمعنى سوى ــ ماشاء ربك ــ من الزيادة التي لا آخر لها علىمدة بقاء السموات والأرض فالاستثناء راجع إما (١) لنوع العنداب كما يرجع لنوع النعيم فيما سيأتى فالمقصود انهم ينقاون من عذاب الى عذاب كما ان أهل الجنة ينقاون من نعيم الى نعيم

(٢) أولنفس المعذبين فنهم من لايخلد في أحدهما كأهل المعاصي الموحدين

(٣) أوللتَّة التي تزيد على زمن السموات والأرض التي نشاهدها وتسكون \_ إلا\_ بمعنى غير

(٤) وهناك وجه رابع وهو مدّة لبثهم في الدنيا والبرزخ فليسوا في جهنم ما داموا فيهما والاستثناء إذن من أصل الحكم

(٥) وقيــل الزفير والشهيق همـا المقيدان بتلك المشيئة لا الحاود فالزفير والشهيق دائمـان إلا في أوقات بعلمها الله

ثم قال تعالى (إنّ ربك فعال لما يريد) من غير اعتراض لأنه بناه على الحكمة العامّة فى العالم وليس للناس ما يؤهلهم للوقوف على تلك الحمّائق كاملة (وأما الذين سعدوا فنى الجنة خالدين فيها مادامت السموات والأرض إلا ماشاء ربك) وقد تقدّم انهم قوم موحدون عاصون لايدخاون الجنة إلا بعد العذاب اذا كانت سما سبعنى من أوانهم ينالون ماهو أعظم من الجنة وهو رؤية الله تعالى ورضوانه (عطاء غير مجنوذ) غير مقطوع فهذا الثواب لا ينقطع (فلاتك فى مرية مما يعبد هؤلاء) أى فلاتشك بعد ما أنزل عليك من هذه القصص فى سوء عاقبة عبادتهم وانهم آياون الى الهلاك وأن الأنبياء ومن تبعهم ناجون فى الدنيا والآخرة وهذا

عدة بالانتقام منهم ووعيد لهسم وتسلية للنبي مالي ولكل من سار على قدمه من المؤمنين وأن الله ناصره وناصرهم وخاذل أعداله وأعدائهم كاجر بناه في هذه الحياة مرارا وهم مايعبدون إلا كا عبد آباؤهم من قبل وقد قصمنا عليك مازل با مائه فسيلحقهم مثله فان المشابهة في الأسباب تستدعي المشابهة في المسببات وقوله - كما يعبد آباؤهم - أي كماكان يعبد آباؤهم وهذا قوله تعالى (مايعبدون إلا كما يعبد) الىقوله (وانالموفوهم نصيبهم) من العذاب (غـيرمنقوص) حال من النصيب لتقييد التوفية دفعا لما يحتمل أن التوفية تكون للبعض مجازا (ولقد آتينا موسى الكتاب فاختلف فيه) فاسمن قوم به وكفر قوم كما اختلف هؤلاء في القرآن (ولولا كلة سبقت من ربك) أي كلة الانظار الى يوم القيامة (لقضى بينهم) بين قومموسي وقومك بالعداب المستأصل (وانهم) وان كفار قومك (لني شك منه) من القرآن (مريب) موقع للريبة (وان كلا) وان كل الختلفين المؤمنين منهم والسكافرين (١١) إلا والله (ليوفينهم ر بك أعمالهم) وقرى ـُــلـا ــ فَالتَخفيف فاللام إذن موطئة للقسم والثانية للتأكُّيد ومازائدة للفصِّل بينهما (إنه بما يعملون خبير) فلايخني عليه شئ . ولما أبان الله في هذه السورة كيف كانت عاقبة العاصين وخاتمة السالحين أمر نبيه ﷺ ومن انبعه قائلا (فاستقم كما أمرت) أى استقم على دين ربك والعسمل به والدعاء اليه كما أمرك ربك أى دم على ما أنت عليه من الاستقامة (ومن تاب معك) من الشرك والكفر وهو عطف على ضمير الرفع في استقم (ولاتطغوا) ولاتخرجوا عماحد لكم أولاتغاوا في الدين فتجاوزوا ما أمرتكم به (إنه بما تعسماون بصير) فيجازيكم عليه وهذا في معنى التعليل للأمر والنهبي \* قال ابن عباس مأنزلت آية على رسول الله يَرِيُّ هِي أَشْدَ عَلَيْهُ مِن هَذِهِ الآية ولذلك قال شيبتني هود وأخواتها (ولاتركنوا الى الذين ظاموا) ولاتميلوا البهم أدنى ميل فان الركون هوالميل اليسير كالتزيي بزيهم وتعظيمذ كرهم والميل بالقلب اليهم وطاعتهم ومداهنتهم وتسكثير سوادهم والرضا بأعمالهم (فتمسكم النار) أى فتصيبكم النار بحرّها كما يحصل اليوم في الأقطار الاسلامية من التشبه بالفرنجة وتقليدهم ومداهنتهم والنزى بزيهم واحترام تجاراتهم وآرائهم وأخلاقهم وفسوق الفاسقين منهم . فلذلك حكم الله على أكثر الأقطار الأسالامية أن يصيبها نار الاستعباد في الدنيا والذل والفقر والاحتلال والاختلال والنذالة والضعف والجبن والخوف وهذه مقدمة لعذاب جهنم \_ ومن كان فيهذه أعمى فهو في الآخوة أعمى وأضل سبيلا \_

وقد بينا في هذا التفسير في مواضع كثيرة أن الفريجة ضحكوا على ذقون الشرقيين الغافلين وألبسوهم ثوب المذلة والعار ومن قوهم شرع عزق وكل ذلك لأنهم ركنوا اليهم وصد قوهم و ولقد قدمت انهم أشبه بالمسيخ السجال فانهم يظهرون جنة اللذات و يخفون نار الاستعباد و وقد ركن كثير من الأمراء الى نار شهوات المال الذي يعطونه لهم أوالألقاب الحقيرة الكاذبة التي يسمونهم بها أوالوسامات التي يعلقونها على صدورهم فأوقعوهم في نار الاستعباد والمذلة والحزى المبين و هذا كله سر هذه الآية ثم قال تعالى (ومالكم من دون الله من أولياء) من أنصار يمنعون العداب عنكم والاستعباد والاحتلال واستنزاف الثروة وحاول الفقر بكم في الدنيا (ثم لاتنصرون) أي ثم لا يجدون لكم من ينصركم و يخلصكم من عقاب الله أي عذاب يوم القيامة وفي الدنيا الذي هو مقدمة لعذاب الآخرة وفيه وعيد لمن ركن الى الظامة أورضي بأعمالهم

ومن مجيب الأمر أن النبي ملك يقول شببتني هود وأخواتها . ولمسرك ماشيبته هود وأخواتها إلا لما في هذه السورة من العذاب الذي حاق بالأتة الاسلامية أسوة بالأم الأخرى

﴿ مصداق هذه الآية في تاريخ الأندلس وفي الدولة العباسية بغزوة التتار ﴾

وتنجب كيفُ تم ما قاله الله تعالى وهوأن الركون الى الظامة يعرس المسلمين الى الحلاك والدمار ثم يقول الله ــ ثم لاتنصرون ــ ولقد حصل ذلك وأصبح أكثر المسلمين غسير منصورين بل هم فى قبضة الفريجة

كل ذلك جاء مصداقا لمنه الآية . يقول الله - ثم لاتنصرون - وقد حصل ذلك وأصبح أكثر المسلمين كمبيد للفرنجة لأنهسم ركنوا اليهم ووالله لم ينج من مذلة الفرنجة إلا الذين استقلوا بأعمالهم وتركوا الركون اليهم ورجعوا الى أنفسهم ولم يتمكلوا عليهم واعتبر ذلك في الأمة الأندلسية إذ كانوا في أوّل أمرهم حين كان الاسلام عزيزا مهابا محافظين على أخلاقهم القومية وعاداتهمالعربية وشيمهمالنبوية مم تحوّلت الحال وساءت وأصبح للسلمون بعد الأنفة والعز"ة والشرف أسرى الأوهام . ومبدأ ذلك أن الفريجة تعاهدوا مع أمراء الأندلس ورئيسهم ابن عباد . وتلك المعاهدة احتوت على مايأتى ﴿ أَوَّلا ﴾ حرَّية الدين ﴿ ثانيا ﴾ حرِّية التجارة ﴿ ثَالِثًا ﴾ حرية التعليم ، ولما تمت تلك المعاهدة أقام ابن عباد احتفالا ومهرجانا وأفراحا دامت عشرات الأيام ولقد حضر الأمراء جيما ثلث المعاهدة ووقعوا عليها وكان بعضهم قد ركبوا على جياد نعالها من ذهب م ولما تمت تلك الوليمة والأيام الراقصة رجعوا الى ديارهم آمنين مطمئنين ولم يرفض التوقيع على هذه المعاهدة إلا ابن مصعب فانه قال ﴿ ويحكم يا أبناء العرب وعظماء الاسسلام كيف تبيعون حرية التجارة والتعليم في دياركم . أفلاترون أن القوم سيعلمون أبناءكم تاريخ أعهم و يحقرون آباءكم . أولاترون أن الخر يباع في بلادكم بعد الآن لحرية التجارة وسينشر في البلاد الترف والنعيم ويكثر المترفون والفسقة والفجار والخلاعة وينتهى الأمر بفساد البلاد وخراب العباد وطرد العرب من الأصقاع الاوروبية . فلما سمع القوم مقالته هزؤا ساخرين ونبذوهأجعين وقالوا لست فىالعير ولافى النفير وهل يطاع لقصير أمر أويقام لنسير رشيد وزن \_ وجعاوا أصابعهم في آذانهم واستغشوا ثيابهم وأصرتوا واستكبروا استكبارا \_ وقالوا إن هذا كلام الذين لا يعرفون السياسة ولاهم من السياسيين ﴾ • فحاذا جرى بعدذلك • قمنيت سنون تلتها سنون وصعة مأتنباً به ابن مصعب وانتشر الخر والنسوق وصار (كتاب الأغاني) هو العمدة في البلاد وانتشرت الخلاعة والفسوق وصارالشبان يغازلون الفتيات في الطرقات شار بين وشاربات وسكرين وسكرات وكثر الترف والنعيم ولبسوا الحرير وتختموا بالذهب وصارت الخلاعة مشرب الأدباء وخلق الكداء فذهبت النخوة والدين وسرى ذلك من الأحداث الى العظماء والكبراء حتى ان أحد أمراء بني ذي النون اختطف فتاة رومية من أيها وأدخلها قصره فلجأ الى أمير آخر مسلم فأدَّنه مهوءته أن يكاتب ابن ذى النون ذاكرا له عظم هذا الذنب وقبحه فأبى أن يقبسل قوله فاتحد ذلك الأمير مع بعض بارونات أوروبا وهجموا على ذلك الأمير ُومَنْقُوا شمله وخُرِبُوا قصره وأولم الأمير المغالب للفرنجة الحَاضرين معه وليمة دامت أياما فرحا بالانتصار واظهارا للافتخار والأتة العربية إذ ذاك في انتحار وهي لاتعلم ماخباً ، لها الزمان وكان العربي إذ ذاك في الأندلس يحقر نسبه وأخلاق آبائه وآراءهم وتاريخهم ولايأنس إلا بالاوروبيين الذين ربوء في مدارسهم . ولقد تجاوز هؤلاء الأساتذة حدّ العادة في تغيير أخلاق للسامين حتى ان راهبا في قرطبة من أساتذة المدارس التي يتعلم فيها للسلمون اشتى عنب قرطبة كله وعصره خرا وحلف أن لا يبيعه لأحد إلا لتلاميذه من أبناء للسلمين طبه إياهم ضار الخر من مستلزمات للدنية والعمران · فأذا جرى · سارت الأمّة شوطا بعيدا حتى قرعت القارعة ووقعت الساعقة وأتى الملك (فرديناند) والملكة (ايزابله) وقسما ظهر البلاد وأزالا ملك بني عباد وأمراء الأجناد وقبروهم أجمين إلا قليلا منهم رموهم في البحر أجعين وقتاوهم مجندلين \_ وما كان ربك ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون \_ وما الله بغافل عما يعمل الظالمون . كل هذا مصداق لقوله تعالى \_ ولاتركنوا الى الذين ظلموا فتمسكم النار ومالكم من دون الله من أولياء ثم لاتنصرون \_ فل يجسد أبناء الأندلس أولياء ينصرونهم لما أحاط بهم الافرنج من كل جانب وهمغافلون لأنهم ركنوا الى الفريجة فأصبحوا حصيدا خامدين

### ﴿ التقار في الشرق ﴾

وقد كان المسلمون قبل ذلك بنحو ثلاث مائة سمنة في بلاد الشرق قد تماوا بعز هم وسكروا بجاههم فلم يظنوا في الأرض قوّةأعظم منهم أيام قطب أرسلان إذ أرسل اليه (جنكيزخان) المسمى تموجين رجالا من قومه ليتاجروا مع المسلمين بأموالهم ومعهم مال عظيم ومتاجر كبيرة خاف تجار المسلمين على أنفسهم وضياع تجاراتهم وبخس بضاعاتهم لمزاحة أولئك الواردين لأن بضاعاتهم أجمل وأبهج وأبهسي وأرخص قيمة فأرسل هؤلاء التجار الوطنيون رجلا منهم فقال لقطب أرسلان . هـل لك أن تأخذ التجارة من هؤلاء الذين حضروا وأن مامعهم يكون غني لدولة الاسلام وعزا وجاها للحكومة فغره مايقول وأخذالمال الذي معالتجار الذي قيسل إنه كان كثيرا جدًّا فأخذ تجارتهم وقتلهم أجعين . فلما ورد الخد الى (جنكيزخان) أرسل له خطاباً مع جماعة يحذره من عاقبة ظلمه يقول فيه كيف تسيؤن الجوار وتظلمون الناس ونبيكم عَالِيَّةٍ لم يقل به وعلى بن أبي طالب كذلك . أولم يخسركم نبيسكم قائلا ﴿ اتركوا الترك ماتركوكم اننا نحن أمَّة يأجوج ومأجوج وقد أوعدكم الله بأنهم سينساون عليكم من كل حدب . فلما جاء الخطاب الى (قطب أرسلان) من قه وصلم آذان الرسل المرسلين من قبل (جنكيزخان) فصام هـذا الذي يعبد النار ثلاثة أيام تضرّع فيها الى الله أن ينصره على المسلمين الذين هـم يخر بون بلاد الله وهو يسعى الى الاصلاح ولم يأكل ولم يشرب في تلك الأيام التسلانة ثم قام بجموعه وهجموا على الاسسلام فأزالوا دولة العباسيين ومز قوا المسلمين شرّ بمزق وانتشروا في الهندوفي الروسيا ولاتزال بقاياهم الى الآن على نهر (ڤلجا) وغــيره ولكنهم أسلموا بعدحين وهذا مصداق لقوله على ﴿ و يل للعرب من شرَّ قد اقترب ﴾ وسيتضح هذا المقام في تفسير سورة الكهف عند قوله تعالى ــحتى اذا فتحت يأجوج ومأجوج وهم من كل حدب ينساون ــ وسترى فيه نص الخطاب الذي أرسله (جنكيزخان) لتعلم أن المسلمين كما ركنوا إلى أوروبا فزالت دولتهم ركن مسلمو الشرق إلى جَارِ التَّجَارِ منهم فسلطوا الملوك على ايذاء الجيران فا تنوهم فسلط الله عليهم التتار • ذلك لأنهم ركنوا الى ا الذين ظلموا وهم تجارالسلمين . وأيضا كان المسلمون غافلين جاهلين لم يعرفوا قدرة بلاد التتار ولم يدرسوها فهم كانوا بجغرافية البلاد المجاورة لهم جاهلين فلما آذوهم سلطهم الله عليهم وهم لايعلمون قواتهم ولامقدار جيوشهم ولاعددهم ولاصرهم على القتال • ذلك كله مصداق لقوله تعالى \_ ثم لاتنصرون \_

﴿ مصداق هذه الآية في الأمم الاسلامية اليوم ﴾

ولقد قدّمت مرارا في هدنا التفسير كيف استولت الفرنجة على بلاد الشرق وقلت انهسم استولوا عليهم بنفس الطريقة التي أهلكوا بها بلاد الأندلس فانهم كما أهلكوا الأندلسيين بالشهوات واللذات وفتحوا لهم باب الترف فكثر الدين والاسراف والجر والمجاهرة بالمعاصى مع الغانيات ولبس الحرير والتنج والربا واحتقار تاريخ الآباء وآرائهم وأعمالهم وخصالهم وماهم عليه من التمسك بالدين وما أشبه ذلك . هكذا فعلوا ذلك مع أهل الشرق من التونسيين ورجال الجزائر والمراكشيين والمصريين بحيث ترى الأغنياء من بلادنا الآن لايهنا لهم طعام إلافى مطاعهم ولاشراب إلا في قهواتهم وباراتهم ولامغازلة إلا مع نسائهم ولاشراء إلا من محال عمارتهم واذا أرادوا عبارتهم ولالباس إلا على زيهسم ولاخادمة إلا من أحسن نسائهم ولا استدانة إلا من مصارفهم ، وإذا أرادوا عباما لا يكون إلا في أماكنهم التي لهم في بلادنا

اذا علمت هدذا علمت جواب رسول الله مراقع الله أبى بكر لما سأله قائلا قد شبت بارسول الله إذ قال مراقع شبتنى هود والواقعة والمرسلات وعم يتساءلون واذا الشمس كوّرت به وفى رواية غيرها ﴿ قال قلت بأرسول الله عجل اليك الشيب قال شيبتنى هود وأخواتها الحاقة والواقعة وعم يتساءلون وهل أناك حديث الغاشية ﴾ و يقول العلماء لأن هذه السور فيها ذكر القيامة والبعث والحساب الخ م فهذا صريح في أنه يخاف

عذاب الآخرة و ولاسك أن بما في سورة هود حساب الأمّة المحمدية في الآخرة على أنها تركن الى الدين ظلموا وقد أظهر الله مقدمات هذا الحساب ودلائله فيا ذكرناه و وورد أيضا ﴿ ويل للعرب من شرّ قد اقترب ﴾ وقد حصل ذلك بظهورالتقار وغلبهم للسلمين كما سيتضح في سورة الكهف وكاقدمناه الآن فليعتبر المسلمون ولما كان اختلال الأمّة ينشأ من ركونها الى الدين ظلموا وكانت اقامة الصاوات في أوقاتها بما يجمع القلوب و يؤدي الى اتحادها أعقب ماتقدم بقوله (وأقم الصلاة طرف النهارالثاني الظهر والعصر (وزلفا على الظرفية لأنه مضاف الى الظرف وصلاة طرف النهارالأول الصبح وطرف النهارالثاني الظهر والعصر (وزلفا من الليل) الزلف جع زلفة من أزلفه اذا قربه أي وساعات من الليل قريبة من آخرالنهار وهي صلاة المغرب والعشاء (إنّ الحسنات) كالصلوات الخس (يذهبن السيات) أي الذنوب ، وفي الحديث ﴿ إن الصلوات الحسنة الحسنة تمحها ﴾ ومن الطاعات سبحان الله والحد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولاحول ولاقوة إلابالله السيئة الحسنة تمحها ﴾ ومن الطاعات سبحان الله والحد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولاحول ولاقوة إلابالله السيئة الحسنة تمحها ﴾ ومن الطاعات سبحان الله والحد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولاحول ولاقوة إلابالله السيئة الحسنة تمحها ﴾ ومن الطاعات شعارا أنها مرادة بهذه الآية ، وفي البخاري ومسلم أن رسول الله فقلك مثل الصاوات الخس يمحو الله بها الخطايا

إن الذنوب الصغائر تكفرها الصاوات والطاعات . أما الذنوب الكبائر فلا يكفرها إلا التوبة النصوح بالاقلاع عن الذنوب بالكلية و بالنسم و بااعزم التام ألا يرجع الى الذنب ، وفي الحديث ﴿ إن العسلاة الى المسلاة كفارة لما بينهما ما اجتنبت الكبائر ﴾ وفي سبب النزول أن رجد لا أتى النبي علي فقال انى قد أصبت من امرأة غير انى لم آتها فنزلت (ذلك) اشارة الى ماتقدم عما في هدنه السورة من هلاك العاصين ونجاة السالحين وماولى ذلك من قوله - فاستقم كما أمرت - ومابسده (ذكرى الذاكرين) عظة للتقين وتبصرة للفكرين فيعرفون كيف تهلك الأم اذا ظامت وكيف تمسهم النار في الآخرة اذا ركنوا الى الظالمين وأن الأنبياء الذين ورد ذكرهم في هذه السورة لم ينصروا الا بعد الصبر ولذلك قال (واصبر) على ماتلاق من قومك ومجادلاتهم وعداوتهم كما صبر الأنبياء قبلك المذكورون في هذه السورة وقد علمت أمرهم وانه لم يضع أجرهم اذ أحسنوا في أعمالهم (فان الله لايضيع أجرالحسنين) أى المسلمين أعمالهم كالاستقامة وعدم الركون الى الذين ظاموا واقامة الصلاة وفعل الحسنات وجيع الأعمال الظاهرة والباطنة فاحسان العمل الباطني يضع أجره كما واصلاح العمل الظاهرى كالصناعات يرفع قدر الانسان و يرقى عقله ويكسبه الغني وهذا عدوح والله لايضيع أجره كما هو وهذا يوجب على المسلمين والله لايضيع أجره كما هم الظاهرة والباطنة

ولما كان القول المتقدّم وهو الأمر بالاستقامة الذي على البعد ونهيهم عن الطغيان وعن الركون الى الذين ظاموا حتى لاتمسهم الناركما مست الأم السابقة لما طغواكما هو مذكور في هذه السورة أشبه بالتخلية ثم أمرهم بما هو كالتحلية من الصلاة بالليل والنهار مرتباعلى ماذكر في هذه السورة من اهلاك الأم السابقة في الدنيا لكفرها وفي الآخرة بالنار و لذلك أيضا رجع الى تفصيل الكلام على تلك الأم قائلا هلاكان من هؤلاء الأقوام الذين ذكروا في هذه السورة وغيرهم من الأم السالفة قبلكم رجال أولوا رأى وعقل ينهون الناس عن افسادهم في الأرض بتطفيف الكيل والميزان و بخسهما وفعل الفاحشة التي لم يأتها أحد من العالمين والكفر والمعاصي الكثيرة و نعم ان بعضهم نهى عن الفساد في الأرض فنجيناهم و فأما الأكثرون فانهم لم ينهوا عن الفساد في الأرض واتبع الذين ظاموا ما أترفوا فيه بالتنم والترفه وحب الرياسة والثروة وطلب أسباب العيش الهيء ورفضوا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ونبذوه وراء ظهورهم (وكانوا

مرمين) وحكم عليهم بأنهم قوم مجرمون وهذا قوله (فلولا كان من القرون من قبلكم أولوابقية) من الرأى والعقل أو أولوا فضل وانما سمى بقية لأن الرجل يستبقى أفضل مايخرجه . ومنه فلان من بقية القوم أى من خيارهم (ينهون عن الفساد في الأرض الا قليلا بمن أبجينا منهم) أي لكن قليلا منهم أنجيناهم لأنهم كانواكذلك فالاستثناء منقطع فهؤلاء المستشى منهم لم ينهوا عن الفساد في الأرض (واتبع الذين ظلموا) أنفسسهم فلم ينهوا الناس عن الفساد (ما أترفوا فبه) أي ما عرفوا فيــه التنعم والثروة ألخ (وكانوا مجرمين) ولماكان ماتقدّم يستدعى سؤالا فيقال ياعجبا إن الله عزوجل رحيم وكيف يهلك الناس اذاكفروا . وهانحن أولاء نرى الحيوانات راتعة في الماء والحواء والتراب فلم خص الانسان بالاهلاك في الدنيا فليكن السكافر في الأرض كالحيوان أفلايسع الله هؤلاء في أرضه فما باله يهلكهم في الدنيا وينزع ملكهم ويشتت شملهم . لدلك قال الله (وما كان ر بك ليهلك القرى بظلم) بشرك (وأهلها مصلحون) أى وما كان ربك ليهلك الفرى بمجر د شركهم اذا كانوا مصلحين بأن يعامل بمضهم بعضا بالصلاح والسداد . ولذلك قيل ﴿ الملك يبقى مع الكفر ولايبتى مع الظلم والمعاصى ﴾ وكأن هــذا تقرير لما تقدُّم في السورة كأنه يقال أذاً أُهُلكت قوم لوط وقوم شعيب وغيرهما فأنما اهلاكهم للذنوب الخلة بالامن الضارة بالمجموع . وإذا كان المجموع فاسدا فلابقاء له بل يكون كالجسد الميت تنتن رامحته . فالأمّة التي تكذب ونظلم وتفسق و يرتدي حكامها وتضل فى أعمالها ولاتحسن عمملا حكمت عليها بالهلاك لأنها مجوع مختل غمير منظم وهذه قاعدة طبيعية فالأتة كالجسم اذا اختل خلا عظما رئيسيا مات وهذه حال كثير من أم الشرق والاسلام الآن وسيغير الله الحال بل ابتدأ سبحانه يفعل ذلك الآن . ولما كانت الأم الاسلامية اليوم قل فيها علم الأخلاق والعمل بهاصارت قاوب أهلها متباعدة متباغضة وهم لايحسنون كثيرا من الأعمال وهي بأيدى غيرهم سلط الله عليهم الفريجة لأنهم لاينهون عن الفساد في الأرض وقليل منهم الآن انتظموا في أعمالهم فاستقاوا في بلادهم وطردوا الفرنجة والحدُ لله . فتجب كيف أبان الله في هذه الآيات أن خواب الأم تابع لظلمها الداخلي في أغمالها لا إيمانها وعلى ذلك لايبالى باعمان بلاعمل صالح بل ينزل بأهله العمداب الشديد في الدنيا كما أشار اليه في قوله تعالى ــ ولاتركنوا الى الذين ظلموا فتمسكم النار ــ ومن الظلم ترك النهـى عن المنكر . واعلم أن الفقهاء لأجل هذه الآية قدّموا عند تراحم الحقوق حقوق العباد على حقوق الله تعالى

واعلم أن هسذا المقام يقتضى أن يسأل سؤال فيقال اذا كان الله هوالخالق المعالم المنظم له وهو واحد فلم تطوّرت الأم وكانوا مختلفين أخلاقا وديانات وآراء وكفرا وإعانا . وهلاجعل الله الناس أمّة واحدة ولمهذا الاختلاف . واعلم أن هذا السؤال برد على عقول كثير من الناس وهو بهذا المقام أليق لأنه في مقام هلاك الأم و بقائها وتقرير حقائقها وقد تم البعث هنا ودقق أيما تدقيق . واعلم أن العالم لولم يكن مختلفا لمكان معدوما . ألاترى أن الحكاء قد قرروا أنه لايتساوى اثنان في الوجود فلارجسل ولا امرأة من الناس يماثلان غيرهما من الرجال والنساء بلكل فرد من الناس والحيوان والنبات والمعادن والكون لانظير له في الوجود وقد برهنوا على ذلك ببرهان قاطع لامحل الذكره هنا . فحادام هناك خلق فلابد من اختسلاف الوجود، وقد برهنوا على ذلك ببرهان قاطع لامحل الذكره هنا م فحادام هناك خلق فلابد من اختسلاف الموجودات والجاهل يقول والأحوال وفي كل شئ . فالعاقل الحكيم يعتقد أنه لا يكون وجود بغير اختلاف الموجودات والجاهل يقول لم خلق الله تلخذ مع انه لا يمكن الحلق إلا مع الخلاف . ولافرق بين الخلاف الموجودات والمحتمر . فكا يأتى بساعات النهار المختلفة أضواؤها يأتى بالليل الذي هو غاية الخلاف مع النهار مكذا يفعل في الديانات

فَكَمَا يَخْلَقُ تَقِينَ مَتَقَارَ بِينَ كَأْبِي بَكُرُ وعَمَرَ وهما كَسَاعَتِينَ يَخْلَقُ كَافُرا ومؤمنا كأبي بَكر وأبي جهل كما خلق الليل والنهار فالنظام واحد في الأطوار الانسانية والأحوال الكونية ونتيجة ذلك هوأعلم بها وهذا قوله

(واوشاء ربك لجعل الناس أمّة واحدة) متفقين في الايمان والطاعات ولكنه لم يشأ ذلك لأن المشيئة تتبع العلم والعلم يتبع للعاوم والمعاوم ليس يكون إلا على النظام الأكل والنظام الأكل لابدّ أن يكمل فيه جيع الأحوال كَمَا كُلْتَ. أحوالُ الليلوالنهار بالظلاموالضياء المتباين النتائجوالثمرات (ولايزالون مختلفين) في دياناتهم كما اختلفوا فى جيع أطوارهم وهــذا الاختلاف يقلق راحاتهم ويزعج نفوسهم ويكون سببالنزاع فيما بينهم (الامن رحم رُّ بك) من أناس يكون اختلافهم غيرداع الى النزاع بل هو كالوفاق حينما يرتقي نوع الأنسان ويكونون كأسرة واحدة يحب بعضهم بعضا ويكون اختلاقهم فى جميع أحوالهم ليتكماوا به ولكل منهم عمل خاص ينتفع الجيع به فيكون الاختلاف فيما بينهم كاختلاف البنوة والآبوة والذكورة والانوثة كل له عمل ينفع به المجموع وت كُون جيع أهل الديانات على حال لايلعن بعضهم بعضا بل يكونون أشبه بأعضاء أسرة واحدة . ذلك هو العصر الذُّهي الذي عبر عنه بأنه ينزل فيه عبسي ابن مريم فتصلح القاوب بالمحبة و يصبح الناس ــ اخوانا على سرر متقابلين \_ في الدنيا ، وقد ورد أن دين الاسلام يم المُسكونة إذ ذاك . ولما كان الخلاف في جيع الأحوال أمرا طبيعيا أعقب سبحانه وتعالى بقوله (ولذلك خلقهم) أى خلق الناس (وتمت كلة ربك) ومي قوله لللائكة (لأملأن جهنم من الجنة والناس أجعين) لنقصانهم و بعدهم عن الكال فاذن أضعهم في المنازل التي استأهلوا لها كما خلق الدود في الطين والحيات والعقارب في التراب والحشرات في القاذورات ولقد أكترت في الدنيا من هذه المخاوقات في تلك الأماكن لئلا يبتى مكان في العالم معطلا بلاخلق ولم أخلق الخلق عبثا بلكلا لحكمة فأما لا أذر الروث والطين المنتن والقاذورات بلامخلوقات فأكثرت خلقها فهكذا . إن أكثر النفوس الانسانية تموت ناقمسة فأضعها في قاذورات العالم الثاني لأعمال أنبها عليم فتكون معذبة وعدابها بحسب استعدادها كما خلقت الدودة في الروثة وكما أن الناس يأنفون من الروث و يقولون لوخلقنا دودا لتمنينا الموت ولكرهنا الحياة والدود محسو رمغمورمسكين يعيش كأمه ميت ولايعلم من الحياة إلا مايمس جلده فهو خال من السمع والبصر والشم والنوق . هكذا يكون في الآخرة خلق من الناس يأنف أهل الجنة أن يكونوا ممهم لما هم فيه من العذاب بالنار والجيم فضلا عن خسة الحياة ودناءة الموقف وعذاب الخزى والنلة والخافة والضياع وانحصار القوى وانحباس النفوس . والى هنا قد تم الكلام على الأمم وأحوالها وما استنتج الله منها وعلم نبيه وأمّنه ووعظوذ كر وحذر وأنذر . ثم شرع سبحانه يبين للنبي علي ولأمّنه مقسود هذه القسم وأمثالها وأن المقسود من هذه الأخبار تثبيت فؤاده علي وفؤادكل مؤمن يقرأ هذه القصص فان الانسان اذا علم ما أصاب المصلحين قبدله من البأساء والضراء ثم تم تم النصر لهم في آخر الأمر يثبت قلبه وهكذا مِلْكُ لل علم من هذه السورة كما علم من غيرها كيف كانت عاقبة الأنبيا. وعاقبة أعمم من الأتباع والكفار تأسى وصبر وثبت قلبه لعلمه بالعاقبة وهذا قوله تعالى (وكلا) وكل نبأ (نقص عليك) وقولة (من أنباء الرسل) بيان لكل وقوله (مانثبت بهفؤادك) بدل من كلا - (وجاءك في هذه الحق) أي في هــذه السورة (وموعظة وذكري للوَّمنين) وتثبيت قلب معناه زيادة يقينه فان تكاثر الأدلة أثبت للقلب وهكذا توارد القصص المتشابهة المغزى في موضوع واحد توجب الاستثناس . حكذا قراءة المؤمنين لأمثال هذه القصص تورثهم موعظة من المعاصى وتذكرهم أحوال الأمم فيقيسون عليها أنفسهم

ولما كان مانقتم نافعاً له وللؤمنين أمره أن يخاطب السكافرين قائلا اعماوا على حالىم وجهتهم التى أثم عليها (إنا عاملون) على مكانتنا وهدذا كقوله دليم دينكم ولى دين د (وانتظروا) بنا الدوائر (إنا منتظرون) أن ينزل بكم مشل مانزل بالأم السابقة كما قصده الله فى هذه السورة من الحلاك اللاحق بهم لما كفروا كما كفرتم ، ثم ختم السورة بالتوحيد وارجاع الاموركها لله تعالى فقال (ولله غيب السموات والأرض) وحده لا يخنى عليد شئ فيهما (واليه يرجع الأمركله) ومنه أمرك وأمرهم فيثيبك و يعاقبهم

(فاعبده وتوكل عليه) أى فن كان كذلك فهومستحق للعبادة لاغيره فاعبده وحده ـ وتوكل عليه ـ يعنى وثق به فى جيع أمورك فانه يكفيك كما فى قوله ـ إياك نعبد واياك نستعين ـ (ومار بك بغافل عما تعماون) أنت وهم وجيع الخلق فهو يحفظ أعمالهم جيعا لايخنى عليه منها شئ فيجزى المحسن باحسانه والمسىء باساءته والله أعلم • انتهى التفسير اللفظى

﴿ لطيفتان ﴾

﴿ الأولى ﴾ فىقوله تعالى \_ فأما الذين شقوا الخ \_ ﴿ الثانية ﴾ ما أهم العاوم التى كان يرى اليهاالأنبياء في هذه السورة وكيف خزنها الله في القرآن السلمين في هذا الزمان وكل زمان

﴿ اللطيفة الأولى ﴾

اعلم أن من علماء الأمّة الاسلامية من نظروا في هذه الدنيا ونظامها وحكمة خالقها ورحمة التي وسعت كل شي ه وأن رحمته سبقت غيبه ه وأن أول كل سورة بسم الله الرحم الرحم وصلاة المسلم كلها دعوات تسند جميع أفعال الخلق الى الله تعالى ه وهذا كله بما يوقع في النفوس أن خالق هـ فا العالم عنده رحمة عظيمة فوق رحة الناس وفوق ما يعرفه الناس ه كيف لا وهو القائل في هـ فه السورة \_ ومامن دابة في الأرض إلا على الله رزقها و يعلم مستقر ها ومستودعها \_ وهو القائل على لسان بعض رسله \_ ما من دابة إلا هو أخذ بناصيتها إن ربى على صراط مستقيم \_ فالنظر في العالم والنظر في بعض الآيات والأحاديث جعل بعض الحلماء يفكر في هذه الآيات و يقول إن العذاب ليس يكون بلانهاية ه قال العفيف التلمساني اذا بلغ الانتقام العام وقام المصطفى علي الله المعاني علي الله علي الله معها أليست نفسا الغاية انقلب رحة ه وقام المصطفى علي النازة فقالوا انه يهودى فقال أليس الملك معها أليست نفسا

قال العلامة زين الدين محمد المدعو عبد الرؤف الحدّادى القاهرى المعروف بالمناوى المتوفى بالقاهرة سنة ١٠٣١ ه فى شرحه على (قسيدة النفس) لابن سينا مانسه

قال فى الفتوحات المسكية ﴿ هذا أرجى ما يتمسك به أهل الله اذا لم يكونوا من أهل الكشف ولاالتعريف الالحمى فى شرف النفس الناطقة وأن صاحبها وأن شتى بدخول النارفهو كما يشتى هنا بأمراض النفس والعلل والحموم وأن ذلك كله غير مؤثر فى شرفها إذ كانت من العالم الأشرف فقام لهما لسكونها نفسا أى للدانها وهذا يؤذن بتساوى النفوس

وفى رسالة القشيرى عن بعض الصلحاء أنه ذم من رأى نفسه خيرا من فرعون . قال وهذه مسألة من أعظم المسائل تؤذن بشمول الرجمة وعمومها اسكل نفس وان عمرت النفوس الدارين . ولابد من عمارة الدارين كما ورد أن الله سيعامل النفوس بمايقتضيه شرفها بسبب لا يعلمه إلا أهل الله من الأسرار المخصوصة بهم . فكما أن الحد يجمعهم كذلك المقام بجمعهم لذاتهم إن شاء الله تعالى . وقال تعالى في الذين شقوا بإن ربك فعال لما يريد \_ ولم يقل \_ عطاء غير مجذوذ \_ كما قال في السعداء . وقال أيضا \_ رحتى سبقت غضى \_ وقال - ورحتى وسعت كل شئ ...

كل ذلك منه منة فانه كتب على نفسه الرحة • قال المناوى الى هنا انتهى كلام ابن عربى أقول ولم يقتصر الأمر على الصوفية رجهم الله بل تعدّاهم الى غيرهم • قال ابن زيد أخبرنا الله سبحانه وتعالى بالذى يشاء لأهل الجنة فقال تعالى \_ عطاء غير مجذوذ \_ ولم يخبرنا بالذى يشاء لأهل المار

وروى عن ابن مسعود أنه قال ليأتين على جهنم زمان ليس فيها أحد وذلك بعد ما يلبثون فيها أحمايا و وعن أبى هريرة نحوه • وقال المناوى انه قد جاء فى بعض الآثار مايدل على خلاص الكل وأن النار تفنى و يزول عذابها دون الجنسة • قال ابن تجية نقل ذلك عن عمر وعن ابن مسعود وأبى هريرة وأبى سسعيد وغيرهم • وأخرج عبد الحيد بن حيد عن عمر باسنادين رجالهما ثقات ﴿ لولبت أهل النارفي الماركمدد رمل عالج لكان لهم على ذلك يوم يخرجون فيه ﴾ وتداوله أثمة غير مقابلين له بالانكار قال أعنى ابن تيمية واعما أرادوا جنس أهل النارالذين هم أهلها واما قوم أصيبوا بذنو بهم فقد علموا هم وغيرهم أنهم لايلبثون قدر رمل عالج ولاقريبا منه ، ولفظ أهل النار يختص بمن عدا للؤمنين كما يشير اليه عدة أحديث ولايناقضه قوله تعالى . خالدين فيها هو وماهم منها بمخرجين \_ الى أن قال ، لكن اذا انقضى أجلها وفنيت كما تفنى الديا لم يبق نار فلم يبق عذاب ، قال وورد في عدة طرق عن ابن عمر ﴿ وليأنين على جهنم يوم تصفق فيه أبوابها ليس فيها أحد وذلك بعد مايلبثون فيها أحقابا ﴾

وجاء بحوه عن ابن مسعود وأخرج عبد بن حيد عن الشعبي ﴿ جهنم أسرع الدارين عمارا وأسرعهما خوابا ﴾ ثم ان ابن تيمية رجه الله أورد قول من يقول ان الاجاع على خلاف ماذكر و نحوه ورد هذا القول قائلا انما يظن الاجاع من لايعرف النزاع و والمسلمون جيعا أجمعوا أن عذاب جهنم دائم لا ينقطع وهذا فلم عليه الاجاع و ولكن اذا بطلت جهنم بالكلية لايقال انها نهم خرجوا من جهنم بل يقال انها فيت فهم يعذبون مادامت باقية فاذا خربت فأين يعذبون وفرق بين من يخرج من الحبس وهو حبس على حاله و بين من يبطل حبسه بخراب الحبس وهذا ملخص ماقاله المناوى وثرة من الحب كي ذلك كله ابن القيم وأطنب فيه ودفع قوادحه في نحوكراسة و ثم قال والذي نعتقده ماعليه هداة هذه الأنة وجهور الأثمة أن النار لاتفنى ولايزول عذابها و قال ووافق ابن القيم على نحو مازعمه جع من الصوفية كاتفده اه

هذا واعما أريتك هذه الآراء المختلفة في هذا المقام لتعلم مقدار ماوصل اليه علماؤنا والمحققون منهم في هذا المقام والله يتولى هدايتنا

﴿ اللطيقة الثانية ﴾

اعلم أن هذه السورة أشبه بتمرة الجوز المقسمة الى بيوت كل واحد منها فيه اللب الشهى النافع الا جسام المغذى لنوع الانسان • وانما شبهتها بتلك المحرة لأن الجوزله قدر يحيط بلبه وفى داخله بيوت منظمة محتوية على اللب المطاوب اللا كلين • هكذا هذه السورة فيها القصص الدالة على نجاة الطائمين وهلاك العاصين • والمقصود من ذلك كله العلم بنظام العالم وجاله وبدائع حكمته وغرائب خلقته • ولعلك تقول • باللجب كلا وصلنا الى آية أوقرأنا حكمة أرجعتها الى الحكم الكونية والغرائب الخلقية • فياليت شعرى مالقصة نوح فى سفينته وهود فى قبيلته وصالح وناقته وابراهيم واصائمة ولوط وقريته وشعيب وجماعته وموسى ونبوته

فأين قسص هؤلاء الأنبياء عليهم السلاة والسلام والأفلاك في دورانها والأساك في بحارها والنبانات في حقولها والخيوانات في فاواتها م والذي يخيل لى أنك مغرم بالجائب الكونية تدور حولها كلما سنحت سائحة أو برقت لك بارقة

اذا قلت هذا أيها الذكي أقول الله لا تدبيل وانظر ما أقول ابت ما الله السورة بأن الكتاب محكم الآيات مفصل كما تفصل الفرائد وهو محكم خبير و أفاد أن علمه يع مابطن وماظهر و وأن عليه رزق جيع الدواب وهو العالم بمستقره ومستودعها وأن ذاك عنده في كتاب وقد أسس ملكه جيعه على العمل فلادابة في الأرض من طبر يعلير و بهيمة تسير وسمك يجرى وحشرة تسرى إلا وهو قائم بنظامه عالم بما يحتاج اليه رازق له منظم لأعضائه وحياته معطيه رزقه و فاذن ليس لدابة في الأرض إلا خالقها ومنها الانسان وهو أشرف المخاوفات و فهذا أساس هده السورة و ألاترى الى قول هود التي توكلت على الله يربي وربكم مامن دابة إلا هو آخذ بناصيتها هدا ترديدا لما في أول السورة دلالة على أنها مؤسسة على هذا الأساس مبنية على هذا المدارة على قرار مكين من علم شامل وعمل دائم وحكمة عالية

هاهوذا النبي هوديقول \_ إنى توكات على الله الخ\_ وما برهانه إلا ماجاء في أوّل السورة وهوجوهرها ومقصودها و فيقول ان الله بمسك بنواصى الدواب ويعام مستقرها ومستودعها فكيف أكون نبيا وأخاف من المخاوقات والله آخذ بناصيتي وربى على صراط مستقيم لايبتى إلا ماكان أنفع في الوجود و ولاشك أن العلم أبتى على العالمين والجهل أرداً للخاوقين وأنا قد أرسلت بالعلم فهل يحذل الله المسلحين و ينصرا لجاهلين كلا ثم كلا وانظر الى نوح كيف يقول الله له \_ واصنع الفلك بأعيينا ووحينا \_ وذلك للبالغة في الحفظ والرعاية كأنه يراه بعيون كثيرة على سبيل التمثيل حتى لا يلحقه ضم فهو للنجى له و هذا كقوله في المبدأ \_ ويعلم مستقردا ومستودعها \_

وقال الملائكة للوط \_ إنا رسل ربك لن يصاوا اليك \_ ولقد نجى الله شعيبا و جقية الأنبياء و فأنظر كيف رجع أمر الأنبياء جميعا الى مراعاة الله لكل مادب على الأرض من الانسان والحيوان وحفظه لحل وأخسذ الأنبياء يرددون ذلك المعنى حتى قال لرسوله مجمد والتي في آخر السورة ماجع ذلك كله فقال \_ ولله غيب السموات والأرض \_ وهدذا كالذى ذكر في الأساس من عموم علم الله وقوله \_ وتوكل عليه \_ هو غيب مستقرها عين ماقاله جميع الأنبياء لرساهم وقوله \_ ومار بك بغافل عما تعملون \_ هوكقوله تعالى \_ ويغلم مستقرها ومستودعها \_ و فأول الأمر وآخره في هذه السورة أن الله محيط بعالم الحيوان وغيره قائم بتدبيره وأن الأنبياء جميعا قد حققوا هذه الفكرة و مرفوها بما أوحى البهم فلايبالون بأعدائههم وهم متوكلون على الله والآية التي ختمت السورة أنت بمجمل ماجاء فيها ، هذا هو مقصود السورة ، وهذا هو اللب

واعلم أن ارسال الأنبياء والقصص الواردة في الكتب السهاوية والأمر والنهى وغيرها ليس يقصد منها إلا ترقية الانسان واخراجه من ظلمات الجهالة بالعرفان وكل ماورد من علوم الأخلاق والآداب لم يقصد منها إلا ترقية العقول بالعلوم . وحهنا قد وصلنا الى المقصود فنقول . كيف يعرف الانسان أن الله آخذ بنامسية كل دابة وانه يعلم مستقرّها ومستودعها إلا بدراسة علم الحيوان . ياعجبا كيف يعرف الناس أن الله آخذ بناصيتها إلا بالدراسة التاقة . ومامثل الناس في ادّعاتهم أنهم يعرفون علم الحيوان وهم لم يدرسوه الاكثل الجال والبقر إذ تزعم أنها تعرف الحيوان المحيط بها من الجال و بقية الدواب . أوكشل من يظن أنه عالم بالشمس والقمر والسكواكب وهو لم يعرف إلا صورها الظاهرة . ولم يدرس من علم الفلك درسا واحدا . فكم في الأرض من مغرورين . وكم في بلاد الله من غافلين . وكم من صم بكم عمى فهم لا يعقلون

أنزل الله سورة هود و بنى عجم الأنبياء على التوكل عليه لأنه القادر العالم الخالق العليم بأحوال الحيوان فعلى المسلمين دراسة علم الحيوان كما يدرسون علم الفقه كالرهما فرض كفاية و فلأذكر الك أيها اللكى فى هذا المقام عشرين عجيبة من عجائب الحيوان بعد ماقرأته فى هذا التفسير و بعد مابينته فى هذه السورة نفسها لتكون أنسا لك وجمالا وكمالا ولتقبل بقلبك على دراسة العجائب الالهية ولتكون من الموقنين

﴿ خُزَاتُن الجواهر في سورة هود ﴾

اعلم أن هذه العبائب الكونية الحيوانية الآتية وغيرها من جواهر مخزونة في سورة هود مقسودة لنفسها فلعمرك ليس يراد من الانسان إلا كماله الجسمى وكماله العقلى والأخير أرقاهما مقاما ولن يتم ذلك إلا بنظام هذا العالم . ومن نظامه الجواهر التي خزنها الله في سورة هود . نعم خزنها للاجيال المقبلة و بعض الذين سبقوا من أولى العلم والحكمة الذين هم الله شاكرون \_ وقليل من عبادى الشكور ...

وأكثر الناس لايشكرون الله لأنهم جهلاء بالحقائن مكتفون بالظواهرفلايه رفون من سورة هود مثلا إلا التاريخ وتطبيقه والنحو واعرابه والبيان ومجازه والمعانى وحقائقه والبديع رجناسه و يتلهون بالبلاغة وأن القرآن منجز العالمين نارة بعشر سور ونارة بسورة واحدة من مثله ، كل ذلك اكتنى به أكثر الناس عن الحقائن وضاوا طريق الدقائق وما وصاوا الى ماهم له طالبون و ولعمراك لم يتعدّ أمثال هؤلاه أوّل الطريق ولاقاموا للدين بادنى نصيب ومانالوا من ذلك كله إلا تصديق النبوّة ولكنه تصديق يتبعه الأعمال والعلوم في أما الأعمال فكالأخلاق التى تؤخذ من هذه القصس وأما العلوم فهاك هذه العشرين عجيبة تذكرة و بشرى للعاقلين الذين درسوا هذه الكائنات وأحكموها وفقهوا بعض أسرار هذا الكون وادركوها وهم طوائف من أم شتى وأزمان مختلفة واختلفت دياناتهم وشرائمهم و بلدانهم وأزمانهم وهم فى الحقيقة متحدون لأن علمهم الذي حساوه هو نظام هذا الوجود وعجائب هذا الملك خذها عشرين عجيبة عسى أن تكون من أولئك اذين قال الله فيهم إلا من رحم ربك فانهم لما أدركوا عجائب صنع الله لم يختلفوا فيها بل اتعدوا وعرفوا بواطن الامور ولم تلههم القشور

﴿ الجيبة الأولى . لغات الحيوان ﴾

من غرائب أمر الحيوان أن لأنواعه طرقا لتأدية المرادكما أبان أهل العلم والاختبار وقد شاهدوه في ادفى الحيوان كالنمل والنحل وقالوا ان النمل يفهسم أمثاله بطريقة اللس بالقرون وفى تلك القرون من قوة اللس ماليس للانسان ، ويحكى أن (فرنكلين) كانت عنده جرة من القند (عسل قسب السكر) ازدحم النمل فيها فغشى (فرنكلين) على قنده فعلق الجرة بحبل من السقف فرأى نملة خرجت من الجرة وصعدت على الحبل و بعد نصف ساعة رأى مالا يحصى من النمل نازلا على الحبسل الى الجرة وكانت النملة حين تشبع تخرج تاركة مكانها لغيرها . وظل النمل بين صاعد وها بط الى أن فرغت الجرة من القند اه

وعلى ذلك نقول ان النملة أخبرت النمل حتى جاء الى الجرة • وليس يلزم من قولنا ان للنمل لغة أن تسكون لغتها كلفاتنا بل المقسود أن يفهم عنها مايلزمها • فالمراد باللغة هنا كل ما أفهم المراد • ومن هذا نفهم ـ ومامن دابة في الأرض إلا على الله رزقها و يعسلم مستقر ها ومستودعها ومن هذا وأمثاله فليفهم القرآن • وبهذا وأمثاله فليرتق المسلمون

## ﴿ الجيبة الثانية م نظار الفل ﴾

قال بعض علماء العصر الحاضر ، ان رؤساه العمل فى النمل تضرب بقرونها حثا للعسملة فتسرع وتبذل كل مجهود فى العسمل ، ولقد شاهد ذلك فى حرب النمل فترى أنه عند التقاء الجيشين يضرب أمراء الجيش الأرض بقرونها م فتلتحم الحرب و يشتد السكرب و يعظم الهول و يحمى الوطيس وتقوم الحرب على قدم وساق وتفتك الأبطال بالأبطال و يكثر النزال و يحمل الجفل على الجفل و يحتجب الجنود فى ظلام القسطل و تظل نار الحرب تلظى الى أن يتم النصر للقادرين وهسم الغانمون و يجتمع النمل على مدب كنصف محيط دائرة و ينطح المندرين ( بفتح الذال)

وبهذا نفهم \_ ومامن دابة في الأرض ولاطائر يطير بجناحيه إلا أم أمثالكم مافر طنا في الكتاب \_ أي اللوح المحفوظ \_ من شئ \_

﴿ الجيبة الثالثة لغة النحل ولغة النمل متقاربتان ﴾

يقال ان لغة النحل ولغة النمل متقار بتان كالانجليزية والفرنسية . وذلك أن هؤلاء العاماء جدّوا حتى سمعوا الأصوات منهما بطرق طبيعية ووجدوا لصوتهما ولتنوّعاتهما مشابهة

﴿ الجيبة الرابعة . حكاية علمة ﴾

استيقظت نملة صباحا محو الساعة السادسة من تلقاء نفسها بلامنبه فغسلت وجهها وأصلحت من شأنها بالمفرشة والمشط اللذين وهبا لها من الله بحسب جبلتهما وهما في طرف قائمتيها المقدّمتين ثم نظفت القائمتين بفهها وخرجت في سرب من أخواتها ماشيات في بعض دهاليز المنزل محو غرفة الملك فالتقت بأسراب أخرى

سائرة إلى أشغال أخرى • و بينها هن سائرات وقفت هذه النملة فنزعت قشة علقت ببدن احدى أخواتها فى أثناء الطريق كما يلتقط الرجل خيطا علق برداء صديقه • فلما فرغت من ذلك أسرعت للحاق بسائر الرفاق فاعترضتها فى أثناء الطريق تتف من القش" فنظفت الطريق منها وهى مع ذلك تغتنم الفرص للبحث على ماقد تعثر عليه من أطراف الجنور أوقطع الأوراق أوغير ذلك لتدخرها لطعامها اه

﴿ الجيبة الخامسة . الزنابير وتناسلها ﴾

ومن عجب أن المسلمين في أيحاء الكرة الأرضية إلا قليلا ينظرون الزناير السود والصفر والحر وهم عن الماتها معرضون و يطردونها عن النحل وهم بعلمهاجاهاون . تبارك الله عز وجل . فانظر أيها الذك كيف تبيض الأنثى وكيف يخرج الدود ويأكل مانقتنصه الأم له وكيف تصبح الدودة بعد ذلك (شرفيلجة) وكيف تصبير بعد ذلك زنبورا كاملا يطير بجناحين . إن الأنثى قبل أن تبيض بيضها الذي لا يحتوى على غذاء لعسفارها كما يحتوى بيض الدجاج و بيض الاوز تذهب فتقتنص بعض الحوام كالخنافس والذباب والفراش والبعوض أوالديدان أوالعناك . وتختلف الفريسة باختلاف أنواع الزنايير فان أتت الأم بالفريسة ميئة فبها ونعمت وان كانت حيدة أفرغت عليها من ابرتها سها يكرها و يخدرها فتعطل حركتها وهي محبوسة في نفقها المبنى لبيضها ثم تلتى بيضها على تلك الفريسة وتسدّ القفير سدّا محكما . و بعد يومين أوثلاث يفقس البيض وتخرج ديدان تغتذى من جسم الحشرة لتى هي عليها حتى تنقضى المدّة الدودية ثم تصبير شرقة ثم تصير طائرا فتطير وماذلك الطير إلا الزنبور

فانظر يارعاك الله كيف عامت أنتى الزنابير بالمعلم ولاكتاب ولانبى أرسل اليها ولادراسة ولاتجربة و ان بيضها الذي ستلقيه لاقوت فيه لأبنائها وكيف ألهمت أن تعوض بدله خنافس أوديدانا أوذبابا وكيف أعطيت مادة سمية لتخدر بها تلك الفريسة وكيف ألهمت استعالها وكيف كانت تلك المادة السمية لاتقتل الحشرات لئلا ينان جسمها ولاتبقيها قوية لئلا تهرب أوتكثرالحركات بل بقيت بين بين حتى يحصل المقسود الحشرات لئلا ينزن جنى يحصل المقسود الدى يخرج من البيض وكيف تأكل منه الدرية وهى فى عيشة راضية مرضية و فانظر هذه الحكم الستة فى الزنابير التى تعيش فى سدقوفنا وحيطاننا ونحن غافلون والله يقول ــ وكأين من آية فى السموات والأرض يمرون عليها وهم عنها معرضون ــ

﴿ العجيبة السادسة . زنبور يلسع دودة ﴾

لبعض الزنابير طريقة عجيبة في قتل الحشرات التي أعدها لصفاره فانه يختار دودة لها نحو (١٣) حلقة ومعاوم أن الكل حلقة مركزا عصبيا ولابد من لسعها في جيع هذه المراكز وأهمها مابين الحلقة التالتة والرابعة فانه في الدود أشبه بالخيخ في الانسان فان هذا الخيخ اذا أصيب مات الانسان حالا و يعلم ذلك الزنبور علما حقا اجماليا بالغريزة فيأتى الى الدودة و يقاتلها وتدافعه مرات كثيرة حتى اذا أخسنت تضعف عن المقاومة رفعها الى أعلى وطرحها على الأرض ثم لسعها فيا بين الحلقة الثالثة والرابعة فتخر صريعة مخدرة ثم يبقى الزنبور ساكنا عما حل به من التعب حتى يستعيد قولة فينقض عليها ثانية وهي خاصعة فيلسعها فيا بين الحلقة الثالثة والثانية م فيا بين الحلقة الثالثة والثانية على خشوعا تاما مخدرة ساكنة وتبقى حية على الأغلب لتكون غذاء لصغار الأولاد

﴿ الجيبة السابعة . الحشرات الصائدة باونها المشبهة الزهرة ﴾

كل فلاح فى بلادنا المصرية وغيرها رأى حشرة تطير بين الأشجار يسميها الناس فى بلادنا (فرس النبي) ويسميها الترنسفاليون والافريج (الجندب المصلى) ويسميها غيرهم (فرس الشيطان) وهدده الدابة قادرة على الاحتيال عما يحير الألباب فهى نتلون باون ماتقع عليه فهى خضراء على الورق الأخضر حراء على

الزهرالأحركثيرة الألوان على الزهرالمتلون . وربما رأيتها على غصن من الأغصان أشبه بزهرة من الزهرات بحيث لا يفرق الناس ولا الحشرات ما بينها و بين زهرات تلك الشجرة حتى اذا جاءت ذابة بقربها انقضت عليها فقنصتها ، ومن عجيب أمرها أن حيلتها تنم بكالها فاذا تشكلت بشكل الزهرة وهي على الغصن صارت من الشجرة في جميع أطوارها فركاتها الطبيعية معدومة فهي أبدا ساكنة واذا هبت الرياح والعواصف والزعازع تحركت كأنها زهرة تلعب بها الرياح كما تلعب بغيرها ، وهذا يفهم من قوله تعالى \_ وماكنا عن الحلق غافلين \_ وقوله في هده السورة \_ مامن دابة إلا هو آخد بناصبتها إن ربي على صراط مستقيم \_ ولقد تقدم قريبا في هذه السورة ماجاء في العلم الحديث أن ألوان الحيوان انما جاءت لحايته ولبقاء حياته ولقد تقدم قريبا في هذه السورة ماجاء في العلم الحديث أن ألوان الحيوان انما جاءت لحايته ولبقاء حياته ولقد تقدم قريبا في هذه السورة ماجاء في العلم الحديث أن ألوان الحيوان انما جاءت لحايته ولبقاء حياته ولقد تقدم قريبا في هذه السورة ماجاء في العلم الحديث أن ألوان الحيوان انما جاءت لحايته ولبقاء حياته ولقد تقدم قريبا في هذه السورة ماجاء في العلم الحديث أن ألوان الحياب )

وتعريف الحباحب أنه ذباب يطير في الليل له شعاع في ذنبه كالسراج وهذا النوع في العلم الحديث ظهر منه أنواع كثيرة تشترك كلها في الاضاءة بأشسعة تشع من بؤرة في ذنبه وليس لها مظهر إلا بالليسل كالقمر والنجوم وقال العلامة (شوتز) ان للذكر منها بؤرتين واحدة منهما وراء الأخرى وكل منهما مركبة من (طبقتين) عليا يشع منها النور وسفلي يظن انها تعكسه الى ماحول الحشرة ويقال ان الأبي لاتفي وقد وجدت الأنثى في ايطاليا كالذكر في الاضاءة وأعظم الحباحب ماوجدت في جزائر الهند الفرية بأمريكا الوسطى يسمونها (ذبابة المصباح) لأنها تنير كالمساح وأهل تلك الجزائر في كوبا وجامليكا وسان دومينيكو يستخدمونها كالمساح والسياح يستخدمون هذه الحشرة لاضاءة السبل فيعلقون واحدة أواثنتين في أحذيتهم فتضيء الطريق أمامهم وهي كما تكون هدى السافرين جعلها النساء زينة لهن وجالا في كوبا يغرسنها في شعورهن بين الضفائر بدل الحلى من ألماس وعقيق وذهب وهذه تكسب نساء (كوبا) جمالا و بهجة وحسنا يغوق الجواهر المعدنية والأحجار الثمينة

وأهل تلك البلاد ينتفعون بهذه الحشرة فى الاستضاءة ليسلا للخياطة فاورأيت ثم رأيت جاعة من هؤلاء وقد علقوا قنديلا فى سقف البيت بينهم وليس فيه إلا تلك الحباحب والضوء منثور عليهم وهم يخيطون وهم فرحون بلاكهر باء ولانار ولكن بالحباحب السارة المناظرين ، وهذا من سر قوله تعالى \_ الله نور السموات والأرض \_ ﴿ الجيبة التاسعة ، صاحب السفينة ﴾

إن في الحيوان للجبا وأى عجب و فبينا تراه ذا فقرات كالانسان وذوات الأربع والسمك والطير وأكثر الحيوانات والزحافات ترى منه ماليس له فقرات ولاعظم له البتة وهذه الحيوانات تسمى الحيوانات الرخوة و فانظر كيفكان العمود الفقرى والعظام عليها مدار القوّة والحركة و فأما هنا فقد انعكس الوضع وأعطى بدلا من الحيكل العظمى كساء خارجيا تتصل به العضلات للحركات الانتقالية وهذا الكساء الخارجى الذى قام مقام العمود الفقرى والعظام إما أن يكون جلديا واما أن يكون كالفضروف واما أن يكون كالعظام وهو عبارة عن كساء كلسى واما أن يكون أصلب من العظم وهو الصدف وهذه الحيوانات تسمى كالعظام وهو عبارة عن كساء كلسى واما أن يكون أصلب من العظم وهو الصدف وهذه الحيوانات تسمى ذوات الأصداف ومن أنواعها (١) القوقع الذى منه الحلاون المعروف في البحار و ومنه الأبواق الكبيرة الحائلة وهدذا الكساء إما مستدير كالصحن وهو طبقة أوطبقتان مشل (أم الخاول) و (الكندوفلى) و (البطلينوس) وقد يكون مستطيلا كالأبواق وقد يكون حلزونيا وقد يكون مستطيلا كالأبوب

والذى يهمنا فى هذا المقام أن نذكر هذا الحيوان الذى نحن بصدده فانه من الحيوانات ذوات العسدف والسدف هنا فى هذا الحيوان كالسفينة يستخدمها كما نستخدمها نحن . أنه يعوم بها فوق الماء فى بحر الهند خسوصا بجوار (جزيرة ملقا) وقد أعطى تمانية أصابع منها اثنان يجعلهما كشراع السفينة ينشرهما فى الهواء وبهما تسير السفينة كما يريد وهو يحوّلهما نحو الربح كما يحب . وأما الأصابع الست الباقية فانها

جعلت كالجاديف يرسلها على الجانبين و بها تسير السفينة بقوة التحريك و يسيرها الشراعان بقوة الهواء الضاغط عليهما وهما منشوران غشائيان . فاعجب لسفينة حقيقية لم تلتصق بجسم الحيوان لها شراعان غشائيان كأنهما من نسيج القطن أوالكتان وانجاديف تحيط بها والنوتي بعيش فيها . ومتى طرأ عليه خطر أواحس" بأى مؤذ قبض الجاديف والشراعين واختنى فى الصدفة وغاص فى قاع البحر ونجا من الخطر الداهم - ور بك يخلق مايشا، و يختارما كان لهم الخيرة سبحان الله وتعالى عما يشركون - "

﴿ العجيبة العاشرة • سمك يطير ﴾

ان من السمك ما يعيش فى مياه الولايات المتحدة والبرازيل وفى البحر الأحريبلغ بحو شبر ألوانه جيلة فراهية سماوية وفضية وله زعانف بها يطير فى الجق أسرابا مسافات طويلة ثم يخوض فى الماء و يعود فيطير ومن عجب أن هذه الموهبة العجيبة والنعمة العظيمة وهى تمتعه بالحواء فى جق السماء وسعادته بولوج ماء البحر قد قو بلت بما يناسبها من المهالك فهو يكون فريسة السمك التكبير فى البحر اذا غطس فى الماء وتصيده طيورالبحر اذا علا الى الجق وانظر قوله تعالى \_ ووضع الميزان ، ألا تطغوا فى الميزان \_ فقد وزنت النعمة بالنقمة ليعتدل العسمل و يقوم الأمر بالقسط ، فاذا أعطى السمك الطيار نعمتين فقد سلطت عليه نقمتان \_ ومار بك بظلام للعبيد \_ وانحا يضع الموازين القسط

﴿ الجيبة الحادية عشرة ﴾

( الحيات التي لاسم لها أكثر من ذوات السم والثعبان الذي لاسم له ولكنه يبتلع الانسان )

قرأت في قصة (رو بنصن) السويسرى المترجم بقلم المرحوم صديقي صالح بك حدى حماد . قال ان الحيات الساتة تبلغ بحو ماثة صنف من الحيات . أما الحيوانات التي لبست بساتة فهي تقرب من أر بعمائة نوع . ثم قال ان الأصناف الساتة تعيش عادة في الأحراش الكثيفة والمستنقعات الدائمة والسم الذي فيها لا يكون إلا من تعاطيها الحشائش الساتة والأبخرة الخبيثة والروائع الكريهة في المواء الفاسد في تلك المستنقعات وكذلك ماينبعث من الأراضي الرطبة التي لم تزرع فذلك كله يحدث السم في تلك الحيات . ومتى أصلحت الأرض التي تأوى اليها تلك الحوام وزرعت وعمرت بالمساكن والقرى اختفت منها تلك الأنواع ومن أهسم الحيات التي لاسم لها (البوا) وهو عظيم الجنة يختطف الرجل والحاركما اتفق لو بنصن أن حماره كما في قصته الحيالية اختطفه ذلك الثعبان العظيم وابتلعه من قبل رجليه حتى اذا انتهى الى رقبته ضربه (روبنصن) وأرداه بالبندقية فخر" صربعا

وأقول ان المسافرين الدين يجوبون الأقطار التي يسكنها يعرفون طبعه وأنه يقتنص الانسان من جهة وجليه فاذا نام الرجل منهم وسع مابين رجليه فاذا جاء ذلك الثعبان وابتلع رجل النائم استيقظ حالا وسل مديته وقطع بها حاقومه فيموت حالا \_ إنّ ر بك هو القوى العزيز \_

﴿ الجيبة الثانية عشرة . العصفور الخياط ﴾

مالى أرى أمّة الاسلام قد نأمت نومة عميقة . لماذا لايدرى المسامون العلوم التى بها أمر الله . ياعجبا كيف يعتنى الانجليز في متحفهم البريط في بأنواع العش الذي يخيطه ذلك العصفور . ليستيقظ عقل الشبان لما في هذا العالم من الجال وأمة الاسلام نامّة عاكفة على الجهالة في النوم العديق . ان نوعاً من العصافير التي أنع عليها بطول ذيو لما تخيط أعشاشها خياطة يحار فيها الناس بلا ابرة ولا خيط ولا آلة خائطة . فيعمد العصفور الى ورقة شكاها أشبه بالرمح وهي في غصنها ثابت ويأتى العصفور بورقة أخرى أصغر منها ويخيطها عليها بقطع من عيدان دقيقة على نسق عجيب . فاذا فرغ العصفور من الحياطة عمد الى القطن فمشاه به وذلك كله قبيل وضع الأنثى فتضع عليه بيضها ومتى فقس عاشت الفراخ أيامها الأولى علىذلك الفراش الناعم

في بيت معلق في الهواء يتحرّك بأخف النسيم

﴿ الجيبة الثالثة عشرة ، الصغور النساج ﴾

إن من العصافيرنوعا يصنع عشه كهيئة الجراب قد نسجه من قطع القش وأقامه بين الأغصان وهوكروى والمسلم العصافيرة المسلم والمسلم المسلم الم

( العمفور الذي يبني بيته و يسنّع له بابا يقفله عند الحاجة فهوأرق من بعض المتوحشين والعصفور الذي يحبس زوجته )

إن هذا العصفور يبنى عشه فى أواسط أفريقيا فيفتح باب عشه ويقفله متى أراد . وقدرأى العلماء من الناس من الايسنعون لمنازلهم أبوابا . وذكر العلامة (جبرون) فى كتابه المسمى (طيور الهند) أن بعض العصافير اذا آن زمن التفريخ استعتب له كما يستعتب الناس زمن الحل فترى النساء بحضرن اللفائف قبل الوضع وترى اللبن يتقاطر الى ثدى المرأة شيأ فشيا . فهذا النوع إذ ذاك يجبس ذكره أنثاه فى عشها و يقفل عليها بابا من العلين وفيه ثقب الايسع إلا منقارها لتلتقط به الطعام وليدخل منه الهواء . أما الأنتى فانها الاتأكل إلا ما يحضره لها الذكر فتلتقطه بمنقارها والعصافير فى هذا أشبه ببعض الناس إذ يتجنبون المرأة أيام نفاسها وهذه الأثى الانزال محبوسة حتى يتم الافراخ و بعد ذلك يتعاون الزوجان على كسر ذلك السجن

﴿ الجيبة الخامسة عشر م العصفور الذي يصنع عشا كالجيب ﴾

ذكر العلماء ومنهم الرحالة (سونرات) الرحالة الشهير طيرا يجعل عشه كالقنينية الكبيرة أوكالجرة ويتخذ له مكانا في داخله عند مدخله ليكون حارسا لها وحافظا لأولادها وذلك لأن الأنتي اذا آن زمن وضع البيض اختفت في عشها لانخرج منه حتى يتم التفريخ و فياعجبا نوعان من العصافير انفقا أن أشي كل منهما تبق عصورة بطبعها جاتمة على بيضها وأحد الذكرين يحميها بأن يسدّ عليها بالطين والآخر يحميها بأن يحرسها في باب عشها حتى لايفاجئها خطر و وهذان النوعان من المصافير أشبه أولهما الناس حين يتخذون الحصون ردأ يتقون بها الخطرات و والثاني أشبه الناس حين يفتحون حسونهم و يوقفون جنودهم وهم شاكوالسلاح ومن المجيب أن النوع الثاني الذي نحن بعسدد الكلام عليه اذا أراد الزوجان سياحة أوخروجا لغرض ضرب الذكر بجناحيه باب العش فينطبق على مافيه من الفراخ حتى يرجعا وهما آمنان على الأفراخ

صرب الد و بجناحيه باب العس فينطبق على مافيه من الفراح على يرجعه وعمل المنان على الأفراح على الأفراح الفراح الف فانظر كيف قام السنف الثانى بالطريقتين . فاحداهما حين وجود أنثاء . وثانيتهما عند خروجهما من المكان فيجعل العش" حصنا للذراية حتى يرجعا الى المكان

﴿ الجيبة الملحقة بالخامسة عشرة كيف تعيش جاعات هذا النوع من العسافير ﴾

إن جاعات هذه العمافير تعيش أسرابا وتكون أعشاشها مدينة عامرة جول جنع شجرة ضخم وقد يجتمع حول ذلك الجنع بحو (٣٠٠) عش صغير ، وقد نقل بعض العلماء عشا من هذه من أفريقيا وقد حلها بضعة رجال ونقلت في مركبة خاصة في سكة الحديد ، ومن نظر اليها من بعد خالها سقوفا معلقة بجذوع الشجر والعمافير تلعب فوقها

هل العنقاء موجودة ، كلا ، هدنا هو الرأى المعروف في العالم الانساني ولكن الذي ظهر وتحقق الآن أن العالم الأرضى كان فيه حيوانات كبيرة من سائر الأنواع ثم انقرضت فنها (المموث) وهو الفيسل العظيم الجثة لم يبق إلا آثاره ، وقد عثر الاستاذ (اوين) في زيلانده الجديدة على عظام من طيور ونقلهاالى كلية الجراحة في لندن فوجدوا فيها هيكل عظم لطائر كبيرار تفاعه عشرة أمتار وأدق عظامه وأصغرها لاينقس عن نقد الانسان القوى وهذا الحيوان يسمى (الدينورنيس) وقد انقرض من أجل غير بعيد وسكان زيلاندا

يتناقلون أخباره فيا بينهم ، فأى مانع يمنع أن تكون العنقاء قد انقرضت من بلاد العرب و بقى الناس يتناقلون أخبارها وأصبحت خوافة وليس ينقص تحقيقها إلا العثور على بقايا عظامها كما عثرعلى طبرز بلاندا وياليت شعرى أى عظمة للعنقاء وأى غرابة فيها بعدماتبين أن هناك طيورا هائلة بقيت آثارها الآن وى أعظم من العنقاء وأن هناك في متحف باريس بيضة لطائر منقرض يسمى (ابيورنيس) كان في مداغسكر وهم من البيخة يزيد على ستة أضعاف بيضة النعام الكبرى وهي تساوى (١٢٥٠٥) بيضة من بيضالطيور الصغيرة وتخانة قشرتها تساوى مليمترين بحيث لاتكسر إلا بالمطرقة فعلى ذلك تكون قوة منسر فرخ هذا الطائر عند خووجه من البيخة كقوة المطرقة حتى يتيسرله الخروج من البيضة بمنقاره

فاذا سمعنا القزويني يقول العنقاء أعظم الطيرجشة وأكبرها خلقة تخطف الفيل كما تخطف الحدأة الفأر لم يكن في ذلك بعدا لا انه مبالغ فيه و يكون ذلك حيوانا انقرض أشبه بما ظهر اليوم في العالم كما تقدّم ويقول علماء طبقات الأرض امها كانت في غابر الدهور أوفر حوارة وأقوى حيوانات وكان نباتها وحيوامها أعظم جدّا من النبات والحيوان اليوم و وكلما من عليها دهور صغرت حيواناتها و يقول علماء الأرواح ان الأرضين التي حول الشموس مشيل أرضنا تسكون الأجسام فيها أعظم في أوّل أمرها و فاذا جاء دور المحلاطا أخذت المخلوقات التي فيها تصغر أجسامها واسكن عقول العقلاء فيها تقترب من عالم الأرواح وتسكون أكثر صفاء وأجل أخلاقا وأحسن علما والله يعلم وأنتم لانعلمون \_

﴿ الجيبة السابعة عشر ، الحرباء ﴾

هذا الحيوان وديع جبان يعيش في الأقالم الحارة مشل افريقيا واسبانيا وأمربكا وهو من رتبة الورل رأسه كبير بالنظر الى جَسمه وظهره ذوأسنان وذنبه ولسانه طو يلان وطول لسانه يساوى طول بدنه . و في هذا الحيوان ( ثلاث عجائب ) أصلية لسانه . وتفرير ألوانه . وطول أناته وصبره . أما لسانه فهو عدة حربه يقوم مقام المدافع والأساطيل والجيوش لفتح المدن لقصد تحصيل الغذاء . لعمرى لم يحارب الناس ولم يجمعوا الجيوش إلا لصدّ عدق أوجر مغنم وكل ذلك لمفسد الحياة . فهذا الحيوان اذاجم على غصن يوقع فى وهمك أنه مائت . ذلك لأنه يبتى زمنا طويلا لاحواك به وليس له رائد إلا عينا، يقابهـ ما ليراقب حشرة طائرة ومتى مرتت به فحاهو إلاكلح البصر حتى يختطفها به ويبتلعها ويتغسدى بها وذلك أن لسان هسذا الحيوان مكسق في آخره بمادة لزجة متى لامست حشرة التصقت بها بسبب تلك للمادة . ولهذا الحيوان أربع أرجل لحكل رجل خس أصابع وهــذه الأصابع حزمتان متقابلتان . وبهذه الأرجــل وأصابعها يتشبتُ بالأغصان واذا انتقل فانما يكون ذلك ببطء وحذر فلسانه ومسبره هما عدته لاجتلاب الغــذاء . أما عدته لدفع الأعداء فهو تغير ألوانه م إن لون هذا الحيوان يتغير تبعا لما يحيط به وقد قالوا إنه يغير لونه كيفما أراد في أَى وقت شاء وذلك ليشاكل ما يحيط به من الخلوقات فانكان بجانب شجرة صار أخضر مشاكلة لهـا • ذلك ليكون عأمن من مفاجأة العدو المغير فاولا اللون وتغيره لأصبح فريسة الحيوانات القانصة ولكان ذلك مغزعا للحشرات فلاتقترب منه . وهذا الحيوان اذا أخذه الانسان بآليد صار أبرش وأ كدلونه وظهر فيجسمه بقع سود وحر ومايينهما واذا غضب اشتدت سمرته حتى يصدير أسود اللون . وقد تمثاوا في الحزم بالحرباء ومن أمثالهم أيضا ﴿ أصرد من عين الحرباء ﴾ أى أبرد يضرب لمن أصابه يرد شديد لأن العرب تعتقد أن عين الحرباء تدور مع الشمس و يستقبلها بعينه ليستدف بها . ولذلك شبه ابن الروى الرقيب بالحرباء ، قال

مابالحا حسنت وان رقيبها ، أبدا قبيح قبح الرقباء ماذاك إلاأنهاشمس النحى ، أبدا يكون رقيبها الحرباء

فانظر كيف كان الصبيد والإناة وسكون الحركات سببا لاقتراب الحشرات منه . وكيف طال المانه حتى

يختطفها • وكيف انتهى بمادة الزجة فالتصقت بها الحشرات • وكيف نفان فى ألوانه ليشاكل ماحوله دفعا للمات وطلبا للخيرات فاقرأ \_ وماكنا عن الخلق غافلين \_ واقرأ \_ وان من شئ إلا عندنا خزائنه وما نذله إلا بقدر معلوم \_ واقرأ \_ سبح اسم ربك الأعلى \* الذي خلق فسوّى \* والذي قدّر فهدى \_ فهذه هى الهداية وهذا هو قوله تعالى \_ ومامن دابة فى الأرض إلا على الله رزقها \_ فاقرأ القرآن فى هذه المجائب ولاتكن من الغافلين النائمين

﴿ الجيبة الثامنة عشر . من أهم سلاح بعض الحيوان الجاود المتينة ﴾

إنّ لكل حيوان سلاحا فالفيلة بالخرطوم والانسان بالعقل والسلاح المشهور والوحوش بالأنياب والسباع بالبرائن والفيران ونحوها بالعدو والطير بالتحليق في الجق والثور بالقرون وما أشبه ذلك ، وهناك حيوانات لاسلاح لحما إلا جاودها كالتمساح انه لايخترق جسمه الرصاص وكذا السلحفاة فاذا مشت ترى عليها قبة قوية متينة فاذا خافت عما يؤذيها انسكمشت وأخفت رأسها وأرجلها في ذلك الحسن الحسسين ، ومن هذا النوع السرطان والقنافذ وغيرها

﴿ الجيبة التاسعة عشر شريعة الغربان ﴾

وقد تقدّمت في هذه السورة فلانعيدها

﴿ الجيبة العشرون . الفرس الحاسب المتعلم ﴾

كان قدماء العلماء يقولون إن الحيوان يتقابل مع الانسان في أوصاف شتى فني الهيكل الطاهري كالقرد وفي الذكاء كالفيل وفي الأدب كالفرس وفي النطق كالببغاء وفي حسل الأثقال كالجسال . فنكل حيوان من هذه اقترب من الانسان بخصلة ولم يقدر حيوان ما أن يشارك الانسان في سائر أحواله . ولقد كان الفرنجة في أوّل نهضتهم يظنون أن القرد وحده قد اختص بالقرب من الانسان . ولكن لما استمروا يجدّون في العلم ألحقوا به الفرس والكلب والهر" والفيل • ولقدكان العالم الألماني المسمى (هرفون أوستين) يقيم في ا شهائي براين متفرغاً لدرس طبائع الحيوان مدّة (١٤) سنة ووجمه عنايته الى فرس عنده وعلمه فنجم خسير نجاح وقد سمى هذا الحسان (حنا النبيه) ولقد علمه على أحدث طريق تعليمي مدرسي بالطباشير والألواح السود وبالخرز وبالروائح العطرية والألوان وعلمه الحساب بالأرقام فعلمه الجع والطرح والضرب والقسمة والكسور العشرية وعير ذلك . ولما شاع أمر هذا الفرس شكلت لجنة من علماء الحيوان فامتحنوه فأقر العالم (هرشيلنس) اشهر علماء الحيوان في (برلين) أن هذا الحصان يقرأ الخط و يعرف الأعداد والنقود وكم الساعة دقائق وساعات وأجو بته على مسائل الحساب بالضرب على الأرض بحافره . وإذا أراد تأكيد الجواب ضرب الأرض بحافره الأيسر ورفس رفسا شديدا . • ولما غالطه أستاذه إذ قال له اثنين واثنين عبارة عن خسة ضرب بحافره الأرض أربع مرات ومع كل منها ضربة بحافره الأيسر . وسألوه في عملية حسابية ا طويلة فأجاب ولم يخطئ . وملؤا قفة خرقا بألوان مختلفة وسألوه عن كلواحدة بألوانها فكان يجيبولا يخطئ وسألوه كم عدد الذين يتقلدون النظارات . وعن السيدة التي على رأسمها قبعة خضرا. فأجاب ولم يخطئ . واللجنة لما رأت هذه النباهة أخرجت الأساتذة الذين سألوه وابتدأ غيرهم في السؤال فقدّم أحدهم له ريالا وقال متى الساعة فلم يجبه . وقال بعضهم نظف معلفك بخرقة وأما أزيد في علفك فالتفت عينا وشمالا حتى وقع فظره على خرقة أمام الاستاذ (شيلنس) فالتقطها بفيه وأسرع الى الاصطبل وأخل يمسح معلفه بتلك الحَرْقة حتى نظف تماما مم أعاد الخرقة . ولقد أتواله بثلاثة أسلاك في واحد أربع كرات وفي الثاني ست وفي الثالث ثلاث كرات وعلقوها بين يديه وطلبوا منه جعها فضرب الأرض بحافره ١٣ ضربة . وهو بعرف الحروف بالأعداد فلكل حوف عنده عدد . وأتواله بصحيفة عليها رقم خسة وسألوه كم واحدة من هذه تساوى عشرين فضرب برجله الأرض أربع مرات وقد ميز أمامهم بين النهبوالفضة والنحاس وجعل المنهب ضربة والفضة من بتين و وأروه ساعة وكان الوقت ١١ ونصفا فضرب أوّلا ١١ ضربة وصبع قليلا ثم ضرب ثلاثين ضربة و وقال العلماء ان نباهة هذا الفرس تقابل نباهة الانسان وعمره سه سنة وكان يوم امتحانه مشهودا حضره الأطباء والعلماء وأعضاء الأكاديميات العلمية وكثير من الأمراء والأشراف وكان أمرا عظيا و ولما عرف ذلك واشتهر طلب أحد الأمريكان أن يشتريه بمبلغ (٥٧٠٥) جنيه فلم يقبل صاحبه وقال أنا لا أبيعه بأى ثمن لأنى لا أطبق فراقه و ووقع العلماء والفضلاء ورجال الأكاديميات على الشهادة بما شاهدوه من هذا التلميذ النبيه

ولقد أجعت جوائد برلين أن ﴿ حنا النبيه ﴾ يمثل أعظم حادث بتعلق بعلم النفس في المملكة الحيوانية هذه هي المجائب العشرون التي وعدتك بها تذكرة لقوله تعالى ... ومامن دابة في الأرض إلاعلى الله رزقها الخيم فيمثل هذا يدرس القرآن . و بمثل هذا فليرتني المسلمون . و بمثل هذا يكون مصداق قوله تعالى ... ليظهره على الدين كله ولوكره المشركون ... و بمثل هذا يا أمّة الاسلام ترتقون وعلى ذلك فلتعولوا هوخيرها تقرون من العلوم القشرية . فايا كم أن تقفوا على القشور فاخترقوها واطلبوا الألباب . هذه هي الخزائن الألهية في الآيات القرآنية . انما مثل سورة هود كمثل قصر مشيد فيه حجرات فاخرة في كل حجرة ماغلا من الثياب وماجل من المتاع وفي داخل تلك الثياب الجيلة جواهر يقيمة كل جوهرة منها في حجرة وتلك الجواهر مي عبائب الحيوان كما وضحته عند مامثلت ذلك بمرة الجوز فن اكتنى بالثياب غابت عنه الجواهر فلم ينلها وخرج صفر الدين منها . إن القرآن يقرؤه الناس و يكتفون بظواهر القصص وهم عن الجواهر معرضون . انما هذه القصص بحر فيه أنواع المخاوقات ولكن أجلها وأغلاها وأضوأها وأبهرها الجوهر المكنون في صدفه فهامي ذه الجواهر في القرآن

لقد ضل قوم انسرفوا عن الجواهر الى الأصداف فقال الله فيهم \_ يضل به كثيرا \_ واهتدى قوم الى الجواهر فقال الله فيهم \_ و يهدى به كثيرا \_

إنّ الكثير من المهتدين سيكونون من الآن الى مستقبل الأزمان . إن المسلمين سيقوم فيهم جيل جديد يتبعه أجيال وسيكون هذا التفسير وما مائله فى أم الاسلام من أنجع الوسائل لترقية المسلمين . إنى بذلك موقن ولولا ايقانى به ما كتبت حرفا ولا أضعت وقتا . ومنى أراد الله أمرا هيأ أسبابه

وقبل ختام التفسير في هذه السورة أذكر (حادثتين الأولى) انني قرأت في الجرائد هذين اليومين أن الأب (موفيه) الفلكي الشهير ومدير مرصد بورج صرح بنبوه أحدثت جزعا وذلك أنه تنبأ بوقوع حرب كبرى سنة ١٩١٨ أوأزمة خطيرة في العالم وقال إن الأم تتأثر بنشاط الأفلاك في حركاتها ومواقع الشمس والنجوم وكذلك الأفراد وقد حذر الأب (موفيه) المذكور حيناكان في بروكسل سنة ١٩١٨ حكومات أوروبا من مصاب هائل يوشك أن يعصف بالعالم ما بين سنة ١٩٩٤ وسنة ١٩١٨ وهاهوذا الآن يحذر العالم من جديد ويقول ان الاضطراب في مواقع الشمس يؤثر في الجهاز العمي الانساني كايؤثرفيه الاقلم وهذه المقالة كتبت في جرائدنا يوم ١٩١٤ كتوبرسنة ١٩٧٤ وانما كتبتها لمناسبتها لما نحن فيه و ألاتري أن هذا العالم في نظر الحكاء كجسم واحد وحيوان واحد وانسان واحد ماخلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة والا فبالله أي فرق بين تأثير الزنبور في الدودة كما قدمنا وتأثير الشمس في الأم والأفراد و إن العالم كشخص واحد فالكواكب والأقار والنجوم لها ارتباط بكل حيوان وكل انسان تلك هي الوحدة العاقة في العالم والمحد في الما فظام واحد لا يختل والمنها حساب ونظام المناه فظاهرها اختلال وباطنها حساب ونظام الته فظاهرها اختلال وباطنها حساب ونظام

﴿ أعمال تعالمِق غرائز الحيوان وديانات الانسان ﴾

ومن هذا المقام أن ذلك للبدأ الأعلى أوحى الى أمثال تلك الزنابير فقال لهما متى اقترب زمان بيضها أن اقتنصى الذباب واصطادى العنكبوت وأجذيهما وأمثالهما الى منزلك المنظم وأنزلي عليهما مالديك من المادة السامة واتركيهما ثم بيضى عليهما فاذا فعلت ذلك باضت وتركت بيضهاليتغذى دودها الذي سيخرج من البيض عما تحته من هـ ذا المسيد . إن هذه الحادثة التي قدّمنا ذكرها وما ماثلها فها ذكرناه ترينا نظاما واحسدا فلكل حيوان نظام تام ليعيش به وليعد العدة الأولاده . باض الطير فألحم أن يجم على بيضه أياما ولم يلهم أن يجتذب حشرات الأولاد، الأن مانى البيمة من الغذاء كاف . حلت البقرة والشأة والرأة ولم يحتجن قط الى ما احتاجت اليه الدجاجة من حضنها بيضها ولاحشرة الزنبور من احضار العسيد لأولادها ذلك لأن اللبن عندها قائم مقام ماذكرناه • يا أيها الناس • يا أيها الأذكياء • انظرواكيف تم هذا النظام •كيف ألهم كل حيوانُ قبلُ وجود أبنائه بما قصرت فيه الطبيعة فأحضره لذرّيته المقبلة • انظروا لهذا النظام • انظروا كيفكان الالحام مطابقا للاحتياج ولايلهم الحيوان إلا حاجته ويمنع عنه ماليس اليه حاجة . نعطف على الانسان وننظر فنجده من أوّل التاريخ الى الآن لايزال يجدّ في العبادة و ينصب التماثيــل تارة ويوحد تارة أشوى وترسل له الأنبياء فيقولون أيها النّاس حناك عالم آشو فاستعتوا له فتراهم يعبدون و يوحدون ومهماسافرت فى البلاد واخترقت الطرقات وجبت المدن لم تجد إلا ما آذن شامخة ومساجد مشيدة وكنائس مبئية وبيعا منصوبة وآيات مكتوبة وأذكارا مقروءة ودعوات مطاوبة وأورادا متاوة ودروسا مفهومة وعلوما مهوية وأحاديث مهفوعة وكتبامقدسة مسموعة ونواقيس مدقوقة ومؤذنين يؤذنون وقراء يرتاون وصواما يجوعون وقواما بالليل يصاون . أليس ذلك من الاستعداد للعالم الذي سنصل اليه بالوحي والالحسام كما استعتت الطيور فى أعشاشها والحشرات في أماكنها للذراية المستقبلة و واذا كان الجراد لايضع بيضه إلا على بعد مخصوص فى مكان عضوص ثم يتركه و يموت ويكون هذا الوضع وفق المطاوب وبه يعيش الجيل الجديد فكيف لا يكون الانسان وأنبياؤه قد استعدوا للستقبل كما استعد أقل الحشرات وسائر الأتهات لمستقبل الأبناء والبنات

إن صغار العقول من بنى الانسان قداستهزؤا بالسيانات وقدجهاوا نظام الأرض والسموات ونظام الذكران والاناث من أنواع الحيوان وغفاوا عن قوله تعالى \_ ومامن دابة فى الأرض إلاعلى الله رزقها و يعلم مستقرها ومستودعها من هو لا يلهمها إلا على مقدار احتياجها فألحم الانسان ميعاده كما ألحم الحيوان مايربى أولاده هذا هو المعنى من هذه الآية . وهذا هو الذي قصده الأنبياء إذ استدلوا بهدنه على الله وعلى الميعاد وتمت السورة بقوله تعالى \_ ولله غيب السموات والأرض الخ \_ فهل يستق الحيوان و يضعلى الأنبياء والانسان وهما فى النظام سيان وفى الخلق صنوان وهل يستق المفضول والفاضل فى بهتان إن العدل ينكرذلك والميزان والحادثة الثانية ) أن سيدة من أشراف السيدات اطلعت على ما كتبته هنا فى أمرا لحباحب فدهشت مثالة بالعرائية النائية المنائلة مكانات المله المنائلة من أن العدل مكانات المله المله المله المله المله المنائلة المله المنائلة المله المله

وقالت يامجبا اذا كانت الحباحب هكذا تضىء على الناس فكيف يكون نور الله ففكرت في نفسى وقلت ان الحباحب المضيئة من العالم الأرضى والأرض مشتقة من الشمس وهذه الحشرة أضاءت أتها الكبرى وهي الشمس ونسبة ضوء الحباحب الى ضوء الشمس كنسبة الحباحب نفسها الى الشمس وأن عقولنا لها نور معنوى أوسع ونسبة ادراك عقولنا الى ذلك العقل العالى المستمد من الارمعنوى أوسع ونسبة ادراك عقولنا الى ذلك العقل العالى المستمد من الله المدبر العالم كنسبة ضوء الحباحب الى ضوء الشمس و هاتان الفكاهتان ختمت بهما تفسير هذه السورة والحد الله وب العالمن

ر تم بحمد للله وحسن توفيقه الجزء السادس من كتاب (الجواهر) فى تفسير القرآن الـكريم ويليه الجزء السابع وأوله تفسيرسورة يوسف عليه السلام )

| ( الخطأ والسواب ) |                           |                                                          |     |       |
|-------------------|---------------------------|----------------------------------------------------------|-----|-------|
| ,                 | مواب                      | لننا                                                     | سطر | ممينة |
|                   | ر بك                      | رابك                                                     | 1   | •     |
|                   | الأول بالفرنسسية والثانى  | الأؤل بالانجليزية والثاني                                | ٣   | ٨     |
|                   | بالانجليزية               | بالفرنسية                                                | •   |       |
|                   | لمسفاء النفوس والمروءة    | لمسفا ألنفوس والمروء                                     | •   | •     |
|                   | کانت                      | کان                                                      | \   | •     |
|                   | تؤذى                      | يؤدتى                                                    | \   | •     |
|                   | علم                       | بعلم                                                     | 14  | •     |
|                   | وأنما                     | نم                                                       | 14  | ١٠    |
| ,                 | توكان                     | الوكان                                                   | 12  | 48    |
|                   | (شکل ۹)                   | (۵ کل ۸)                                                 | ٨   | 44    |
|                   | (شکل ۱۰)                  | (شکل ۹)                                                  | •   | 44    |
|                   | المبئة                    | الحيبة                                                   | 14  | οt    |
|                   | المالم                    | المز                                                     | 14  | 74    |
|                   | للمقول                    | للمدول                                                   | 14  | 79    |
|                   | انکاری                    | الانكارى                                                 | Y   | ٧١    |
|                   | يكون                      | فيكون                                                    | 14  | 44    |
|                   | وكرعوا                    | وكرهوا                                                   | 41  | 98    |
|                   | اغرابه                    | الحرايه                                                  | •   | 1     |
| ·                 | يحصر الفكر وبالقرآن       | وبالقرآن بحصرالفكر                                       | 40  | 1     |
|                   | المروق                    | القرون                                                   | 41  | 118   |
|                   | يتنبه                     | يأمر                                                     | ١٠  | 117   |
|                   |                           | فيا تقدم                                                 | 14  | 114   |
|                   | راضين .                   |                                                          | 4.  | 119   |
|                   | نسب<br>بما<br>الأنت       | راضون<br>بنسب<br>کا<br>الآیة<br>العاء<br>فوقع<br>دانظروا | 14  | 141   |
|                   | له                        | يخ                                                       | 40  | 174   |
|                   | ដវ់ម                      | الآبة                                                    | 14  | 140   |
|                   | العنی<br>موقع<br>وانتظروا | الماء                                                    | 17  | 179   |
|                   | موقع                      | فوقع                                                     | ٤   | 177   |
|                   | وانتظروا                  | وانظروا                                                  | 44  | 179   |
|                   | مماوم                     | الماجة                                                   | 11  | 171   |
|                   | المالكة في مذه            | المالكة                                                  | 4   | 178   |
|                   | ĿI                        | ان                                                       | 17  | 14+   |
|                   | جبلتها                    | جبلتهما                                                  | 44  | 145   |

## ﴿ فهرست الجزء السادس من كتاب (الجواهر) في تفسير القرآن الكريم ﴾

سيفة

- ٧ تقسيم سورة يونس الى ﴿ سبعة أفسام ﴾ وتحديدكل قسم منها وبيان مقصوده اجالا
- القسم الأول) من أول السورة الى قوله \_ أن الحد الله رب العالمين \_ مكتوبا مشكلا ثم بيان
   اتسال أول هذه السورة با خرماقبلها
  - عضیر (الر) وبیان بعض سر هذه الحروف وتفسیر ألفاظ هذا القسم
    - تفسير بعض الألفاظ و بيان قوله تعالى \_ فى ستة أيلم \_
- بيان أن خلق السموات والأرض في ستة أيام كان معروفا ولذلك جاء صلة للوصول و وذكر ماجاء في الاصحاح الأوّل من سفر التكوين في التوراة وبيان قوله تعالى ... ثم استوى على العرش يدبر الأمر العرش إما البناء واما الملك والعرش مقرون بالتدبير و وتبيان أن ما غلب نفعه يبتى وذلك كالماء الذي جاء أنه استوى عليه العرش مع انه قد يغرق الناسك والمرأة المجوز إذن الملك مبنى على علم والعمل به يصطنى ماغلب خيره وجهل في اشراق شمس المعارف من قوله تعالى ... ثم استوى على العرش يدبر الأمر ... وشرح شجرة (الكاوتشوك) الأستيك وأن المائل اللبنى المستخرج منها يحفظ الأسلاك البرقية في البحر ومنه إطار المجلات والمربات والسيارات وقلل الماء المحاف والوسائد ذات الهواء والآنابيب لاطفاء الحريق والمعاطف المانعة للمطر ولستى الحداثي وهذه المادة مع الكبريت تكون مساطر ومقابض الح
- به رسم شجرة (الأستيك) بالتصوير الشمسى وبيان تدبير الله فيها الذى جاء فى قوله \_ يدبر الأمر \_ فانه خلق منفعتها فى حفظ الأسلاك فى البحر قبل أن تظهر الكهرباء ولاشئ يسد مسد هذه الشجرة فى حفظ كهرباء الأسلاك البرقية والله خلقها فى أقطار بعيدة وعرتف الناس بها وأحوجهم اليها خساوها عشقة وعمل ليرتقوا وينشطوا
- ١ آراء نوع الانسان في مثل هذا المقام وانه (ثلاث درجات) دنيا كالماتة ووسطى وهم أكثرالمتعلمين وعليا وهم الحكاء و والقسمان الأولان لانظر لهما في التدبير العام و والنسم الثالث هم قواد الأم وهم الأقاون كقلة هذه الشجرة ولكن علمهم يم كما عمت منافعها وقل وجودها و وبهذا المثال ظهر أن العالم كجسم انسان واحد أوحيوان واحد كبيره من تبط بصغيره ارتباط العين بأصبع الرجل مثلا بيان تفصيل الآيات و بيان آراء علماء القرن التاسع عشر وآراء القرن العشرين والآخرون هسم الناظرون في التدبير العام كنس الآية مثل (ويسمان) في (سبنسر) و (كاميل فلامريون) و (فون باير) و (چينو) وغيرهم وأن آراءهم ترجع الى قوله تعالى مثم استوى على العرش يدبر الأمرس وان كانوا هم لا يعلمون ذلك
- ١٧ الأرض كأم تربى أولادها إذ يخلق للأم الثديان قبل خلق الواد وهكذا خلقت هذه الشجرة قبل ظهور الكهرباء ومثل ذلك إلهام الحضرات وسائر الحيوانات التي استدل بها علماء القرن العشرين على وجود مدبر للوجود م و بيان أن هذا التفسير ظهر قبيل ظهور قادة من الأم الاسلامية كما ظهرت الشجرة للتقدّمة قبل ظهور الكهرباء فهذا التفسير من دلائل النهضة القريبة في بلاد الشرق

فريدة فى التسديير العام . وبيان أن القوى ﴿ ثلاثة أقسام ﴾ قوى الغرائز الحيوانية وقوّة العسقل والقوّة العسقل والقوّة العدسية والعقل فوق الغريزة وهو ينظر فى الذى جاء به الوحى والالحسام في كل أمّة بحسب طياجِها

سفة \*

- ١٤ الكلام على تدبير المادة فكلما كان الأعلى في القوى يفيد الإدنى كالعقل بالنسبة للفريزة وكوى الانبياء بالنسبة للدرض تعطيها الضوء الخ
- الامعطل في الوجود و ان ما يزيد من الانهر أيام الفيضان يكون في البحار العظيمة طبقات في القاع لتكون أرضا يابسة في المستقبل وجبالا كفضلة الرجل والمرأة يتكون منهما ذرية تبقي كما كانت الجبال من فيضان الانهار و ازدياد الناس على الكرة الارضية و بيان أن الناس قريبا ستحاسب كل أمّة غيرها على ماعطلت من منافع موادّها وعقوطا وتبيان أن ملابس صبى واحد قد أخنت أجزاؤها من كل دولة من الدول و واجب المسلمين الذين ألف طم هذا الكتاب أن يفكروا في تدبير الأمر في الآية والأم قد أحاطت بهم فليدرسوا هذه الدنيا كالام وهذا التفسير مقدمة لهذه النهنة
- بيان ـ وقُدّره منازل ـ وأن القمرأصل الشهور والاسابيع و بيان آراء الائم في اليوم ومبدئه كالفرس واليهود وأهل ايطاليا وأمّة العرب وفرنسا وأن أسهاء الأيام في الاسبوع مشتقات من أسهاء الكواكب السيارة مثل (الثلاثاء) من مارس أي المريخ الح
- ۱۷ بیان السنة عند الفرس والمصریین والشهور مثل توت و بابه الخ والسنة عندالصینیین والعرب والیهود وقدماء الرومان والسكلام على الشهور عند الفریجة و بیان أن الاصل فی هذا که سیرالقمر الذی اضطر الرومانیین الی الرجوع الی (۱۲) شهرا کبقیة الائم والذی تفطن لهذا (یولیوس قیصر) الذی سمی باسمه الشهر المعاوم وهذا سر" قوله تعالی ... وقدره منازل لتعاموا الخ ...
- ۱۸ السنة الشمسية الكبيسة والبسيطة وشرح قاعدتها والتمثيل بسنة ١٩٧٤ ومى سنة تفسير هذا الجلد وحسابها بالدقة ، والكلام على تعديل (جر يجوارليليوس) الطلياني وكيف قبلت الأم هذا التعديل إلا ثلاث أم ، و بيان أدوار السنين الكبيسة والبسيطة في الحساب العربي وهي ٢١٠ سنة من ضرب و في ٣٠٠ سنة أي ان الدور الكبير سبعة أدوار صغيرة
- ۱۹ بهجة العلم في هذه الآيات ، تقدير المنازل جعل الناس آمنين على (أمرين ) حساب الدرجات الارضية وحساب الميزان والكيل والمساحة ، فالا ول جاء من فكرة كروية الأرض التي أول من فكر فيها (أراتوستانس) سنة ۲۷۹ قي م إذ قاس مابين مدينة اسوان والاسكندرية و بهذا عرف كروية الارض وأن المسافة بين اسوان واسكندرية جزء من خمين من محيط الكرة الأرضية ، ذلك بسبب العمود الذي نصبه عند الاسكندرية وقاس ظله الخ
- ٠٠ ويلى هذا فسل في الكلام على الخلاف بين الاوائل والاواخو في الافلاك ومسألة الدوران وهل الشمس على الدائرة أم عي الارض من كتابي ﴿ جواهرالعاوم﴾
- ۲۹ فیثاغورس کان یعلم تلامیده فی مدرسة (کروتونیا) بایطالیا علی طریقـة حرکة الأرض حول الشمس
   سنة ٥٠٠ ق م وأن الأرض والسیارات کلها تجری حولها وأن الطبقات سبع وهی الأقدار الستة مم
   السابعة التی لاتراها الح فهذه سبع سموات الح
- وجاء بطليموس سنة ١٤٠ ق م فعكس الوضع وحكم بدوران الشمس وظهر ذلك على يد الفارابي وابن سينا حوالي القرن الرابع الهجرى إذ يقولون أن الأرض ساكنة والشمس دائرة مي والكواكب حولما وهناك حوكتان احداهما قسرية والاخرى اختيارية لنفس الكوكب الخ فهدذا المذهب كان ضد العقيدة الاسلامية وفيه أخذ ورد و وظهر (كو پرنيكوس) ببلاد لهستان من سنة ٥٠٠ الى سنة ١٥٠٠ ميلادية وهي سنة ٩٣٧ هجرية ورجع الى دأى فيثاغورث وقد سبقه في ذلك عندالدين

عبد الرحن بن أحد المتوفى سنة ٧٥٦ هجرية وشارحه السيد الشريف المتوفى سنة ٨١٦ هجرية ، فهما قالا بدوران الارض لا الشمس وقد سبقا (كويرنيكوس) بأكثر من قرن

بيان الادلة العلمية على دوران الارض من مسألة وضع الزيت فى الكؤول ومن ذبذبة البندول ومن تفسير ظل الأرض ومن أن الجسم الأكبر لايدور حول الأصغر ومن للشابهة للكواكب فى دورانها حول نفسها

ان عاماء الاسلام قد كرهوا المذهب القديم لأن فيه النحس والسعد وفيه أنه لاخرق ولا التثام فىالفلك
 وأن الأفلاك لحسا تغوس وأن بعد الحواء كسرة النار وكل ذلك باطل عند المسلمين إذن للذهب الجديد
 هو الموافق للاسلام . الشمس وشفاء الأمراض

ولا الاستشفاء بنور الشمس و الحام الشمسى وذلك بتعريض الجسم الشمس بلاحائل بالتدريج بحيث يرفع ملابسه عن يديه وساعديه وقدميه وساقيم خس دقائق وفي اليوم الثاني عن أطراف العليا والسفل خس دقائق وفي الثالث يرفع عن البطن الخ وهكذا إلى السابع فيعرض الجسم كله ساعة فذلك قوة الجيع الجسم ظاهرا و باطنا و ويان أن هذا الأمر عتم في أورو با لتقوية الأطفال

صورة أوجه القمر (شكل ٢)

۷۷ المقام الثانى وهو بيان أن المساحة والميزان والمسكيال فى بلادنا المصرية تابغات لسير الشمس وأن الرطل والاوقة والوقية والوقية والنولي والتعلق والمالية والماوة والأردب والقصبة والفدان والنواع النيلى والنواع البلدى والمنداسة • كل هسنده مبنية على سسير الشمس ذلك لأن محيط الحرم الأكبر جزء من مليار من محيط مدار الشمس السنوى • و بيان ارتفاعه وضعف الارتفاع وضلع الحرم ونسبة النواع البلدى اليسه وأن السرهسم منسوب لر بع النواع البلدى المسكعب والاردب ذراع بلدى مكعب والفدان (١٠٠) هنداسة فى (١٠٠) هنداسة لمن

۹۸ والنراع النيل و من ۹ من المنداسة . هذا فعل قدماء المسريين وهو نفسه قول الله ـ لتعاموا عدد السنين والحساب ـ والكلام على المتروهو مقياس الفرنسيين وانه منسوب لهيط الكرة الأرضية وعلى اليارده عند الانجليز وهي منسوبة الساق المعدني الذي هو رقاس الساعة المجذوب بالجذب العام

ومن المار على المسلم أن يموت وهو الايعلم أن الكيلة والنراع البلدى الح لحما اتصال بدوران الشمس تذكرة للائمة المصرية والائم الاسلامية وفيها صورة المذكرة المرسلة نجلس الشيوخ والنوّاب والوزراء فى المسلاح التعليم الثانوى وأن الابتداكى ليس كافيا الاتحاد العقول والعالى الاختصاص والثانوى هوالذى يسقل العقول ويقرّبها وهو فى زمن الاحتلال ضعيف لقلة العاوم الطبيعية والفلكية . فالطالب يجهل مافوقه وما محته واذن الابد من رجوع هذه العاوم التي كانت قبل وسم سنة فى بلادنا

چه جوهرة سنية في أن جال الكواكب قبسة من عوالم الجنات مجلت في هذه الدنيا والجال على قسمين جال يثير الشهوات وهذا عذاب معجل في الدنيا مجمل بستان علكه يخاطه تكاليف الحياة وهمومها وجال بستان عام فلاحسد فيه ولا تكاليف . ومن هذه البساتين للعدة المجمهور في كل أتة لراحة الناس من مشاق الحياة وهذا للجهلاء وهناك بساتين المحكاء هي النجوم الجيلة التي تظهر ليلا الكواكب جنات مجلت المفكرين ولكن أكثر الناس عنها محجوبون و بيان أن الماتة اذا فرحوا بلزهر فالحاصة بالنجوم بدل الأزهار . و بيان أن من الكواكب مالا يصل ضوؤه الينا إلا بعد ألف الف سنة وستين ألف ألف سنة وقد يكون الكوكب أضوا من الشمس محانية آلاف مرة بل أكثر

من ذلك . م م ذكر رياض الجنات التي أعدها الله في هذه الدنيا العارفين

٣٣ طريق التبانة وهي الجر"ة وعسد كواكبها ٢٤٧ ألف ألف شمس . ورسم صورتها (شكل ٣) وهذه الرياض ﴿ ثلاثة أقسام ﴾ قنوان يمكن تحليلها . وقنوان يحلل بعنها . وقنوان لاتحلل

٣٤ الجموعات الكوكبية . اسم بعض المجموعات الكوكبية التي في الجنوب (شكل ٤) وأشهرها قنوتوكان (شكل ٥) . القسم الثانى السدام التي يمكن تحليل بعضها مثل (شكل ٢) وفيه ست مجموعات في الجوزاء وفي الدلو وهكذا . وشكل ٧ يقرب من المستقيم الح

٣٩ السدام الذي لا يحل مثل (شكل ٩) ومثل (شكل ١٠) . سديم المرأة المسلسلة وسديم الأسد

۳۷ و بیان انهم کشفوا نحو (آلنی آلف) سدیم و بعدها عنا (۱٤٠) ملیون سنة وفی کل سدیم منها مادّة تکنی لتکوین ملیون شمس مثل شمسنا وهذا قوله تعالی ــ أفلم ینظروا الی السماء فوقهم الخ ــ جوهرة فی اشراق نور العلم فی القاوب باشراق نور الکواکب

٣٨ صفة الجر"ة هي كحبة عدس قطرها (٥٠) ألف سنة نورية وهناك عالمان آخران يبعدان نحو ٢٠٠ ألف سنة نورية والكلام على سديم المرأة المسلسلة المتقدّم وأنه يبعد عنا مليون سنة نورية وقطره ٥٠ ألف سنة نورية وفيه ألوف الملايين من النجوم وهي شموس أضوأ من شمسنا أضعافا مضاعفة ٥٠ هذا معنى قوله تعالى ــ و يخلق مالاتعلمون ــ

سيان أن هذا معنى \_ إن الذين لايرجون لقاءنا الخ \_ وذكر أن المسلمين فى حياة المؤلف و بعد موته سيهرعون الى بناء للراصد الفلكية وانهم كانوا أول المعلمين لأورو باكما قال (سديو) ثمجهاوا خر بت بلادهم وهاهوذا أوان مجدهم ورقيهم

وهو السدلم الحلق . (اللطيفة الأولى) النبات المفترس فى أمريكا الشهالية
 (اللطيفة الثانية) النبات المائى الذى زهرته الأنتى فوق الماء أما زهرة الذكر فانها قريبة من قاعالنهر فعند الالقاح تنفصل وتذهب مقطوعة حتى تصل الى الأنثى

٤١ شجرة تفترس انسانا ، اختلاف المخاوقات باختلاف النصول كتلا لؤالزرع وكنضج الأثمار في السيف وصرم الثمار في الحريف وفي الربيع وتساقط ورق الشجر في الشتاء

بان قوله تعالى \_ إنّ الذين لا يرجون لقاءنا ورضوا بالحياة الدنيا \_ ومناسبة هذه لما قبلها وأن الأعمال موزعة على الأشخاص بالاستعداد وأن عشاق هـ ذا الجمال في العالم مستعدون له بعد الموت والذين لا يعقلون إلا الملاذ البهيمية يكونون أدنى

مع قسمت الآية الناس ﴿ قسمين ﴾ من لايرجو لقاه الله ومن يرجو وهؤلاء لهم ثلاث درجات يصفون الله بصفات التنزيه . ويحيى بعضهم بعضا وتحييهم الملائكة وتشهد الملك روح (غالباو) الفلكي الشهير إذ قالت إن أرواح محبي العالم تتفرج على الكواكب كما نتفرج نحن على الزهر

على مناسبة هذه السورة لما قبلها وهكذا مناسبات آخر الفاتحة الأول البقرة وآخر البقرة الأول آل عمران وهكذا الى آخوالتوبة وأول بونس ، بيان الفارق بين توكل نبينا بالله وتوكل هود وأن الأول توكل على ذى العرش العظيم ، إذن هومستعد مع أتمنته لحفظ كيان الأم ذوات العروش ، والثانى توكل على من يسده نواصى كل دابة بعلب حفظ نفسه وقومه وكل منهما نال ماطلب فليدبر المسلمون الأمر فليتعلموا أولا تعليا علما ثم يسوسوا العالم مع الأم هذا هواللائق بهم ولن بكون ذلك طفرة كالجنين المقائد لمقاصد فالملائكة لاصلاح الأخلاق والمسيح لاصلاح العمل

- 47 ﴿ القسم الثاني ﴾ من قوله تعالى \_ ولو يعجل الله للناس \_ الى قوله \_ فينبثكم عاكنتم تعملون \_ 14 ﴿ التفسير اللفظى للقسم الثاني
- ٤٨ تفسير قوله تعالى \_ وماكان الناس إلا أمّة واحدة \_ فاختلفوا كاختلاف الأشجار في البستان وهــذا
   الحلاف سبب الجال
- ٤٩ تفسير قوله تعالى \_ واذا أذقنا الناس رحة من بعد ضراء مستهم اذا لهم مكر في آياتنا \_ الى قوله \_ عا
   كنتم تعماون \_
- و يسلم المؤمن في صلاته ٢٦ مرة الخ وهذا السلام ﴿ بثلاث طرق ﴾ اسناد الأمريئة . أن يرى كل مكروه ظاهرا محبوبا باطنا . الصبر والعزيمة . فعلى الانسان ثلاثة أمور أخلاق وعلم ومنفعة الناس
   ١٥ الابتهال في الشدائد دال على وجود صانع للعالم
- ﴿ القسم الثالث ﴾ \_ انما مثل الحياة الدنيا \_ الى \_وضل عنهم ما كانوا يفترون \_ التفسير اللفظى
- و تفسير والله يدعو الى دار السلام . حديث النظر الى وجمه الله وأن ذلك له مقدمات في الدنيا هي المعارف والعلوم
- عند ولايرهق وجوههم قتر ولائلة الى وضل عنهم ما كانوا يفترون لطيفة فى النظر لوجه الله . اعتراض على المؤلف بان العلم ليس هوالنظر والجواب بأن ازدياد علمنا بأخلاق محبو بنا من الناس يزيدنا حبا له . هكذا نزيد للنة بمعرفة جمال صفات الله ومبدأ ذلك علوم هذه الكائنات . والتقصير فى علوم الكائنات بحرم أحياء المسلمين من الغلبة وأمواتهم من النظر لوحه الله تعالى.
- ٥٥ شرح هذا الموضوع ﴿ القسم الرابع ﴾ \_ قل من يرزقكم من السهاء والأرض \_ الى قوله \_ بمباكانوا يكفرون \_ • التفسير اللفظى من الأوّل الى \_ أمّن لايهدى إلا أن يهدى \_
  - التفسير اللفظى من قوله فاللّم كيف تحكمون الى قوله بماكانوا يكفرون غرائب القرآن في سورة يونس وهود ويوسف عليهم الصلاة والسلام
- ٣٣ السر" في سورة يونس راجع للى تدبير الأمر العام وهو في سورة هود راجع الى أن كل دابة في الأرض على الله والمرت في سورة يوسف راجع الى الآيات العاتة في السموات والأرض
- به مقاصد قسص القرآن هي أشبه بأشجار ، فسفار العلماء يكتفون بظواهرها والحكاء يستخرجون عمرها ، ضرب مثل لهذا المقام وهو الاستلذاذ بمشاهدة التدبير ، الثمرة العملية لذلك التدبير ، والأم (قسمان) أم قامت بالعمدل فكثرت ، وأم لم تعدل فقلت ، كل ذلك سرّ التدبير والنظام فن قل تدبيرهم عوقبوا بقتال من تم تدبيرهم اقتداء بعمل رجم ، كيف يشهد الناس التمدبير في هذا النظام ، لطيفة في قوله ، ألا إنّ أولياء الله لاخوف عليهم ، وتحقيق هذا المقام
  - ٣٦ أولياء الله هم المتحابون في الله . في الولاية معنى القرب وذلك بالعلم بشارة الولى بالرؤيا الصالحة
- الرؤيا السادقة تدل على أن الله يعلم الأشياء قبل وقوعها وعلم الله ربط الأشياء ببعضها والمسلم فى السلاة يقول ـ اهدنا ـ ولايقول اهدنى و يقول المحامد لله كلها . الاستغراق فى معرفة الله لحظة ما يجعل الولاية تائة
- حكاية عن ابراهيم الخواص . الناس في الدنيا ﴿ أر بعــة أقسام ﴾ مادي . مؤمن باله وهوغافل .
   مؤمن تتى . مفكر عارف بالله

- ٩٩ ﴿ القسم الحامس ﴾ قصة سيدنا نوح عليه السلام وتفسيرها اللفظى
- ٧٠ ﴿ القسم السادس ﴾ قصة موسى عليه السلام مع فرعون من قوله \_ ثم بعثنا \_ الى قوله \_ فيما كانوا
   فيه يختلفون \_ والتفسير اللفظى
- ٧٧ طمس أموال قدماء المصريين والربط على قاوبهم ظهر أثر الأوّل فى الكنوز التى ظهرت حديثا وظهر أثر الثانى بعكوفهم على التماثيل وعبادة الحيوان حتى اتخذ (قبديز) ذلك ذريعة لفتح مصر بوضع الحرر بين الصفين
  - ٧٣ تفسير الآيات من قوله \_ فلايؤمنوا حتى يروا العذاب الأليم \_ الى قوله \_ لتكون لمن خلفك آية \_
     بيان أن جثث المصريين من آيات الله بقيت للناس وأن المسلمين مقصرون فيها
- موازنة هذه القصة بأحوال الأتمة الاسلامية وذكر ١٧ حالا من أحوال من دعاهم موسى الى الايمان وذكر ١٧ نظيرها في الأتمة الاسلامية . لطيفة في قوله \_ وان كثيرا من الناس عن آياتنا لغافلون \_
- γγ (النبذة الأولى) محاورة فلسفية بين مصرى وروحه و (النبذة الثانية) لم يكن المتقدّمون من أمّتنا الاسلامية يعلمون كما نعلم عن الجثث المصرية اذلك ذكر بعض المفسرين مالاينطبق على الواقع كما ظهر في كنز (توت عنخ أمون) و بيان أن كاشفه (هوارد كارتر) و بيان اهتهام أهدل أمريكا وأوربا بهذا الكشف
- ۷۷ (النبذة الثالثة) أقدم كتاب في العالم نصائح الحكيم المصرى (آتى) وذكر ١٥ حكمة مصطفاة من نصائحه لقراء هذا التفسير . وهناك نصامح لرجل يسمى (قافنه) وله ٤٤ لوحة وذكر بعضها
- ۷۸ ﴿ النبنة الرابعة ﴾ ذكر اعتقاد المسريين القدماء فى النفس وذكر ٢٤ قاضيا وذكر الميزان عندهم والحساب والجنات ، وأن عملية التحنيط كانت منذ سنة ، وي ق م ولها قصة خوافية ترجع الى اوزوريس ومعه توت فتحا البلاد فحسد (سيت) أخاه وجعله فى صندوق و بحثت (ايزيس) عن زوجها وخبأته وذهبت تبحث عن ابنها (موريس) ثم ان (سيت) قطعه ١٤ قطعة جمعتها (ايزيس) فن هنا جاء التحنيط ، هل فرعون موسى وجد بدنه وهو الآن بالمتحف المصرى هكذا يقول نجيب بك مفتش الآثار
- γγ دخول العبرانيين برأس الوادى بمصرأيام العمالقة ذكر ألقاب الماوك كفرعون لمصر وكسرى للفرس وهكذا و بيان معنى فرعون ـ رمسيس ربى موسى وابنه (ريان با) هو الذى غرق فى الم مقياس جسم فرعون موسى صورة خطاب أرسله أحد العمال لرئيسه محفوظ فى ورقة البردى وكذا حجر المتحف المصرى فيهسماذ كر (منفطة) وهوفرعون موسى واذلال بنى اسرائيل مسلة المطريه فيها وصف الالوهية الملك فى الأسرة الثانية عشرة خطاب مصرى اسمه (كانيزاك) الى رئيسه جاء فيسه ذكر تسخير بنى اسرائيل مدينة (رعمسيس) التى بناها بنواسرائيسل إما صان الحجر بالشرقية واما المسخوطة بها أيضا
- ه به ذكر ورقة من البردى فيها قصيدة شاعر مصرى يصف مدينة رعمسيس بعد فراغ الملك رمسيس من وليمة عظيمة فيها تربى موسى وتخت مصر إذ ذاك (طيبة) بالمسعيد و جدار معبد الكرنك عليه فسوس تعذيب الأسرى ونص في سطر ١٦ أنه خاطب جيوشه بمايقرب من الالوهية وهو نفس فرعون موسى بيان أن هذه النصوص واجب علمها مصداقا للقرآن
  - ٨٨ الكلام على محاسن قدماء المصريين العامية . نظام السموات عندهم وعلم الفلك

- AY أن أول من نفطن لرفع الحجاب عن جال السهاء هم قدماه المصريين هيئة السهاء في صندوق حتر أسهاء البروج خيالية لاحقيقية ذكر اختلاف أم الأرض في أسهاء هذه البروج كأهل المسين وسكان الهند القدماء والاسكيمو وهنود أمريكا وصف ماوجد من البروج والكواكب على صندوق حتر القرآن رأم بالنظر لكل ماهو محكم الصنع سواء أكان بفعل الله أم بفعل الناس لنقه المعرضين عن واتمام شرح ماوجد على صندوق حترمن الكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن الكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن الكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن الكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن الكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن الكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترمن المكواكب والبروج وغيرها ورسم صورة ماوجد على صندوق حترم و تعرب و تحرير و تحرير
- ۸۷ رسم منطقة البرويج التي وجدت في هيكل (دندره) وقد أخسلها الفرنسيون من مصر بأمر محد علم المعا وفيها بيان الجهات وقد قسمت (٣٩) قسما وكل قسم (١٠) أقسام فالجيع (٣٩٠) قسما

۸۸ شرح صور البروج للرسومة فيها كسورة الحل والثور الخ وشرح السيارات والتوابث المرسومة فيه وهكذا ههنا تجلت معانى القرآن الخ

- ٨٩ ﴿ الجوهرة الثانية ﴾ في فوائد ذلك للسلمين وأن ذلك داخل في قوله تعالى ــ أفلم يسيروا في الأرض فتكون لهم قاوب يعقاون بها الخ ــ واذا كان سلمان عليه السلام علم منطق الطير وفهم لغة الحيوان وعد ذلك نعمة عليه فهكذا فلنعد فهم كلام الحكماء نعمة علينا من باب أولى كقدماء المصر يين وغيرهم
- وه ذكرى أيام الشباب وتحسر المؤلف على نفسه وعلى الأم الاسلامية بسبب جهلها إذ سمع النادبات وعكره لله أيام المشيب على نعمة العرفان والعلم بجمال السهاء وآثار الأم

ذكر ما يجوز من الصور وما يمتنع وأن الصور منها ماهو مذكور في الأحاديث كالصورالتي لها ظل والتي للاظل لما وصور لم تذكر وهي الشمسية وهي صور رسمها الله بشمسه ومن حرمها خرج من عقله ودينه معا . إن التوحيد هو العلم بما في هذا الوجود . ملخص ما نقتم

٩٧ كاب الصيد وكاب الحراسة يجوز اقتناؤهما فن باب أولى يجوز تسوير الحيوانات النرية المهلكة لآلاف الآلاف من المسلمين لنحترس منها ونقتلها • ذم الأغبياء وأن من ينصر الدين بطريق الجهسل أضر عليه من أعدائه

٩٥ آراء بعض حيث كبار العلماء في الأزهر أن التصويرالشمسى مباح ورأى المؤلف أنه واجب في التعليم
 ٩٤ تكثيرالقليل وتقليل الكثير في غزوة بدر فتح باب للتصوير الشمسى الذي يصغر الكواكب والبلدان
 والممالك فندرسها ويكبر الحيوانات النر"ية فنفهمها ونحترس منها

وه ﴿ الفصل الثالث في بناء الاهرام ﴾ لأنه من أسباب النجاة لبعض أبدان الفراعنة و ادريس هو هرمس المثلث (اخنوخ) وبيان معنى (توت) والكلام على الشعرى وانها كعبة المصريين القدماء وذكر الأهرام الثلاثة وأن نور الشعرى كان هموديا عليها وأن مجود باشا الفلكي عرف مدّة البناء من ذلك النور والموازنة بين الكعبة وكوكب الشعرى وأن كوكب الشعرى لكونه جميلا قد سحرعقول القوم حتى عبدوه و أما الكعبة فلاتسحر المقول ولاتفتنها لذلك اختارها الله قبلة لنا

۹۸ صورة الحرم بالتصوير الشمسى . ذكر مافعله للأمون من فتح باب الحرم . يذكر للؤلف أيضائه المائه مورة الحرم بالتصوير الشمسى . ذكر مافعله الله عهدا أنه ان عرف الحقيقة نشرها للسلمين بعده وانه يحمد الله في المشيب على أن ذلك يتم الآن و بيان انه كيف أعتق الاسلام الأم من الخرافات و بيان آراء قدماء المصريين في الروح بعد الموت وخطاب مصرى لقلبه مكتوب على ورق البردي

ذكر تعدّد الآلمة عند قدماء الصريين ثم التثليث المفتوع عند للسيحيين ثم التوحيد عند للسلمين ١٠١ ميت مصرى قديم وجهه ببلد للؤلف بالشرقية متجهة جهة الجنوب نحو الحرم

جال هذا العالم فى نظر المؤلف أيام الشباب والمشيب وكتاب الله تعالى وأم الاسلام وأن عشقه للعلم فى المشيب أكثر منه أيام الشباب وكان يسى، الظنّ فى شبابه بمن يسدّقون بالدين وانهم لادليل عندهم بل هم مراؤن ، يحض المؤلف علماء الاسلام على وضع صور فى الكتب جيلة للا طفال مع حكايات جيلة ، ﴿ القسم السابم ﴾ \_ فان كنت فى شك \_ الى آخو السورة ، التفسر اللفظى!

١٠٥ خاتمة في عبائب السورة • بيان أن أوائل السور المتقدّمة وأواخرها تحث على النظر في هذأ العالم

۱۰۷ سورة هود وتقسيمها أربعة أقسام وذكر ملخص تفسير السورة كلها وهذا الملخص ست مقاصد والمقصد الأوّل) من أوّلها الى قوله بايكم أحسن عملاب (والثاني) من قوله بولّان قلت انكم مبعوثون من بعد الموت الى قوله به هل يستويان مثلا أفلانذكرون والثالث) من أوّل قسمة نوح الى قوله تعالى بنس الرفد المرفود والرابع) استنتاج الأخلاق من القسم السابق (والخامس) استنتاج النظام الحالى العام من هذه السورة فى بلاد مصر وأرض بابل ومابين البحرين والمقسد السادس) دواء هذا الداء وأن أشنع داء فى هذه الأم ترك العاوم والعسناعات واحكام التجارات والامارات الخ ، آيات الأخلاق آيات العاوم آيات الأحكام آيات النظام العام ، هذا هو ملخص السورة جاء فيه معناها كلها لا لفظها

۱۹۲ التفسير المفصل • ذكر آيات القسم الأول من أول السورة الى قوله \_ أيكم أحسن عملا مشكلة كلماته • تفسير البسملة مع قوله تعالى \_ وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها \_ • و بيان أن ارحة مكر رة في أول السور فوق ما ثني مرة وأن نبينا علي المحتلين والرحة على (قسمين) رحة للحيوان ورحة الانسان فن جهل الرحة العامة فكيف يستعملها وكيف ينشرها

١١٣ المسلمون مقصرون فى الرحة • يحس الناس بنعمة العلم و بنعمة الجال و بنعمة النور وهذه أنرب الى عالم الحجر"دات والرحة فى الماديات باستعمال الحكمة مثل افناء الحشرات للرطوبة وافناء البدد لهما ووجود الثلج لمنع تأثير البرد الح

۱۹۶ حدیث ( جعل الله الرحة مائة جزء الخ ) . و بیان أن هذا الحدیث لایعسقله إلا من درس الطبیعة والفلک الخ وحدیث ( الراحون برحهم الرحن ) وحدیث أترون هذه المرأة طارحة واسها في النارالخ وحدیث الرجل الذي ستى السكلب و كذلك البني التي سقته وحدیث الجل الذي شكا صاحبه للبي الله وحدیث حرق النمل و خطاب الی علماء الاسلام وأنه یجب دراسة هذه الحیوانات . و کیف أباح المسلمون العسید بلا قید والنبی محقق من بخع هذه بولدها رد وا ولدها لها . وهناك فرق بین فرخ السجاحة و فرخ الحامة في الاستفناء عن الأم والرحة تختلف باختلاف الأحوال بل یجب أن یحر ما المسلمون صید كل افع لهم كا سیأتی في سورة بوسف و وجوب تألیف كتب اللاطفال في الحیوان و هجائ هذه الدنیا لیحبوا رجم و برحوا الحیوان

١١٧ التفسير اللفظى \_ الركتاب أحكمت آياته \_ الى \_ أيكم أحسن عملا\_

١٩٨ اللطيفة الأولى \_ الر ه كتاب أحكمت آياته ثم فصلت \_ و بيان سر عذه الحروف

١٩٩ للسؤل عن الأمّة هم المطلعون على أمثالها كتبناه . من أهم الأسباب في جهل للسلمين بجمال هذا العالم . فهم لفظ الفقه على غير وجهه

١٧٠ سبب اقتصار بعض المسلمين على حفظ القرآن بلاعقل هو الحديث العلو يل لفضائل القرآن الذي اخترعه
 شيخ صوفى بعبادان تقرّبا إلى للله ليصرف قلوب الناس إلى القرآن

معفة

۱۲۹ العناصرقد بلغت ثمانين وترتيبها ونظامها الآتى في سورة العنكبوت مدهش كأنها انسان واحد منتظم الأعضاء وجيع المركبات من سموات وأرضين راجعة اليها كما رجعت كل العساوم والخطب والديانات الى الحروف و اللغة لاتعرف إلا بتحليل ألفاظها الى حروفها والمادة لاتعرف إلا بتحليلها الى عناصرها ثم ذكرأنه حكيم وخبير وأنه فصل الآيات ودبرالأمر وكلذلك ليشيرالي الحكمة في التركيب وفي العناصر

۱۲۲ الجسم الانسائى كأنه خطاب من الله للعبد أسمعه واكتب عنه إذ يقول سبحانه أى عبادى المحسوسات التى تحيط بكم (٣١) كالأصوات والألوان الخ وقد قسمت على الحواس الخس فهذه صفات المادة أما نفس المادة فهى تحلل فى باطنكم فظاهرها تحلله حواسكم وحقائقها تحللها آلات هضمكم إذن الأغذية والعاوم لائم إلا بالتحليل وهكذا قواكم العقلية وزعت عليها للعلومات . لهمذا رمزت لكم بالحروف المفرقة وأفهمتها لكم الآن وهذا زمان عصر الكيمياء التى دخلت فى جيع مرافق الحياة ويشار لهما بهذه الحروف (الر) . أبو بكر الصديق والشافى واستنتاجهما من ترتيب الكلمات علوما وهانحن أولاء نستنتج من حوف مفرقة فى أكثر السور

اللطيفة الثانية في قوله تعالى \_ ومامن دابة في الأرض إلا على الله رزقها الخ \_

۱۷۳ الجيبة الأولى فى قضايا الطير (١) الغربان ذات القنازع فى جزائر (شتلندا) تتحاكم وتقتل المجرم ولها جنود يحرسون المجرم أن يفر الخ (٧) وهكذا غربان فى بلاد الانكليز تحكم أعلى المجرم أيضا (٣) وكذلك غربان فى جبال (سويسرا) (٤) وكذلك العصافير تعافب وتعفو (٥) مالك الحزين حكمت على واحد فقتلته (٢) وهكذا اللقائق لما المقبدل الجراح الفرنسى بيضة من بيضه ببيضة أخرى وخوج العرخ قتلت اللقائق الأش الخ (٧) الكاب ابن سمنتين يلعب مع ولد ابن خس سمنين وينشرحان معا باللعب ويفهم كما يفهم إذن عقل الكلب أشبه بعقل الانسان صغيرا (٨) الأمانة فى كلاب (نيوفوندلندا) (٨) إناث الوحش تصبر على الجوع والعطش لاطعام صغارها

اللطيفة الثانية ـ وكان عرشه على الماء ـ وحديث ﴿ أَيْنَ كَانَ رَبِنَا ﴾ وتفسير العمى والعاء من العلم الحديث ﴿ القسم الثانى ﴾ القرآن مشكلا من قوله ـ ولئن قلت إنكم مبعوثون من بعد الموت ـ الى قوله ـ أفلانذكرون ـ ثم التفسير اللفظى لهذه الآيات

۱۳۷۰ لطيفة فى قوله تعالى ــ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف اليهــم الخ ــ وأحاديث الرياء وتحذير المسلمين من ترك الأعمــال خيفة الرياء

١٣٤ (القسم الثالث) \_ ولقد أرسلنا نوحاً \_ الى قوله \_ بئس الرفد المرفود \_

١٣٩ صنع السفينة ، استهزاء قومه به ، النجاة من الهلاك بركوب السفينة ، هلاك من عصاه من أهله ، المقصود من القصة وهو أن العاقبة للتقين وهناك لطائف اللطيفة الأولى \_ وقيل يأرض ابلى ما ك اللطيفة الثانية ذكران هذه القصة عبرة لجيع النابغين المجدين وذكرعشر أحوال في قصة نوح وما يواربها من أحوال النبي علي مثل قوله \_ فاصر إن العاقبة للتقين الخ \_ الطوفان في العلم الحديث

١٤٣ الطوفان العام . الأرض ٣٦ طبقة في ستة عصور . الطوفان الخاص الذيجاء به القرآن وذكر البحر العظيم المتد من البحر الاسود الى الاوقيانوس الشمالى وآثاره ظاهرة مثل البحيرات في بلاد الروسيا وماجاء في أسفار الفيدا وأن السفينة قادتها سمكة واستقرت على جبال همالايا

١٤٤ ـ والى عاد أخاهم هودا ـ تفسير هذه القمة اللفظى

مه ١٤٥ جوهرة في معني توله تعالى \_ مامن دابة إلا هو آخذ بناصيتها الخ\_

- صحيفة
- ١٤٦ الأرض تشبه دراة بهجة الجال مع نورالمشرقات عليها فهناك نور على نور
- ۱٤۷ النور ( نوران ) حسى وعقلى والثانى كما فى نظام الدواب . الألوان على ( قسمين ) خفيفةولامعة براقة والأولى نكون لحيوان مضطر للفريسة أوللهرب من مفترس
- المدة الزنبور بسبب أنه له سلاح يحميه والفيران والوطاو يط الخ اسودت ألوانها لتخنى عن المغيرات عليها والسمك الذي في قاع البحر الجيل الأشكال يكون مثل ألوانه لحفظه ، وهكذا الذي عند وجه الماء ليشاكل الجو بظهره والماء ببطنه وخف لون الجل والأسد ليختنى الأوّل عن مفترسه والثانى عن فريسته
- ١٤٩ أكثرتلاميذالمدارس لايعرفون مافى موسوعات العاوم فى أوروبا لون الأرنب والدب والثعلب فى القطبين والغنم القطبية والسمور والغراب وأن هذه الأنواع الثلاثة ألوانها مغايرة للثلج هناك لحساية الحيوان
  - ١٥٠ سبب الألوان يرجع لحاية الحيوان لا للوسط الذي يعيش فيه الايوان كما هو الرأى المشهور الخاطئ العرش والرحة والعلم لاتكون الرحة إلا مع العلم
    - ۱۵۱ النسبيح يرجع لمعرفة التنزيه والحد يرجع للنعم النسبيح يرجع لمعرفة التنزيه وطال ذيله وأعطى رائحة بها يصدّ عدره
- ۱۵۵ زیادة ایضاح \_ اِن ربی علی صراط مستقیم \_ وأن مانکتبه هنا فتمح لباب سر القضاء والقدر وأن هذا بعض سر العلم في قوله تعالى \_ قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا \_
  - ١٥٦ بهجة الأنوار في عجائب الحيوان والكلام على النبات الجزار الذي يفترس الحيوان
- ۱۵۷ حياة الأرضة وقد كتب عليها علماء في أوروبا مثل (كونيم) وغيره وهذه الحشرة أرقى من النمل والنحل في مدنيتها ومنها ماتمشى بين صفين من جنودها ومنها ماتبنى هضابا تعلو فوق الأرض أر بعة أمتار وفي كنغو البلجيك (٨) أمتار ولهما ملك وملكة كبيرة تملا اليد وحولها الكشافة والضباط وما يعطيها الطعام وما يتلقى بيضها وتصدر آلاف الآلاف منهاكل سنة لتأكلها بعد خووجها من المدينة بعض الطبور
- ١٥٨ نظرة في هذه الدنيا عجب لها نبات يأكل حيوانا وبالعكس الفاعل مفعول والمفعول فاعل . صانع هـنا العالم استخرج من المادة كل ما تستعد له كالحلو والمر المتناقضين ومن أنفسنا كذلك كالمرض والصحة الح ولم يبال باحساسنا وعواطفنا ليكون ذلك أشبه بمزرعة ننظر مختلف ألوانها بعد الموت كما رأينا في الحياة مختلف الزرع في الأرض وكأننا نحس بنقص فينا اذا لم نعلم ذلك كله في أنفسنا فنحن بين متناقضات كالأبوين المرحة والأعداء للنقمة الح
- ١٩٠ شرف درس الحيوان ونظام الدنيا . أماى الآن (كتابان) كتاب عملكة الظلام تأليف (مترلنك) وكتاب موسوعات العلوم تأليف (رو برت براون) وأن الأوّل يرى أن الحشرات في تقابها أشبه بجسم واحدله نفس واحدة والا فلماذا تعرف هذه الجوع كل ماينفع قراها وسائر نظمها وفي الثانى أن دراسة ماحولنا تعرفنا نظام جسمنا لأن نظام الجسم عسرصعب لايفهم إلا بالعلوم المحيطة بنا فهذان النصان هما مضمون قوله تعالى \_ وفي الأرض آيات للوقنين به وفي أنفسكم أفلاتبصرون \_ والأوّل مقدمة المثانى كنص الفلسفة الحديثة
  - ١٩١ جشرة الأرضة في الظلام تمثل حال أهل جهنم بالنسبة للطيور والانسان
- ٧٩٧ العقل الأكبر يجذب الأصغر والجسم الأكبر يجذب الجسم الأصغر والحشرة يخدعها عسل البات الجزار المسم فيأكله اللهود بعد الموت فى الأولى و بكر نطعاما السمك في الأخرى في حرب البحار وليس هذا خداعا بل هو سياسة ولطف

صفة

١٦٧ موازنة بين حياة بوموت الحيوان ونظيرهما في الانسان . في الحرب تسع خصال من أنواع الكمال الخ

١٦٤ جانب القرآن وجماتي الطبيعة التي نزل لقهمها القرآن في غضون سورة التكوير

١٦٥ المادة والكلام والى بينهما مشابهة فلقد تصرّف الله في المادة فجعل النبات الما كول آكلاكما يجعل التلميذ في المحدد في المقرين المفعول فاعلا وأن اللغة وعاومها قدجعلت لصغار العلماء وللا طفال تمرينا على التنويع لأن تنويع المحددة أصعب م شمس هذا العقد م التفسير اللفظى لقصة نحود ولقصة ابراهيم ولقصة لوط ولقصة شعيب ولقصة موسى الى قوله به بلس الرفد المرفود به والسكلام على الود والرحة وأن ود الله لكل حيوان كالمخل والنحل والانسان ليس كودنا مع بعضنا ومعاملة الله للنحلة والجرادة والنحلة والنعامة والدودة وأن الانسان كلما كان أكثر نفعا كان أقرب الى ربه والوالدان يقتربان من رجهما في الودعل مقدارتر بينهما لأولادهما ﴿ القسم الرابع ﴾ من قوله ب ذلك من أنباء القرى به الى آخو السورة في الودعل مقدارتر بينهما لأولادهما ﴿ القسم الرابع ﴾ من قوله به ذلك من أنباء القرى به الى آخو السورة المدينة المدينة

محداق هذه الآية وهي \_ ولاتركنوا الى الذين ظاموا الخ \_ ف تاريخ الأندلس وفي المولة العباسية بغزوة التتار ١٧٥ معاهدة أمراء الأندلس ورئيسهم ابن عباد مع الفريجة بحرية الدين والتجارة وسرية التعليم واعتراض ابن مصعب عليها ونبسذ قوله وظهورا أو ذلك بعد منتة في الاسراف والفسوق والخلاعة وللغازلة في العلم قات

مصعب عليها وبسند قوله وطهورا فرديناند) وزوجت الأم الاسلامية من تلك البلاد وطردهم أذلاء

۱۷۷ التتار فى الشرق ورئيسهم (جنكيزخان) أغاروا على المسلمين وأزالوا الدولة العباسية بعد أن أهلكوا الحرث والنسل بسبب أمرين (١) أن الملك قطب أرسلان ركن الى دسيسة التجارمن المسلمين فقتل عجار التتار والمغول (٢) وأن للسلمين كان رؤساؤهم يجهلون جغرافية بلاد التتار وقوتهم م مصداق هذه الآية فى الأمم الاسلامية الحاضرة فانهم قد ركنوا الى الفرنجة فى مصرو بعض شهال أفريقياوغيرهما من البلدان واتكاوا على صناعاتهم وتركوا مواهب أنفسهم فنلوا إلا قليلا منهم

١٧٨ بيان أن الاختلاف عام في كل مخاوق ومستحيل وجود إلا مع الاختلاف بالبرهان ، و بيان من هم

هؤلاء الذين لا يختلفون أو يختلفون و يكون خلافهم نعمة عليهم

۱۸۱ هل العسداب مؤبد وكيف ذلك والله رحيم وماذا قال علماؤنا وماذا قال بهر في حديث أن النبئ على الله علم المنازة يهودى وقال المفيف التلسائى ﴿ اذا بلغ الانتقام الغاية انقلب رحة ﴾ وقول ابن عيد أن النار تفنى ورواية عمر وابن مسعود وأبى هريرة وأبى سعيد وغيرهم ، وهكذا كلام ابن القيم فى ذلك ، هذه السورة أشبه بقرة الجوز الخ

۱۸۳ هذه السورة من أولما الى آخرها ترجع الى أمر واحد وهومراعاة الله لسكل مادب على الأرض من الانسان والحيوان وحفظه لها . فيقول الله للوط سالن يصاوا اليك سد ويقول الله لنوح سواصنع الفلك بأعيننا ووحينا سد ويقول لنبينا علق سورة غيب السموات والأرض واليسه يرجع الأمر كله فاهبده وتوكل عليه سده خوائن الجواهر في سورة هود

أكثر الناس يتلهون بملوم البلاغة والنحو والصرف والتاريخ وهم عن الحقائق معرضون

۱۸۶ ذکر عشرین عجیبة من عجائب الحیوان • عجیبة لغات الحیوان • وجبائب نظارالنمل وأن لغة النحل ولغة النمل متقاربتان • حکایة نملة