# СОЧИНЕНІЯ

# ЕПИСКОПА ИГНАТІЯ

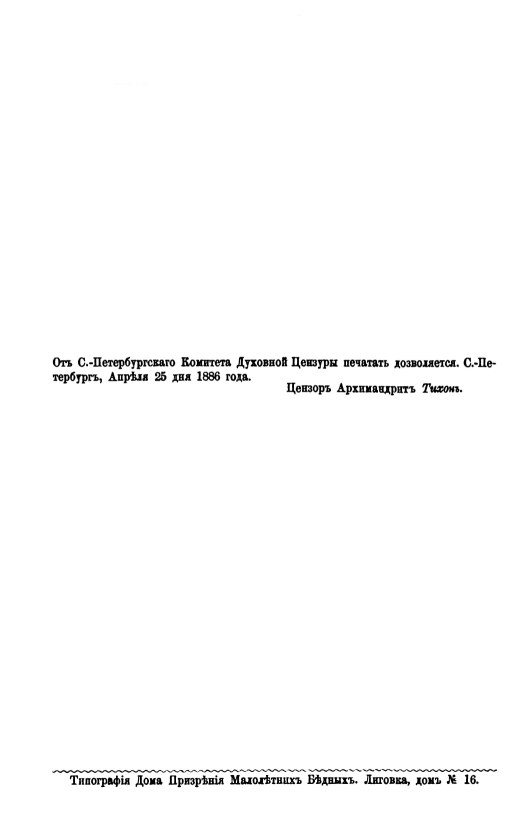
### БРЯНЧАНИНОВА.

томъ третій.

## АСКЕТИЧЕСКІЕ ОПЫТЫ.

издание второе, исправленное в пополненное.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Изданіе книгопродавца И. Л. ТУЗОВА. 1886.



#### СЛОВО

## о чувственномъ и о духовномъ видъніи духовъ.

#### введеніе.

Приступая въ объясненію, по мёрё скуднёйшихъ понятій моихъ, свойственнаго человёку сугубаго видёнія сотворенныхъ духовъ, нахожу необходимымъ изложить ученіе и о сугубой слёпотё человёка, усвоившейся ему при посредстве его паденія. Большинство людей чуждо всякаго понятія объ этой слёпотё; даже не подозрёваеть существованія ея! Большинство людей чуждо всякаго понятія о духахъ, или имёстъ о нихъ одно теоретическое, самое поверхностное, самое неясное и неопредёленное понятіе, почти равновёсное совершенному незнанію.

Въ современномъ обществъ человъческомъ, преимущественно въ обществъ образованномъ, многіе сомнъваются въ существованіи духовъ, многіе отвергають его. Сомнъваются въ немъ и отвергають его даже и тъ, которые признають существованіе души своей 1), признають ея безсмертіе или существованіе ея послъ смерти, признають ее духомъ. Странное сочетаніе взаимно противоръчащихъ другъ другу понятій! Если души существують послъ разлученія ихъ съ тълами: то это самое уже значить, что существують духи. Если души злодъевъ не умирають наравнъ съ душами людей добродътельныхъ: это уже значить, что существують и духи добрые и духи злые. Они существуютъ! Существованіе ихъ дълается вполнъ яснымъ и очевиднымъ для того, кто занялся правильнымъ и подробнымъ изученіемъ христіанства. Отвергающіе

<sup>1)</sup> Случалось слишать и отверженіе существованія души! Тавъ умствующіе утверждають, что въ насъ находится непостижимая жизненная сила, еще неразгаданная наукою, подобно какъ и во всёхъ животныхъ, дъйствующая только во время жизни тъла и умирающая вмъсть съ нимъ, — что мы нисколько не выше прочихъ животныхъ; что признаемъ себя высшими ихъ только по гордости нашей. Сужденіе это принадлежить тъмъ, которые, по пословицъ, не слышать въ себъ души! конечно, по причинъ преобладающаго плотскаго состоянія, причемъ весь человъкъ дълается плотію (Быт. VI, 3).

существованіе духовъ непремінно вмість съ этимъ отвергають и христіанство. Сего ради явися Сынг Божій, говорить Священное Писаніе, да разрушить дпла діавола, да смертію упразднить имущаго державу смерти, сирпчь діавола 1). Если ніть падшихь духовь: то вочеловіченіе Бога не имість ни причины, ни ціли-

Существование духовъ остается предметомъ темнымъ для тъхъ, которые не изучали христіанства, или изучали его поверхностно, по буквъ, между тъмъ, какъ Господомъ Інсусомъ Христомъ заповъдано и установлено обучение христіанству и проповъдію его и соблюденіемъ евангельскихъ заповъдей 3). Господь заповъдаль изученіе христіанства, и теоретическое и практическое, соединиль эти два изученія неразрывною связію, повельль, чтобь за теоретическимь познаніемъ непремънно послъдовало практическое. Безъ втораго первое не вижетъ накакой цены предъ Богомъ! Безъ втораго первое не можетъ принести намъ никакой пользы! 3)-Второе служить доказательствомъ искренности перваго, и увънчавается осъненіемъ Божественной благодати 4). Первое можно уподобить основанію, второе - зданію, воздвигнутому на этомъ основавін. Зданіе не можеть быть воздвигнуто, если прежде не будеть устроено основание, и устроеніе основанія остается безполезнымъ трудомъ, если на основанін не будеть воздвигнуто зданіе. - Результаты наукъ человъческихъ и способъ для достиженія отихъ результатовъ остаются недоступными для понятія людей, незанимавшихся науками: ререзультаты и способъ достиженія ихъ въ паука изъ наукъ, въ наукъ, сшедшей съ небесъ, дарованной человъчеству Богомъ, въ наукъ, совершенно измъняющей человъка, претворяющей его изъ плотскаго и душевнаго въ духовнаго, въ христіанствъ, тъмъ болье остаются непоступными для тьхь, которые не занимались изученіемъ его законно, по способу установленному Богомъ. Безразсудно же требованіе нікоторыхь, чтобь результаты изученія христіанства, его высокія и глубокія тайны были для нихъ вполнъ ясны безъ всякаго изученія христіанства! Хотите знать тайны христіанства?--- Изучите его.

<sup>1) 1</sup> Іоан. III, 8; Евр. II, 14.
2) Мате. XXVIII, 19, 20.
3) Мате. VII
21—23.
4) Іоанн. XIV, 21—24.

Ученіе школьное, по буквъ, не только очень полезно, но и необходимо, какъ доставляющее точныя и подробныя познанія о христіанствів по преданію Православной Церкви. Въ теченіе восьмнадцати стольтій устремлялись противъ христіанства съ целію ниспровергнуть его, особенно нынъ устремляются безчисленныя лжеученія: нынь, болье нежели когда либо, настоить крайняя нужда въ основательной проповъди и изучении христіанства. Но теоретическое изучение требуеть, чтобъ непременно ему сопутствовало и ему последовало ученіе деятельное. «Законь свободы деланіемь заповъдей чтется» 1). Христіанскій внижникъ долженъ научиться Царству Небесному не только отъ слышанія пропов'йди о немъ, но и опытно <sup>2</sup>). Безъ этого ученіе по буквѣ содѣлается исключительно ученіемъ человъческимъ, послужить только къ развитію папшаго естества. Горестное доказательство этому видимъ на іудейскомъ духовенствъ, современномъ Христу. Ученіе по буквъ, будучи предоставлено самому себъ, немедленно рождаетъ самомнъніе и гордость, отчуждаеть посредствомь ихъ человъка отъ Бога. Представыяясь по наружности познаніемъ Бога, оно въ сущности можетъ быть совершеннымъ незнаніемъ, отверженіемъ Его. Пропов'ядуя Въру, можно утопать въ невъріи! Тайны, открытыя для некнижныхъ христіанъ, восьма часто остаются закрытыми для мужей ученъйшихъ, удовлетворившихся однимъ школьнымъ изученіемъ Богословія, какъ бы науки единой изъ наукъ человъческихъ 3). А такой именно характеръ и данъ Богословію во всемъ инославномъ Западъ, и папскомъ и протестантскомъ. По недостатку въ опытномъ познаніи христіанства, въ наше время очень трудно услышать правильное, основательное ученіе о видіній духовь, столько нужное для каждаго инока, желающаго заняться душевнымъ подвигомъ въ области духовъ, къ которымъ мы принадлежимъ нашею

<sup>1)</sup> Преподобнаго Марка Подвижника о Законъ Духовномъ, гл. 32. Доброт., ч. 1.
2) Мато. XIII, 52.
3) "Отрекшіеся отъ міра, хотя и алфавита (азбуки) не знаютъ, но мудръйшими бываю тъ, Божіимъ просвъщаемы свътомъ, паче тъхъ, которые все Писаніе знаютъ, но ищуть въ міръ семъ прославитися. Писаніе бо Святое дано намъ отъ Бога ради спасенія нашего и прославленія имени Божія: ради того должно его читать, и поучаться, и внимать. А когда ради прославленія нашего читаемъ и тщимся знать: то оно не только не въ пользу, но и во вредъ будеть намъ". Святый Тихонъ Воронежскій, томъ 15, письмо 32.

душею, съ которыми мы должны раздёлить и вёчное блаженство и вёчную муку 1).

Видъніе духовъ — сугубо. Есть чувственное видъніе духовъ, когда видимъ ихъ чувственными, тълесными очами, и есть духовное видъніе духовъ, когда видимъ ихъ душевными очами, умомъ и сердцемъ, очищенными Божією благодатію. Въ обывновенномъ состояніи паденія, въ которомъ пребываетъ все человъчество, мы не видимъ духовъ ни чувственно, ни духовно; мы поражены сугубою слъпотою. Для слъпыхъ разные цвъта и предметы чувственнаго міра какъ бы не существуютъ: такъ и для ослъпленныхъ паденіемъ міръ духовный и духи какъ бы не существуютъ. Невидъніе нами чего-либо никакъ не служитъ признакомъ небытія его.

Увы! увы! Прерываю плачемъ Слово. Земля Ізраилева низвращена отъ меча, бысть пуста вельми! языка, собранный отъ языкова многиха, умалился и изнемогь до врайности 2). «Какъ «не плакать — говориль преподобный Исаакъ Великій, пустынно-«житель египетскій: — куда пойдемъ мы теперь? Отцы наши по-«чили. Прежде недоставало намъ рукодълія на наемъ лодокъ, въ «которыхъ мы вздили (по рвкв Нилу) въ старцамъ. Теперь же «мы осиротъли: потому-то я и плачу 3)». Спаси мя, Господи, яко оскудъ преподобный, яко умалишася истины от сыновъ человьческихь. Суетная глагола кійждо ко искреннему своему: устию льстивыя во сердию 4). Если Исаакъ Великій, при современномъ ему высокомъ состоянии иночества, оплакивалъ умаление старцевъ-воспитанниковъ, то какого же труда стоить иноку нашего времени, истинно желающему спастись, найти совъть, столько необходимый въ его многотрудномъ подвигъ? Лукавые человащы и чародом (то есть всв вообще обольстители, вступившіе въ явное н неявное общение съ сатаною) преуспъють на горшее, прельщающе и прельщаеми 5), предсказываеть Апостоль, говоря о последнихъ дняхъ міра. Совершается предъ нами это предсказаніе. Неръдко говаривалъ я единодушной братіи, при келейныхъ бесъдахъ,

4) IIc. XI, 1. — 3. 5) 2 THT. III, 13.

<sup>1)</sup> Мате. XXII, 30; XXV, 41. 2) Ісзек. XXXVIII, 8, 12. 2) Алфавитный Патерикъ и достопамятныя сказанія объ Исаакъ Великомъ, пресвитеръ Келлій.— Келліями называлась отдъльная пустыня, сосъдняя къ горъ Нитрійской.

то, что считаю себя обязаннымъ теперь начертать и перомъ на бумагъ. Не миъ бы, пребывающему въ рабствъ у гръха, заниматься наставленіемь братій! въ глубокомъ молчаніи и уединеніи сявдовало бы мив оплакивать мое горестное душевное состояніе. Но я принужденъ и говорить и писать въ назвланіе, чтобъ не оставить ближнихъ моихъ и любящихъ меня о Господъ безъ всякаго назиланія. «Лучше—сказаль Пимень Великій—употреблять хлабь нечистый и имъть пропитаніе, нежели оставаться вовсе безъ хлъба» 1). При такомъ возэрвніи на себя и на окружающія обстоятельства, пишу Слово о виденіи духовь, признавая правильное познаніе о видіній духовъ существенно и необходимо нужнымъ для подвижниковъ, которымъ предстоить брань не из прови и плоти, но къ началамъ, и ко властемъ, и къ міродержителемъ тмы въка сего, къ духовомъ злобы поднебеснымъ 2). Необходимо это познаніе. Духи злобы съ такою хитростію ведуть брань противъ человъка, что приносимые ими помыслы и мечтанія душт представляются какъ бы рождающимися въ ней самой, а не отъ чуждаго ей злаго духа, двиствующаго и вивств старающагося укрыться 3). Чтобъ бороться со врагомъ, надо непременно видеть его. Безъ видънія духовъ борьба съ ними не имъетъ мъста: можетъ быть одно увлечение ими и рабское новиновение имъ. Призвавъ въ помощь скудоумію моему Божественную благодать, сперва буду говорить о чувственномъ видъніи духовъ, о не необходимости и объ опасности его, потомъ о духовномъ видъніи духовъ, о необходимости и нользв его.

#### 1. О ЧУВСТВЕННОМЪ ВИДЪНІИ ДУХОВЪ.

До паденія человъка тъло его было безсмертно, чуждо недуговъ, чуждо настоящей его дебелости и тяжести, чуждо гръховныхъ и плотскихъ ощущеній, нынъ ему естественныхъ 1). Чувства его были несравненно тоньше, дъйствіе ихъ было несравненно обширнъе, вполнъ свободно. Облеченный въ такое тъло, съ такими органами чувствъ, человъкъ былъ способенъ къ чувственному видънію духовъ, къ разряду которыхъ онъ принадлежалъ душею, былъ снособенъ къ общенію съ ними, къ тому Боговидънію в общенію

¹) Алфавитный Патерикъ, изреченія пр. Пимена Великаго. ²) Ефес. VI, 12. ³) Преподобнаго Макарія Великаго, Слово 7, гл. 31. ¹) Его же Слово 4.

съ Богомъ, которыя сродны святымъ духамъ '). Святое тъло человъка не служило для сего препятствіемъ, не отдъляло человъка
отъ міра духовъ. Человъкъ облеченный въ тъло, способенъ былъ
для жительства въ раъ, въ которомъ нынъ способны пребывать
одни Святые и однъми душами своими, въ который взойдутъ и
тъла Святыхъ по воскресеніи. Тогда эти тъла оставятъ въ гробахъ
дебелость, усвоившуюся имъ по паденіи; тогда они содълаются духовными, даже духами, по выраженію преподобнаго Макарія Великаго '), явятъ въ себъ тъ свойства, которыя имъ даны были при
сотвореніи. Тогда человъки снова вступятъ въ разрядъ святыхъ
духовъ и въ открытое общеніе съ ними. Образецъ тъла, которое
вмъстъ было и тъло и духъ, мы видимъ въ тълъ Господа нашего
Іисуса Христа по Его воскресеніи.

Паленіемъ измънились и луша и тъло человъческія. Въ собственномъ смыслъ паденіе было для нихъ вмъсть и смертію. Видимая и называемая нами смерть, въ сущности, есть только разлученіе души съ тыломъ, прежде того уже умерщиленныхъ отступленіемъ оть нихъ истинной жизни, Бога. Мы рождаемся уже убитыми въчною смертію! мы не чувствуемъ, что мы убиты, по общему свойству мертвецовъ не чувствовать своего умерщвленія! Недуги нашего тъла, подчинение его непріязненному вліянію различныхъ веществъ изъ вещественнаго міра, его дебелость суть слёдствія паденія. По причинъ паденія наше тыло вступило въ одинъ разрядъ съ тълами животныхъ; оно существуетъ жизнію животныхь, жизнію своего падшаго естества. Оно служить для души темницею и гробомъ. Сильны употребляемыя нами выраженія! но они еще недостаточно выражають ниспаденіе нашего тіла съ высоты состоянія духовнаго въ состояніе плотское. Нужно очищеніе себя тщательнымъ поваяніемъ, нужно ощутить хотя въ некоторой степени свободу и высоту состоянія духовнаго, чтобъ стяжать понятіе о бъдственномъ состояніи нашего тъла, о состояніи его мертвости, причиненной отчуждениемъ отъ Бога. Въ этомъ состоянии мертвости, по причинъ крайней дебелости и грубости, тълесныя чувства неспособны въ общенію съ духами, не видять ихъ, не слышать ихъ, не ощущають. Такъ притупленная съкира уже неспособна къ употребленію по ея назначенію. Святые духи уклонились отъ общенія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Быт. гл. 2 и 3. <sup>2</sup>) Слово VI, гл. 13.

сь человъками, какъ съ недостойными такого общенія; духи падшіе. увлекшіе насъ въ свое паденіе, сміснинсь съ нами, и чтобъ удобнъе содержать насъ въ плъну, стараются содълать и себя и свои цъпи для насъ незамътными. Если же они и открывають себя, то отврывають для того, чтобъ укранить свое владычество надъ нами. Всемъ намъ, находящимся въ рабстве у греха, надо знать, что общение съ святыми Ангелами несвойственно намъ по причинъ нашего отчужденія отъ нихъ паденіемъ, что намъ свойственно, по той же причинъ, общение съ духами отверженными, въ разряду которыхъ мы принадлежимъ душею, -- что чувственно являющіеся духи человъкамъ, пребывающимъ въ гръховности и паденіи, суть демоны, а никакъ не святые Ангелы. «Душа осквер-«ненная, сказаль святый Исаакъ Сирскій, не входить въ чистое «царство, и не сочетавается съ духами святыхъ» 1). Святые Ангелы являются только святымъ человъкамъ, возстановившимъ съ Богомъ и съ ними общение святою жизнию. Хотя демоны, являясь человъкамъ, наиболъе принимаютъ видъ свътлыхъ Ангеловъ для удобивищаго обмана; хотя и стараются иногда увврить, что они человъческія души, а не бъсы 2); хотя они иногда и предсказывають будущее; хотя открывають тайны: но ввёряться имъ никавъ не должно. У нихъ истина перемъщана съ ложью, истина употребляется по временамъ только для удобнъйшаго обольщенія. Сатана преобразуется во Ангела свътла и служители его преобразуются, яко служители правды 3), сказаль святый Апостоль Павелъ.

Святый Іоаннъ Златоусть, въ бесъдъ 2 о нищемъ, Лазаръ, и о богатомъ, повъствуетъ случавшееся въ его время: «Демоны го-кворятъ: п—душа такого-то монаха. Разумъется: этому не върю «именно потому, что говорятъ это демоны. Они обманываютъ вни-кмающихъ имъ. По этой причинъ и Павелъ повелълъ демону мол-кчать, хотя онъ говорилъ и правду, чтобъ онъ не обратилъ этой правды въ поводъ, не подмъснлъ впослъдстви къ ней лжи, и не привлекъ къ себъ довъренности. Діаволъ говорилъ: сіи человюцы граби Вога вышилго суть, иже возвъщають намъ путь спа-

<sup>1)</sup> Слово 74.
2) Этоть образь обольщенія въ настоящее время находится въ особенной моди у бѣсовъ, по особенному расположенію современныхъ человѣковъ довѣрять ему.
3) 2 Кор. XI, 14, 15.

«сенія 1): Апостоль, огорчась этимь, повельль пытливому духу «выдти изъ дъвицы. И чтожъ говориль духъ худаго, когда гово-«ривъ: сіи человюцы раби Бога вышилго суть? Но такъ вакъ «большинство незнающихъ не можеть основательно судить о томъ, «что говорится демонами,—Апостоль рышительно отвергь всякую «довъренность въ нимъ. Ты принадлежищь въ числу отверженныхъ, «говорить Апостоль демону: ты пе имвешь права говорить сво-«болно: умолкни, онвиви. Не твое двло проповедывать: это пре-«доставлено Апостоламъ. Зачемъ похищаещь не твое? умолени, «отверженный. Такъ и Христосъ, когда демоны говорили Ему: оплы « Тя, кто еси 2), очень строго воспретиль имъ, предписывая этимъ «Законъ намъ, чтобъ мы ни подъ какимъ предлогомъ не довъряли «демону, еслибъ даже онъ говориль что справедливое. Зная это, «мы должны ни въ чемъ ръшительно не върить демону. Если онъ «будеть говорить что и справедливое, — бъжимъ, отвратиися отъ «него. Здравымъ и спасительнымъ познаніемъ мы должны научаться «не отъ демоновъ, но изъ Божественнаго Писанія». Далье въ этой бесъдъ Златоустъ говорить, что души какъ праведниковъ, такъ и гръшнивовъ, немедленно послъ смерти, уводятся изъ этого міра въ другой, однъ для принятія вънцовъ, другія для казней. Душа нищаго Лазаря немедленно послъ смерти вознесе на Ангелами на лоно Авраама, а душа богача низвергнута въ адскій пламень. Въ бесъдъ 28 на Матеея, Златоустый повъдаеть, что въ его время нъкоторые бъснующіеся говорили: я-душа такого-то. «По исти-«нъ это ложь и обманъ діавольскіе, присовокупляеть великій Свя-«титель. Не душа умершаго вопість это, а демонь, который при-«творяется, чтобъ обмануть слущателей».

Демоны не знають будущаго, извъстнаго Единому Богу и тъмъ разумнымъ Его тварямъ, которымъ Богъ благоволить открыть будущее; но какъ умные и опытные люди изъ событій совершившихся или совершающихся предусматривають и предугадываютъ событія, имъющія совершиться: такъ и хитрые, многоопытные лукавые духи могуть иногда предполагать съ достовърностью и предсказывать будущее <sup>3</sup>). Часто они ошибаются; весьма часто лгуть и неясными провъщаніями приводять въ недоумъніе и сомнъніе.

¹) Дѣян. XVI, 17. ²) Марк. 1, XXIV; Лук. V, 34. ³) Vita sanct. Pachomii, cap. XLIX, Patrologiae Tom. LXXIII

Иногда же они могутъ предвозвъстить событіе, которое уже предназначено въ міръ духовъ, но между человъками не приведено ещевъ исполнение: такъ прежде, нежели постигли праведнаго Іова искушенія, и попущеніе этихъ искушеній уже было рішено въ совіть Божіемъ и было извъстно падшимъ духамъ 1); такъ ръшена была на судъ Божіемъ, извъстна святымъ небеснымъ силамъ и отверженнымъ ангеламъ, передана въ исполнению духу, лукавому, погибель въ сражении царя израильского Ахава, прежде нежели царьвыступиль въ походъ 3); такъ предсказаль діаволь святому Іоанну, архіопископу новгородскому, искушеніе, которое впоследствіи навелъ на него <sup>3</sup>). Были случан, когда и гръщникамъ являлись святые Ангелы, но это случалось по особенному смотренію Божію и крайне ръдко: такъ лжепророку и волхву, т. е. человъку, бывшему въ особенномъ блимайшемъ общеніи съ демонами, являлся святый Ангель 4). Исключительные случаи, по особенному смотрънію Божію не должны имъть нивакого вліянія на общее правило для всёхъ 5). Общее правило для всёхъ человёковъ состоить въ томъ, чтобъ никакъ не ввъряться духамъ, когда они явятся чувственнымъ образомъ, не входить въ бесъду съ ними, не обращать на нихъ никакого вниманія, признавать явленіе ихъ величайшимъ и опаснъйшинъ искушениемъ. Во время этого искушения должноустремлять мысль и сердце въ Богу съ молитвою о помилованіи и объ избавленіи отъ искушенія. Желаніе видъть духовъ, любопытство узнать что-нибудь о нихъ и отъ нихъ есть признакъ величайшаго безразсудства и совершеннаго незнанія нравственныхъ и дъятельныхъ преданій Православной Церкви. Познаніе духовъ пріобрътается совершенно иначе, нежели какъ то предполагаеть неопытный и неосторожный испытатель. Открытое общение съ духами для неопытнаго есть величайшее бъдствіе, или служить источникомъ величайшихъ бъдствій.

Боговдохновенный писатель Бытейской книги говорить, что попаденіи первыхъ человъковъ, Богь, произнесши приговоръ надъними, еще до изгнанія ихъ изъ рая, сотвори имо ризы кожаны и облече ихо 6). Ризы кожаныя, по объясненію святыхъ Отцовъ 7),

¹) Іов. 1. ²) З Царств. XXII, 19—23. ³) Четьи Минен сентября 7 дня. ³) Числ. 22. ³) Св. Исаака Сирскаго Слово 1. °) Быт. III, 21.

<sup>7)</sup> Св. Іоанн. Дамаскина. Точное изложеніе Православной Веры, книга 3, гл. І.

означають нашугрубую плоть, которая, при паденіи, измінилась: утратила свою тонкость и духовность, получила настоящую свою дебелость. Хотя начальною причиною измёненія и было паденіе; но измънение совершилось подъ вліяниемъ Всемогущаго Творца, по неизреченной Его милости въ намъ, къ нашему величайшему благу. Между прочими полезными для насъ последствіями, истекающими изъ состоянія, въ которомъ нынё находится наше тело, мы должны указать на то, что, чрезъ допущение дебелости нашему твлу, мы сдълались неспособными къ чувственному видънію духовъ, въ область которыхъ мы ниспали. Объяснимъ это. Мы стяжали какъ бы естественное влечение во злу. Это влечение естественно падшему естеству: это влеченіе, подобно влеченію демоновъ во злу: прилежить помышление человьку прилежно на злая оть юности его 1). Но въ насъ смъщано добро со зломъ: мы влечемся то въ злу, то, повидая это стремленіе, направляемся въ добру. Демоны, напротивъ того, всегда и всецвло устремлены въ злу. Если бы мы находились въ чувственномъ общеніи съ демонами, то они, въ кратчайшее время, окончательно развратили бы человъковъ, непрестанно внушая зло, явно и непрестанно содъйствуя злу, заражая примърами своей постоянно преступной и враждебной Богу дъятельности. Тъмъ удобнъе они могли бы совершить это, что падшій человькъ естественно влечется къ злу, что падшій человіть находится въ подчиненій у демоновь, покорившись имъ произвольно. Въ кратчайшее время человъки, по преуспъянію во зав, содвлались бы демонами; покаяніе и возстаніе изъ паденія были бы для насъ невозможны. Премудрость и благость Божія положила преграду между человъками, низверженными на землю изъ рая, и духами, низверженными на землю съ неба -грубую вещественность твла человъческого. Такъ земныя правительства отдёляють темничною стёною злодёеевь оть общества человъческаго, чтобъ они по произволу не вредили этому обществу и не развращали прочихъ человъковъ 2). Духи падшіе дъйствуютъ на человъковъ, принося имъ гръховные помыслы и ощущенія; до чувственнаго виденія духовь достигають весьма немногіе человеки.

При размноженіи человъчества въ его настоящемъ состояніи па-

¹) Быт. VIII, 21. ²) Пр. Кассіана Собесьдованіе VIII, гл. 12.

денія, тыло приносить душь весьма сходное служеніе сь тымь служеніемъ, которое исполняють пелены для новорожденнаго тела. Обернутое пеленами твло младенца получаеть правильность. безъ пеленъ члены его, по мяткости своей, могли бы получить уродливыя формы: такъ и душа, облеченная въ тъло, закрытая и отдъленная имъ отъ міра духовъ, постепенно образуеть себя изученіемъ закона Божія, или, что то же, изученіемъ христіанства, и стяжаваеть способность различать добро оть зла 1). Тогда даруется ей духовное видение духовъ и, если то окажется сообразнымъ съ цълями руководствующаго ею Бога, чувственное, такъ какъ обманъ и обольщение для нея уже гораздо менье опасны, а опытность и знаніе полезны. При разлученій души отъ твла видимою смертію мы снова вступаемъ въ разрядъ и общество духовъ. Изъ этого видно, что для благополучного вступленія въ міръ духовъ, необходимо благовременное образованіе себя закономъ Божіимъ, что именно для этого образованія и предоставлено намъ нъкоторое время, опредъляемое каждому человъку Богомъ для странствованія по земль. Это странствование называется земною жизнію.

Человъки дълаются способными видъть духовъ при нъкоторомъ измънении чувствъ, которое совершается ненримътнымъ и необъяснимымъ для человъка образомъ. Онъ только замъчаетъ въ себъ, что внезапно началъ видъть то, чего досель не видълъ и чего не видять другіе, -- слышать то, чего досель не слышаль. Для испытавшихъ на себъ такое измънение чувствъ, оно очень просто и естественно, хотя необъяснимо для себя и для другихъ; для неиспытавшихъ-оно странно и непонятно. Такъ всвиъ извъстно, что люди способны погружаться въ сонъ; но что за явленіе-сонъ, какимъ образомъ, незамътно для себя, мы переходимъ изъ состоянія бодрости въ состояніе усыпленія и самозабвенія- это остается для насъ тайною. Измъненіе чувствъ, при которомъ человъкъ входить въ чувственное общение съ существами невидимаго міра, называется въ Священномъ Писанін отверзеніема чувства. Отверзе Богг, говорить Писаніе, очи Валааму, и уэрп Ангела Божія противостояща на пути, и мечь извлечень въ руць его 2). Окруженный врагами, пророкъ Елисей, чтобъ усповоить

¹) Esp. V, 14. ²) Incs. XXII, 31.

устрашеннаго слугу своего, помолися и рече: Господи, отверзи нынь очи отрока, да узрить. И отверзе Господь очи его, и виды: и се гора исполнь коней, и колесница огненна окресть Елиссеа: и снидоша ко нему: И помолися Елиссей ко Господу, и рече: порази убоя зыко сей невидиніємо. И порази цхо невидиніємо по глаголу Елиссеву... и отведе ихъ въ Самарію. И бысть егда внидоша въ Самарію, и рече Елиссей: отверзи убо Господи очи ихъ, и da sudams. A omsepse Tocnode oru uxz, u sudmua 1). Korja два ученика шли съ Господомъ по дорогъ изъ Герусалима въ Еммаусь: то очи его держаствел, повъствуеть Евангелисть, да Его, Господа, не познаета. Когда же они пришли на ночлеть: тогда, при преломленіи хльба, онгьма отверзосться очи, и познаста Его 2). Изъ приведенныхъ мъстъ Священнаго Писанія явствуеть, что телесныя чувства служать какь бы дверями и вратами во внутреннюю клёть, где пребываеть душа, что эти врата отворяются и затворяются по мановенію Бога. Премудро и милосердно пребывають эти врата постоянно заключенными въ падшихъ человъкахъ, чтобъ заклятые враги наши, падшіе духи, не вторгались въ намъ и не губили насъ. Эта мъра темъ необходимве, что мы, по паденіи, находимся въ области падшихъ духовъ, окружены ими, порабощены ими. Не имъя возможности ворваться въ намъ, они извит подають намъ знать о себъ, принося различные грбховные помыслы и мечтанія, ими привлекая легковърную душу въ общение съ собою. Непозволительно человъку устранять смотръніе Божіе, и собственными средствами, по пущенію Божію, а не по воль Божіей, отверзать свои чувства и входить въ явное общение съ духами. Но и это случается. Очевидно что собственными средствами можно достигнуть общенія только съ падшими духами. Святымъ Ангеламъ несвойственно принять участіе въ дълъ, несогласномъ съ волею Божіею, въ дълъ неблагоугодномъ Богу. Чъмъ влекутся человъки къ вступленію въ открытое общеніе съ духами? Легкомысленные и незнающіе д'ятельнаго христіанства увлеваются любопытствомъ, незнаніемъ, невъріемъ, не понимая, что, вступивъ въ такое общеніе, они могутъ нанести себъ величайшій вредъ; люди, предавшіеся гръховности и

<sup>&#</sup>x27;) 4 Царств. VI, 17—20. 
<sup>2</sup>) Лув. XXIV, 16—31.

отступившіе отъ Бога, вступають въ это общеніе по самымъ порочнымъ побужденіямъ и для самыхъ перочныхъ целей.

То, что совершается съ нами по промыслу Божію, всегла преисполнено величайшей премудрости и благости, совершается по сушественной надобности для существенной пользы нашей, отнюль не для удовлетворенія нашему любопытству, или какому другому медочному, недостойному Бога, нашему побуждению. По этой причинъ обывновенный порядокъ и холь парущаются весьма рълко: весьма рідко вводится человікь въ чувственное вилініе луховь. Богу благоугодно, чтобъ служитель Его пребывалъ постоянно въ величайшемъ благоговъніи предъ Нимъ, въ безусловной покорности въ Нему, въ безусловной преданности Его святыйшей волы. Всякое нарушение этихъ отношений неблагоприятно Богу, и налагаетъ на насъ печать гивва Божія 1). Легкомыслепно покушающіеся нарушить порядовъ, установленный Богомъ, и вторгнуться самовольно въ то, что Богомъ сокрыто отъ насъ, признаются искусителями Бога, и изгоняются отъ лица Его во тму кроминую, въ которой не свътить Свъть Божій. Приведемъ нъсколько примъровъ, которые объяснять намъ, съ какою спасительною для насъ предосторожностію, съ цілію величайшей нашей душевной пользы, Богъ допускаеть намъ чувственное видение духовъ. Въ Африев <sup>2</sup>) быль мытарь, именемъ Петръ, человвеъ самый жестокосердый, подавшій въ теченіе всей своей жизни милостыню нищему однажды, и то не по движенію состраданія, а по увлеченію гижвомъ. Когда Петръ несъ большое количество хлабовъ, нищій началь неотступно просить у него милостыни: Петръ, разсердившись и не имъя возможности ударить нищаго чъмъ другимъ, кинулъ въ него хлабомъ. По проществи двухъ дней посла этого случая Петръ забольдъ; бользнь усилилась; больной очень изнемогь и, вазалось, приближался въ смерти. При такомъ положеніи отверзлись его очи: онъ увидъль предъ собою въсы; по одну сторону ихъ стояли мрачные демоны, по другую — свътлые Ангелы. Демоны, собравъ всё злыя дёла, содёланныя Петромъ въ теченіе его жизни, положили на въсы. Свътоносны, не находя пи-

<sup>1)</sup> Пр. Исаава Сирскаго, Слово 36. 2) Африкою называлась въ Римской Имперіи Кареагенская область. Смотр. Четьи-Минеи, житіе св. мученика Артемія, октября въ 20 день.

вакихъ добрыхъ дълъ, чтобъ противоположить ихъ злымъ дъламъ Петра, стояли въ уныніи, и въ недоумъніи говорили другь ко другу: «Мы ничего здёсь не имёемъ». Тогда одинъ изъ нихъ сказаль: «точно, мы начего не имбемъ здось, кромо одного хлоба, который данъ Петромъ Христу, два дня тому назадъ, и то ноневоль». Они положили хлебь въ другую чашу весовъ, и она тотчасъ начала перетягивать первую. Тогда свётовидные мужи сказали мытарю: «Иди, убогій Петръ, приложи къ этому хлівбу, чтобъ темнообразные мурины не похитили тебя, и не ввергли въ въчную муку». Петръ выздоровълъ, сдълался необыкновенно мидостивымъ въ нищей братіи, истощиль на нихъ все весьма значительное имънје свое, рабамъ далъ свободу, и, переселившись въ Іерусалимъ, продалъ себя въ раба одному изъ благочестивыхъ жителей Святаго Града, чтобъ смиреніемъ еще ближе усвоиться Богу, Которому онъ уже усвоился милостынею. Петръ сподобился веливихъ духовныхъ дарованій 1). — Въ Кіевопечерскомъ монастырв быль иновъ Арееа; онъ имвль значительное богатство, и храниль совровище въ келлін, будучи врайне скупъ не только въ нищимъ, но и въ самому себъ. Воры ночью обоврали его. Арееа впалъ въ тоску, едва не наложиль на себя рукъ; сталь разыскивать объ украденномъ имъніи и подвергать непріятностямъ многихъ невинныхъ. Братія упрашивали его прекратить такія разысканія и возложить печаль свою на Господа 2); но онъ не хотель и слышать увъщаній, отвъчаль на ихъ жество и грубо. Чрезъ нъсколько дней Арееа впаль въ тяжкую бользнь, и приблизился къ смерти. Братія собрадись къ нему; онъ лежаль, какъ мертвый, ничего не говоря; потомъ внезапно, вслухъ встмъ, началъ вопіять громкимъ голосомъ: «Господи помилуй! Господи прости! Господи согръщилъ! имъніе-Твое! не жалью о немъ! > Онъ немедленно выздоровълъ, и такъ повъдаль братіи о причинъ своихъ восвлицаній: «Я видълъ, говорилъ онъ, что пришли во миъ Ангелы и полвъ бъсовъ. Они начали препираться обомиъ по повоју украденнаго моего богатства. Бъсы говорили: «Онъ по этому случаю не воздаль хвалы Богу, но ропталь, и потому онъ нашь, и долженъ быть преданъ намъ». Ангелы сказали миъ: «Несчастный

¹) Четьи-Минеи сентября 22 дня. 2) Пс. LIV, 23.

человъвъ! еслибъ ты. при случившемся похищении у тебя имънія, принесъ Богу благопареніе, то похищеніе имвнія вивнилось тебъ въ милостыню, какъ Іову. Когда вто подаетъ милостыню — это велико предъ Богомъ, потому что подавшій поступаеть такъ изъ своего благаго произволенія; претерпъвающему же съ благодареніемъ насильственное похищение вмёняется искушение, нанесенное діаволомъ, въ благое произволение. Діаволъ, хотя ввергнуть человъка въ злохуменіе, устрояеть похищеніе его имінія; но чемовіть, который благоларить Бога, все предавая Богу, поступаеть одинаково съ милостивымъ раздаятелемъ». Когда Ангелы сказали мив это. я восвликнуль: «Господи, прости! Господи, я согръшиль! имъніе принадлежить Тебъ; не жалбю о немъ!» тогда бъсы исчезли, а святые Ангелы возрадовались и, вмёнивь мий украденныя деньги въ милостыню, удалились. Послъ этого видънія Арева измънился и въ образъ мыслей и въ нравъ, проводилъ самую добродътельную, подвижническую жизнь, богатья въ Бога: онъ сподобился блаженной кончины, и блаженство свое засвидетельствоваль нетленіемь мощей своихъ: они почивають въ пещерахъ съ мощами прочихъ преподобныхъ Отцовъ, къ лику которыхъ Арееа справедливо причисленъ святою Церковію 1). — Въ той же Кіевопечерской давръ жиль слепой старець Өеофиль, непрестанно погружавшійся въ покаяніе и, по причинъ непрестаннаго умиленія, непрестанно проливавшій обильныя слезы, что признается върнымъ признакомъ святой души, переселившейся въ въчность помышленіями своими еще во время пребыванія своего на земль 2). Ософиль плакаль надъ сосудомъ, и въ него собралъ значительное количество слезъ. Это было следствіемъ непонятаго имъ тонкаго самомненія, столько душевреднаго для подвижника, который не долженъ давать никакой цъны своимъ подвигамъ, вполнъ предоставляя опънку ихъ Богу 3). За три дня до кончины своей Ософиль прозръль, какь ему то было предсказа то его наставникомъ, преподобнымъ Маркомъ. Понявъ, что наста 10 время преселенія въ въчность, Ософиль удвоиль свой плачь и, имън въ виду накопленныя имъ слезы въ сосудъ, умоляль Бога, чтобъ слезы его были приняты. Внезапно предсталь предъ нимъ Ангелъ съ благоухающимъ сосудомъ, и свазалъ ему:

<sup>1)</sup> Четьи-Минен октября въ 24 день. Слово 65. 2) Филип. III, 12—14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Преподобнаго Исаака Сирскаго

Соч. еп. Игнатія Брянчанинова. Т. ІІІ.

«Ософиль! хорошо, что ты молился и плакаль; но напрасно ты хвалишься слезами, собранными тобою въ сосудъ. Воть сосудъ, гораздо большій того, наполненный твоими же слезами, которыя ты изливаль при усердной молитев, и отираль или рукою или платкомъ, или оставлялъ падать на землю и одежды твои. Я собраль ихъ по повельнію Владыки и Творца моего, а теперь послань возвёстить тебё радость преселенія въ Тому, Вто сказаль: Блаженни плачущи, яко тіи утпиатся 1).—Изъ приведенныхъ здёсь событій ясно усматривается общій характеръ явленія духовъ, устрояемаго промысломъ Божінмъ. По смотрѣнію Божію являются духи только во время крайней нужды, съ целію спасенія и исправленія человъковь; являются такимь образомь, что явленіе ихъ не можеть иміть вредных послідствій. Петръ и Арефа извлечены были изъ пропасти граховной страхомъ отъ виденнаго ими состязанія Ангеловъ съ бъсами, а Ософиль, котораго недостатокъ заключался не въ образъ жизни, а въ образъ мыслей, наставленъ смиренномудрію и вмісті извіщень объ ожидающемъ его блаженствъ. Онъ не могъ превознестись явленіемъ ему Ангела и обътованіемъ блаженства, потому что при этомъ обнаруженъ ему его недостатовъ и объявлено о спасеніи предъ самою смертію, вавъ о даръ, дарованномъ единственно милостію Божіею. Только совершеннъйшимъ христіанамъ, преимущественно изъ иноковъ, сподобившимся провръть душевными очами, быль открыть мірь духовь; но такихъ христіанъ и въ самыя цвътущія времена мночества было очень мало, по свидетельству преподобнаго Makapia Великаго 2). Свойство всёхъ виденій, посылаемыхъ Богомъ, замечаеть святый Іоаннъ Дествичнивъ, заключается въ томъ, что они приносять душъ смиреніе и умиленіе, исполняють ее страха Божія, сознанія своихъ греховности и ничтожества. Напротивъ того, виденія, въ которыя мы вторгаемся произвольно, въ противность волт Божіей, вводять насъ въ высокоуміе, въ самомнёніе, доставляють радость, которая не что иное, какъ непонимаемое нами удовлетвореніе нашихъ тщеславія и самомивнія 3). Демоны, являясь наиболъе въ видъ Ангеловъ, стараются польстить человъку похвалою, потвшить его любопытство и тщеславіе; затвив они удобно

¹) Мате. V, 4. Четьи-Минен декабря въ 29 день. ³) Бесёда VIII, гл. 6. ³) Лёствицы Слово 3, о соніяхъ.

ввергають его въ самообольщение и наносять ему сильнъйший, бо- лъе или менъе явный, душевный вредъ.

Мысль, что въ чувственномъ виденій духовь заключается чтолибо особенно важное, ошибочна. Чувственное виденіе, безъ духовнаго, не доставляеть должнаго понятія о духахь, доставляеть одно поверхностное понятіе о нихъ, очень удобно можетъ доставить понятія самыя ошибочныя, и ихъ-то наиболюе и доставляеть неопытнымъ и зараженнымъ тщеславіемъ и самомивніемъ. Духовнаго виденія духовъ достигають одни истинные христіане, а въ чувственному наиболье способны люди самой порочной жизни. Кто видить духовь и находится въ чувственномъ общеніи съ ними? Волхвы, отрекциеся отъ Бога и признавшие богомъ сатану 1); люди предавшіеся страстямь и, для удовлетворенія ихъ, прибъгшіе въ волхвамъ, при посредствъ ихъ вступившіе въ явное общеніе съ падшими духами, что совершается подъ непремъннымъ условіемъ отреченія отъ Христа 2): люди, истощенные пьянствомъ и развратною жизнію; подвижники, впавшіе въ самомивніе и гордость; весьма немногіе способны къ нему по естественному сложенію; весьма немногимъ являются духи по поводу какого-либо особеннаго обстоятельства въ жизни. Въ последнихъ двухъ случаяхъ человъкъ не подлежить порицанію, но должень приложить все тщачіе, чтобъ выйти изъ этого положенія, какъ весьма опаснаго. Въ наше время многіе позволяють себ' входить въ общеніе съ падшими духами посредствомъ магнитизма, причемъ падтіе духи обыкновенно являются въ видъ свътлыхъ ангеловъ, обольщають и обманываютъ различными интересными сказками, перемъщивая правду со лжею, -- всегда причиняють крайнее душевное и даже умственное разстройство. Употребление магнитизма есть отрасль волхвованія. При немъ ніть явнаго отреченія отъ Бога, но несомибино имбется отречение прикрытое, такъ какъ въ настоящее время вообще діаволь очень прикрываеть свои сти, болье заботясь объ уничтоженіи существеннаго, нежели наружнаго. Оставя

<sup>1)</sup> Святый Апостоль Павель определиль такъ значение волхва; исполненный всякаю коварства и всякаю злодъянія, сынь діавола, вразь всякой правды (Деян. XIII, 10). При чтеніи Четьихъ-Миней можно получить достаточное понятіе о волхвахъ.

2) Четьи-Минеи, смотри житіе Василія Великаго 1 января, Пов'єсть о Өеофиль, падшемъ и покаявшемся, Іюня въ 23 день.

безъ всякаго вниманія постановленія Божіи, не справись тщательно, угодно ли Богу, сообразно ли воль Божіей предпринимаемое, лег-комысленный испытатель таинственнаго слыпо ввыряется дыйствію магнитизма, безъ всякой предосторожности вступаеть въ общеніе съ духами, вырить имъ и ввыряется, дыйствуеть подъ ихъ наставленіемъ. Что это, какъ не отступленіе отъ Бога?

Случалось, что, по особенному смотрению Божию, святые духи являлись людямъ порочной жизни, и даже идолоповлоннивамъ. Этимъ людямъ не принесло никакой пользы явленіе имъ святыхъ Ангеловъ; да оно и устранвалось не для ихъ личностей, и потому не служило признакомъ ихъ достоинства. Священное Писаніе повъствуеть, что въ то время, когда патріархъ Іаковъ ушель тайно изъ Месопотаміи отъ тестя своего Лавана, идолопоклонника, и Лаванъ пустился въ погоню за зятемъ, приде Бого (здъсь надо разумьть Ангела Божія: посланный названь именемь Пославшаго) къ Лавану Сирину нощію во сню, и рече ему: блюди себе, да не како возглаголеши Іакову зла 1). Идолоповлоннику Лавану явился Богь не для Лавана, а для того, чтобъ доставить спасеніе Іакову. Идолопоклонникъ остался идолопоклонникомъ, не смотря на то, что видель Бога лицемъ въ лицу, и беседоваль съ Нимъ. Чувственное видение не принесло никакой пользы, потому что ему не предшествовало познаніе. Увидовъ истиннаго Бога, идолопоклонникъ не престаетъ признавать богами идоловъ своихъ; онъ говорить о нихь: вскую украль еси боги моя? 2)-Идолоповлонникъ, лжепророкъ и волхвъ Валаамъ видълъ явно на пути святаго Ангела, и бесъдовалъ съ нимъ; по внушению этого Ангела произнесъ истинное пророчество, пророчество Боговдохновенное объ израильскомъ народъ, но это не принесло ему никакой пользы: онъ пребыль въ своемъ нечестін, дерзнуль дъйствовать враждебно опредъленію Божію, и подвергся казни съ врагами Божіими <sup>3</sup>).— Сауль, царь израильскій, явно не отступившій оть Бога, но часто преступавщій повельнія Божін, что вмынено ему въ отступленіе 1), довершиль свои беззаконія сообщеніемь сь волшебницею. Онь зналь, что волшебство есть тяжкій гржхъ, ибо предаль смерти всжхъ волшебниковъ въ землъ израильской; но, увлекшись своимъ поведе-

¹) Быт. XXXI, 24. ²) 1 Царст., XV, 22, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) But. XXXI, 30.

<sup>3)</sup> PHECTS XXII, 23, 24, 31.

ніемъ, ръшился на поступовъ, явно Богопротивный. Желая узнать, какой исхоль будеть имъть сражение, въ которое онъ намъревался вступить съ филистимиянами, Сауль просиль волшебницу, чтобъ она вызвала изъ ада душу почившаго пророка Самуила для совъщанія съ нимъ. Волшебница исполнила это. Явившійся на призывъ ся изъ подземныхъ темницъ, пророкъ предсказалъ царю пораженіе и смерть въ битвъ. Сауль, вмъсто того, чтобъ погрувъ покаяніе, впаль въ отчаяніе; явленіе пророка и предузнаніе будущаго, вивсто пользы, принесли ему величайшій вредь 1). Войско язычниковъ сиріянъ, вступившее въ землю израильскую, внезапно увидело полвъ святыхъ Ангеловъ и предалось бъгству 2). Святые Ангелы и почившіе праведники подобными явленіями неръдко останавливали варваровъ и разбойниковъ отъ нападенія на жилища угодниковъ Божінхъ 3). Да не мнять о себъ что-либо увидъвшіе чувственно духовъ, даже святыхъ Ангеловъ: это видъніе одно, само по себъ, нисколько не служить свидътельствомъ о достоинствъ видъвшихъ: къ нему способны не только порочные человъки, но и самыя безсловесныя животныя 4).

Святые Отцы предпочитали всякое духовное видёніе видёнію чувственному. Великій наставникъ иноковъ, святый Исаакъ Сирскій, сказаль: «Сподобившійся увидёть себя, выше сподобившагося «видёть Ангеловъ: ибо послёдній входить въ общеніе очами тё«лесными, а первый — очами душевными» 5). Тё преподобные иноки, которые сподобились обильнаго видёнія духовнаго, обиловали духовнымъ разсужденіемъ и другими возвышеннёйшими дарованіями Святаго Духа: скудны были ими тё преподобные Отцы, которые за простоту свою и чистоту удостоены были одного чувственнаго видёнія духовъ. Преподобный Даніилъ Скитскій повёдаль о нёкоторомъ старцё весьма строгой жизни, жившемъ въ Ниж-

<sup>1) 1</sup> Дар. 28.—Смотри о семъ различныя мнёнія въ Четьихъ-Минеяхъ, марта 11, въ житін священномученика Піонія, пресвитера смирнскаго, и въ примёчаніяхъ къ сему житію. Могь явиться Сауду демонъ въ видё пророка, и наугадъ произнести пророчество, основанное на прежнихъ истинныхъ прореченіяхъ и на ходё дёла; могь явиться, по пущенію Божію, и самъ Самуилъ, ибо ветхозавётные праведники до пришествія Христова содержались во адё и находились подъ властью діавола, хотя и не въ такой степени, въ какой грёшники и нечестивцы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Царст. VII, 6. <sup>3</sup>) Смотри житіе преподобнаго Макарія Желтоводскаго, іюня 15, Четьи-Минеи. <sup>4</sup>) Числ. XXII, 23. <sup>5</sup>) Слово 41.

немъ Египтъ, что онъ говорилъ по невъдънію: «Мельхиседевъ. царь салимскій, упоминаемый въ бытейской книгь 1), есть Сынъ Божій». Это было передано блаженному Кириллу, архіспископу александрійскому. Кирилль пригласиль въ себъ старца, который совершаль знаменія, которому Богь открыль то, о чемь просиль старецъ. Архіепископъ поступилъ очень благоразумно. Онъ свазаль старцу: «Авва! помолись за меня. Одинъ помыслъ говоритъ мив, что Мельхиседевъ есть Сынъ Божій, а другой помысль говорить: нътъ! онъ человъкъ и архіерей Божій. Я волеблюсь, которому изъ этихъ помысловъ повърить. По этой причинъ и пригласилъ тебя. Помолись Богу, чтобъ Богъ возв'естиль тебе это откровеніемъ». Старенъ, уповая на свое жительство, отвъчаль съ ръшительностію: «Дай мив сроку на три дия: я попрошу Бога объ этомъ, и возвъщу тебъ, вто Мельхисеневъ. По прошестви трехъ дней, старецъ пришелъ въ архіепископу, и говорить ему: «Мельхиседевъчеловъвъ». Архіспископъ отвъчаль: «Кавъ ты это узналь, отець?» Старецъ: «Богъ показаль мит всехъ патріарховъ, отъ Адама до Мельхиседека. При этомъ Ангелъ сказалъ мив: вотъ Мельхиседекъ. Будь увъренъ, что это такъ». Возвратившись въ келлію, старецъ уже самъ собою проповъдываль всвиъ, что Мельхиседевъ человъкъ, а не Сынъ Божій. Святый Кириллъ возрадовался о спасеніи брата, который, -- не смотря на то, что совершаль знаменія и получаль откровенія оть Бога, быль въ общеніи съ святыми Ангелами и съ душами отшедшихъ Святыхъ, -- погибалъ отъ усвоенія себъ богохульной мысли, не понимая своего душевнаго бъдствія 2). Подобное случилось съ нъкоторымъ святымъ пресвитеромъ первыхъ въковъ христіанства. По причинъ чистоты и незлобія онъ, при служенін Божественной Литургін, постоянно сподоблялся видъть Ангела, который стояль близь его. Посътиль пресвитера странникъ-діаконъ. Пресвитеръ предложилъ діакону совершить съ нимъ безкровное жертвоприношеніе. Когда они начали священнодъйствовать, діаконъ замътилъ пресвитеру, что онъ при молитвахъ произноситъ слова, въ которыхъ заключается еретическое богохульство. Поравило пресвитера замъчание. Онъ обратился къ Ангелу, который тутъ присутствовалъ, и спросилъ его: «справедливы ли слова ді-

акона?» Ангелъ отвъчалъ: «справедливы». — «Почему же, возразилъ пресвитеръ, ты, находясь при миъ столько времени, не сказалъ миъ этого?» — «Богу угодно, отвъчалъ Ангелъ, чтобъ, человъки наставлялись человъками». Постоянное общеніе съ Ангеломъ не препятствовало святому пресвитеру косиъть въ погибельномъ заблужденіи.

Видъніе чувственными очами духовъ приносить всегда большій или меньшій вредъ тімь человівамь, которые не иміноть духовнаго виденія. Здёсь, на земле, образы истины перемещаны съ образами лжи 1), какъ въ странъ, въ которой перемъщано добро со зломъ, вавъ въ странъ изгнанія падшихъ ангеловъ и падшихъ человъковъ. Въ эту страну назшелъ Богочеловъкъ для спасенія человъковъ; въ эту страну прежде вочеловъченія Бога-Слова святые Ангелы несходили въ человъкамъ, какъ въ существамъ падшимъ, но получившимъ обътование спасения; въ эту страну, по вочеловъчении Бога-Слова, нисходять святые Ангелы для вспоможенія человъкамъ, изработывающимъ свое спасеніе: но въ этой же странъ постоянно жительствують и человъки, произвольно пребывающіе въ своемъ паденіи, и падшіе ангелы, закоснъвшіе и утвердившіеся въ своемъ паденіи, во вражде въ Богу. Какъ человъки, возлюбившіе свое паденіе, свою гръховность, употребляють всв меры, чтобъ привлечь всехъ человековъ въ свое направленіе: такъ въ особенности заботятся объ этомъ падшіе духи. Они совершають дело погубленія человековь съ несравненно большимь успъхомъ, чъмъ злонамъреннъйшіе человъки. Новрежденіе человъковъ заключается въ смешени въ нихъ добра со зломъ; поврежденіе падшихъ духовъ заключается въ полномъ преобладаніи зла, при совершенномъ отсутствім добра. Способности падшихъ духовъ далеко превосходиве способностей падшихъ человъковъ, которые связаны въ своихъ начинаніяхъ самою тяжестію и дебелостію своего тъла. Демоны свободно и быстро обтекають вселенную, свободно совершають и такія діла, которыя вовсе невозможны для человъковъ 2). Человъки должны, поневолъ удовлетвориться тою опытностію во зай, которую они стяжавають во время краткой земной жизни; ихъ здыя намфренія уничтожаются сами собою въ

¹) Св. Исаака Сирскаго Слово 2. ³) Іова І, 7.

тотъ часъ, вогда они по-неволъ оставляють поприще земной жизни, будучи востребованы на судъ Божій и въ въчность. Демонамъ, напротивъ того, предоставлено пребывать на землъ со времени ихъ окончательнаго паденія 1) до вончины міра: всякій легко можеть представить себь, какую опытность въ твореніи зла стяжали они въ такое продолжительное время, при ихъ способностяхъ и при постоянной злонамъренности, нисколько не растворенной нивакимъ благимъ стремленіемъ, или увлеченіемъ. Если они и притворяются благонамъренными, то это единственно съ цълію върнъе успъть въ зломъ намъреніи. Для благонамъренности они вовсе неспособны. Видящій чувственно духовъ, легко можеть быть обмануть въ свое повреждение и погибель. Если же онъ, при видъніи духовъ, окажеть довъренность въ нимъ, или легковъріе, то онъ непремънно будеть обмануть, непремънно будеть увлеченъ, непремънно будеть запечативнъ непонятною для неопытныхъ печатію обольщенія, печатію страшнаго поврежденія въ своемъ духъ, причемъ часто теряется возможность исправленія и спасенія. Со многими, съ весьма многими это случалось. Случилось это не только съ язычниками, которыхъ жрецы были по большей части въ открытомъ общенін съ демонами; случилось это не только съ многими христіанами, незнающими таинъ христіанства, и по вакому-нибудь обстоятельству вступившими въ общение съ духами: случилось это съ многими подвижниками и иноками, нестяжавшими духовнаго видънія духовъ и увидъвшими ихъ чувственно.

Однимъ только христіанскимъ подвижничествомъ доставляется правильный, законный входъ въ міръ духовъ. Всё прочія средства незаконны, и должны быть отвергнуты, какъ непотребныя и пагубныя. Истиннаго Христова подвижника вводитъ въ видёніе Самъ Богъ. Когда руководитъ Богъ, тогда отдёляются призраки истины, въ которые облекается ложь отъ истины; тогда даруется подвижнику, вопервыхъ, духовное видёніе духовъ, подробно и съ точностію обнаруживающее предъ нимъ свойства этихъ духовъ. Уже послё этого даруется нёкоторымъ подвижникамъ чувственное видёніе духовъ, которымъ пополняются познанія о нихъ, доставленныя видёніемъ духовнымъ. Злые духи связываются въ сво-

<sup>&#</sup>x27;) But. III, 14.

ихъ дъйствіяхъ по отношенію къ подвижнику Христову властію и премудростію руководящаго имъ Бога, и, не смотря на то, что дышать особеннъйшею злобою на служителя Божія, они не могуть причинить ему того зла, какое бы желали. Наносимыя ими напасти содъйствують его преуспъянію 1).

Подробное, существенно нужное учение о духахъ злобы излагаетъ преполобный Антоній Великій въ поученіи, которое онъ произнесъ ученикамъ своимъ. Ученје это Великій заимствовалъ изъ собственных святых опытовь, изъ обильно-благодатного состоянія своего; свидетельствуется оно Священнымъ Писаніемъ. Антоній имълъ видение духовъ и чувственное, и духовное. То и другое видъніе достигли въ немъ высшей степени развитія. По самоумерщвленію, по глубоко-безмольной жизни, по житію на небестах 2). куда возводиль его обитавшій въ немъ Святый Духъ, Антоній, находясь еще въ тълъ, уже какъ-бы принадлежаль къ духамъ 3). Постоянно находился онъ то въ общения съ святыми Ангелами, то въ борьбъ съ демонами 4). Наставление произнесено отшельникамъиновамъ, весьма преуспъвшимъ, каковы были ученики Великаго. Чувственное видъніе духовъ есть принадлежность отшельнической жизни; съ общежительными иноками бъсы сражаются наиболъе невидимо, принося имъ гръховные помыслы, мечтанія, ощущенія, очень ръдко являясь чувственно. Антоній Великій, достаточно обучивъ преподобнаго Павла Препростаго иноческой жизни, устроиль для него отшельническую келлію въ значительномъ разстоянім отъ себя. и ввель въ нее святаго ученика своего, сказавъ ему при этомъ: «Вотъ! благодатію Христа, даровавшаго помощь, ты изучился мо-«нашеской жизни: отнынъ пребывай наединъ, чтобъ стяжать опыт-«ность въ борьбъ съ демонами» 1).

«Писаніе заповъдуеть, говориль Антоній Великій <sup>6</sup>), чтобъ мы «всяцем» храненіем» блюли свое сердце <sup>7</sup>). Враговъ имъемъ

¹) Препод. Макарія Великаго, Сл. 4, гл. VI и VII. ³) Филип. III, 20. ³) Маронитскій мѣсяцесловъ. Sancti Antonii magni opera, Patrologiae Graecae Tom. XL, рад. 960. ¹) Четьи-Минеи, житіе преподобнаго Антонія Великаго, повѣсть о Зереферѣ. "Великій въ совершенныхъ отцѣхъ, преподобный Антоній, прозорливъ сый, прешедъ бѣсовскія искушенія, ктому ни во что же коварство ихъ вмѣняше: и многажды зряще чувственными очесы и Ангелы и бѣсы".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Historia Lavsaica cap. XXVIII. Patrologiae Graecae Tom. XXXIV.
<sup>6</sup>) Patrologiae Graecae Tom. XXVI. Vita s. Antonii pag. 873, 874—907, 908.
<sup>7</sup>) Притч. IV, 23.

«страшныхъ и воварныхъ 1), то есть дукавыхъ демоновъ; съ ними «предлежить нашь сраженіе, какъ говорить Апостодъ: нисть наша «брань из крови и плоти, но из началоми и по властеми, и их міродержителеми тимь вика сего, из духовоми злобы подне-«бесными 2). Великое множество ихъ находится въ объемлющемъ «насъ воздухв; они—недалеко отъ насъ; господствуетъ между ними «великое несогласіе 2). О природъ и разнообразіи ихъ многое мо«гутъ сказать другіе, превосходящіе насъ въ духовномъ преуспъяніи, «а намъ настоитъ особенная нужда знать употребляемыя ими про«тивъ насъ козни».

«Вопервыхъ мы должны быть убъждены въ томъ, что демоны «называются демонами не потому, чтобъ они были созданы въ на-«стоящемъ ихъ устроеніи. Богь не создаль ничего такого, что, само «по себъ, было-бы злымъ. Демоны созданы благими. Впослъл-«ствін. отпавши отъ небесной мудрости, низверженные на землю, «они обольстили язычниковъ привидъніями. Пламенъя ненавистію «къ намъ, христіанамъ, они употребляють всё средства къ возбра-«ненію намъ доступа на небеса, чтобъ мы не взощим туда, от-«куда они ниспали. Нужна усиленная молитва, нуженъ великій «подвигь, чтобъ тъ, которымъ они являются, получивъ дъйствіемъ «Духа благодать разсужденія, могли узнавать ихъ. Нёкоторые изъ «нихъ менфе влобны, другіе болье влобны; но у всьхъ-одно стре-«мленіе: разными способами устроять для насъ паденіе и погибель. «Многообразна ихъ хитрость; многообразны пріемы въ пріугото-«вленію козней 4). Конечно блаженный Апостоль съ последовате-« лями своими зналь это съ точностію. Не неразумпьваемо бо умыш-

<sup>1)</sup> По иному чтенію: "искусныхъ въ обольщеніи". Patrologiae, Tom. LXXIII рад. 137. 3) Ефес. VI, 12. 3) По иному чтенію: "Необычайное множество ихъ летаетъ въ этомъ воздухѣ; не далеко отъ насъ протекаетъ полчище враговъ". Рад. 137.

<sup>4)</sup> По иному чтенію: "Богъ не сотворилъ ничего такого, что, само по себѣ, "было бы злымъ. Не по Его установленію демоны получили свое начало: при"чною нхъ превращенія было не естество, а воля. Богъ создалъ ихъ благими;
"но они по произволенію собственнаго духа низверглись съ неба на землю, гдѣ,
"пресмыкаясь въ смрадной тинѣ, учредили нечестивыя вѣрованія язычества.
"Нынѣ, терзаясь завистію къ намъ, они непрестанно устрояють намъ всевоз"можныя напасти, чтобъ мы не наслѣдовали престоловъ, которые прежде при"надлежали имъ. Многоразлична и многообразна злоба ихъ. Нѣкоторые изъ нихъ
"ниспали въ самую глубину испорченности; другіе, по сравненію съ самыми
"злыми, представляются не столько лютыми; но всѣ они по возможности силъ,

«женій его (сатаны) 1). Мы должны другь друга наставлять, заим-«ствуя познаніе изъ тёхъ искушеній, которымъ подверглись отъ «демоновъ; почему и я, какъ стяжавшій нёкоторое опытное знаніе «о духахъ, сообщаю его вамъ, чадамъ моимъ».

Если демоны увидять что кто-либо изъ христіанъ, въ особен-«ности изъ монаховъ, начинаетъ подвизаться и преуспъвать: то «приступають въ нему, и тотчась же начинають подагать препят-«ствія на пути его. Препятствія эти суть гріховныя помышленія. «Не должно приходить въ смущение и недоумъние отъ приносимыхъ «ими внушеній: онв немедленно уничтожаются молитвами, постами «и върою въ Господа. Но будучи отражены, демоны не престаютъ «отъ брани: злохитро и коварно приступають они снова. Не успъвъ «обольстить сердце тайнымъ дъйствіемъ при посредствъ вождельній. «они подступають инымъ путемъ, и покушаются привести въ ис-«пугь пустыми привидъніями, принимая различные образы, то жен-«щинъ, то звърей, то гадовъ, то величайшихъ исполиновъ, то мно-«жества воиновъ. Но и этихъ привидъній, показываемыхъ ими, не «должно страшиться: не имъя нивакого значенія, они мгновенно «исчезають, если вто потщится оградить себя върою и знаменіемъ «преста. Впрочемъ они дерзки и крайне безстыдны: побъжденные «при одномъ способъ борьбы, прибъгають къ другому. Они пред-«ставляють себя одаренными пророчествомь, способными предска-«зывать будущее. Они вытягиваются привидениемъ въ такую вы-«соту роста, при великомъ объемъ въ ширину, что представля-«ются прикасающимися въ крышамъ домовъ. Такъ дъйствуютъ они «Съ тою цълію, чтобъ обольстить дивами тъхъ, кого не могли оболь-«стить помыслами. Если же и при этомъ покушение они найдутъ «душу укръпленною върою и надеждою: то наконецъ приводятъ «съ собою своего начальника 2)».

<sup>&</sup>quot;устрояють различныя брани противъ каждой добродътели, противъ каждаго по-"движника. По этой причинъ необходимо просить у Бога даръ разсужедение духовъ "(1 Кор. XII, 10), чтобъ мы, провидя козни и ухищрения ихъ, могли противъ разно-"образныхъ нападений ихъ воздымать одно и то-же знамя—крестъ Христовъ". Pag. 137.

<sup>1) 2</sup> Кор. II, 11. 2) По иному чтевію: "Люта ненависть падшихъ духовъ "ко всёмъ христіанамъ, въ особенности къ монахамъ и къ посвятившимъ свое дёв-"ство Христу. На пути ихъ духи разстилаютъ сёти, умы ихъ стараются совратить "противозаконными и скверными помышленіями. Но это не должно поражать васъ "страхомъ: козни демоновъ тотчасъ сокрушаются молитвами вёрныхъ (христіанъ) къ

«Антоній говориль, что онь часто видьль діавола такимъ ка-«кимъ открылъ его Господь Іову въ следующихъ словахъ: Очи его— «видъніе денницы. Изг устг его исходять аки свъщы горящыя. «и размыщится яко искры огненніи. Изг ноздрей его исходить «дымъ пещи горящія огнемь углія. Душа его яко угліе, и яко «пламы изъ устъ его исходять 1). Являсь такимъ, князь демоновъ, «велеръчивый и состарившійся во зать, старается, какъ я сказаль, «навести ужасъ, въ чемъ обличаетъ его Господь, говоря опять «Іову: вминяеть жельзо, яко плевы, мидь же аки древо гнило, «мнить же море, яко мгроварницу, и тартарь бездны, яко-же «плыника, вмыниль бездну въ прохождение (въ мъсто про-«гулки) 2); чрезъ пророка: гнавъ, постигну 3); чрезъ другаго про-«рока: вселенную всю обыму рукою моею, яко гнъздо, и яко «оставленная яща возьму 4). Такимь образомь демоны хвастають «и объщаются сдълать то и другое, чтобъ обмануть подвижниковъ «благочестія. Намъ, върующимъ, не должно страшиться ихъ при-«видъній, не должно внимать ихъ провозглашеніямъ. Лгуть они «всегла, никогда не говорять ничего справедливаго. Хотя ліаволь «дерэко высказаль о себъ такъ многое <sup>5</sup>); однако Господь извлекъ «его какъ змін на уді, возложиль на него узду, какъ на рабочій «скоть, заковаль въ жельзный обручь, какъ бытлаго раба, про-«дъль въ ноздри и губы его кольцо. Онъ связанъ Господомъ по-«добно воробью, и преданъ намъ въ игралище. Вижстъ съ нимъ «низвержены его сообщники, демоны, какъ скорпіоны и зміви, въ «попраніе намъ, христіанамъ. Доказательствомъ этого служить то,

<sup>&</sup>quot;Богу и ихъ постами. Однако если демоны прекратять брань на короткое время, "то не подумайте, чтобъ это было знакомъ совершенной побъды надъ ними. Имъ "обычно возставать, когда они будутъ уязвлены, съ большею жестокостію, и возмоновлять нападеніе, измѣнивъ образъ борьбы. Когда они ничего не успѣютъ, "дъйствуя помыслами: тогда стараются поколебать страхованіями,—принимаютъ "видъ то женщинъ, то звѣрей, то змѣй, то необыкновенной величины исполиновъ, пто являются какъ-бы полки воиновъ. Всѣ такія привидѣнія исчезаютъ при пермомъ крестномъ знаменіи. Когда эти средства обмана будутъ познаны, и остащутся тщетными: тогда они начинаютъ пророчествовать, покушаются предсказывать событія наступающихъ дней. Когда же и въ этомъ будутъ попраны: тогда призывается ими на помощь, для борьбы съ подвижниками, самъ начальникъ не"честиваго ихъ сонмища, глава и полнота всякаго зла". Pag. 138.

<sup>1)</sup> Іов. XLI, 9—13. 2) Іов., XLI, 18. 22. 23. 3) Исходъ XV, 9. 4) Исаін X, 14. 5) Здісь указывается на велехваленіе демона, изображенное въ приведенныхъвыше містахъ Священнаго Писанія.

«что мы самымъ образомъ жительства нашего боремся съ діаво«ломъ, — и тотъ, кто похвалялся изсущить море и охватить вселен«ную, уже не можетъ противостоять вашему подвижничеству, не
«можетъ воспретить мив, говорящему противъ него. Не будемъ
«обращать никакого вниманія на слова его, потому что онъ по«стоянно лжетъ! не будемъ страшиться его привидвній, не имвю«щихъ, всеконечно, никакого значенія! Показываемый демонами
«свътъ—неистинный: скоръе онъ—предзнаменованіе и предъизо«браженіе приготовленнаго имъ огня: они усиливаются являться
«человъкамъ въ томъ пламени, въ которомъ будутъ горъть. Точно—
«они являются, но исчезаютъ тотчасъ, не повредивъ никого изъ
«върующихъ, въ самой же вещи явивъ только образъ огня, въ
«который они будутъ ввергнуты. Не должно страшиться ихъ ни по
«какому поводу: благодать Христова содълала всъ покушенія ихъ
«противъ насъ тщетными 1).

«Демоны-лукавы; они способны принимать разные образы и

<sup>1)</sup> Веливій египетскій отшельникъ описываеть велерічіе, необыкновенныя объщанія, провозглашенныя демонами съ целію обольстить и обмануть человівовъ, также чудовищныя привиденія, представляемыя демонами, ихъ неимовёрныя и тщетныя угрозы. Разнообразными средствами демоны усиливаются увлечь человьковъ въ повиновение себь, являясь имъ чувственно. Внимательный дъдатель заповедей Христовых в можеть усмотреть точно такое действие бесовь, когда они невидимо приближаются къ душтв, стараются подействовать на нее помыслами и мечтаніями. Желая склонить человека къ славострастію, они представляють ему въ воображении живописные соблазнительные образы и многочисленныя средства въ удовлетворению плотскаго вожделения. Желая обольстить тщеславиемъ, представияють въ обольстительной картинъ земное преуспъяніе. Желая оковать сребролюбіенъ, —представляютъ продолжительную и тагостную старость, также предлоги, на которыхъ зиждется этотъ порокъ. Словомъ сказать: они и обольщають и угрожають, -- всеми средствами стараются окрасть веру въ Бога, отвлечь отъ последованія запов'єдямъ Евангеліе, привлечь подъ свое водительство. Съ тамъ, кто покорится бъсамъ, они поступають жестоко, поступають какъ злейшіе враги, предлагавшіе все съ одникь намереніемь, съ намереніемь нанести всевозможный вредь. Склонившагося на исваніи славы иногда поражають безславіемь сряду посл'є оказаннаго повиновенія лести, -- иногда какъ будто удовлетворяють въ теченіи продолжительнаго времени съ тъмъ, чтобъ ввести въ затруднительный шее положение, въ погибельную пропасть. Когда оставить человька десница Божія за его постоянное и намеренное порабощение страсти: тогда демовы повергають его во все виды уничиженія. Такъ поступають они и съ сребролюбцемъ и съ сластолюбцемъ. Они обольщають греховными наслаждениеми, чтобы излить вы повинующагося имы свою смертную горечь; они обольщають обиліемь благь, чтобь тымь вырные ввергнуть съ пропасть бъдствій; они угрожають бъдствіями, чтобь человікь, отрекшись отъ упованія на Бога, хранящаго челов'єковь оть нашествія б'єдствій и въ нашествін бъдствій, уклонился къ мърамъ сохраненія себя, предлагаемымъ демонами, и впалъ въ бъдствія, самыя запутанныя, неисходныя.

Digitized by Google

«виды. Часто представляются поющими псалмы, пребывая при «этомъ невидимыми, и вспоминаютъ слова Писанія 1). Очень ча-«сто, когда мы читаемъ, они тотчасъ повторяютъ прочитанное, «подобно эху. Когда спимъ, -- они возбуждаютъ насъ на молит-«ву, чтобъ не дать намъ вовсе успоконться сномъ. Иногда, при-«нявъ видъ монаховъ, какъ-бы самыхъ благочестивыхъ, всту-«паютъ въ разговоръ, чтобъ обмануть привидениемъ одежды и «образа, и обманутыхъ увлечь, куда желаютъ. Ихъ никакъ не «должно слушать, возбуждають ли они къ молитвъ, увъщавають «ли, чтобъ мы вовсе ничего не вкущали, обвиняютъ ли и обли-«чають нась во грахахь, которые знають за нами. Они далають «это не съцълію благочестія или добродътели, но сътъмъ, чтобъ «привести простъйшихъ въ отчаяніе. Они представляють подвиж-«ническую жизнь безполезною, внущають отвращение къ монаше-«СКОЙ ЖИЗНИ, КАКЪ КЪ НЕВЫНОСИМО-ТЯГОСТНОЙ; ОНИ ДВЙСТВУЮТЪ СЪ «цьлію поставить всевозможныя препятствія этой жизни 1).

«Пророкъ, посланный Богомъ, объявляеть о бъдственномъ со-«стояніи демоновъ, говоря: Горе напалющему подруга своего раз-«вращентем» мутным» 3). Такія внушенія и помыслы навътуютъ «путь, ведущій ко спасенію. Когда демоны говорили правду—го-

<sup>1)</sup> По иному чиснію: "Обычно демонамъ иногда піть псалмы въ стройномъ "согласін, при чемъ-о нечестіе!-ови произносять нечистыми устами святыя "изреченія Писанія Рад. 139. 2) По иному чтенію: "Когда спимъ,—они возбуждають "насъ на молитву, чтобъ от нять сонъ всей ночи. Многіе изъ нихъ, принимая видъ почтенных монаховъ, склоняють братію въ подробному разсматриванію преждесодъянных гръховъ, извъстныхъ бъсамъ, чтобъ возобновить ощущение услаждения "этими грвхами или чтобъ привести въ отчалніе. Должно презирать обличеніе въ "гръхахъ, приносимое бъсами, должно презирать ихъ коварные совъты, когда они "склоняють къ посту, или возбуждають къ всенощному бденію. Они принимають видь, намъ знакомый и близкій, именно съ тою цілію, чтобъ удобнье вредить "подъ личиною добродетели, чтобъ удобите впустить свой ядъ, чтобъ обмануть "простосердечіе благовидною наружностію. Впоследствін же, —когда сблизятся "съ теми, которымъ являются—внушають имъ, что монашескій подвигь невы-"носимъ и певозможенъ; представивъ начатое монашеское жительство бременемъ тажкимъ, приводять въ безнадежіе, безнадежіенъ въ уныніе, уныніемъ въ со-"вершенное разслабленіе". Рад. 139. Таково же коварство и такова же цель у демоновъ, когда они дъйствуютъ помыслами или чрезъ людей, преданныхъ чувственности и міру. Демоны оклеветывають монашеское жительство, называя его противоестественнымъ и невозможнымъ; внушеніемъ этихъ ложныхъ понятій, они стараются охладить ревность подвижника, ввергнуть его въ небрежение о спасенін, потопить въ плотской жизни и въ угожденіи страстямъ. 3) ABBak. II, 15.

«ворили они правду, когда говорили: Ты еси Святый Божій 1).— «Господь заключаль имъ уста, и повелъваль молчать, чтобъ они «не примъсили лукавства своего къ правдъ, и чтобъ научить насъ «ръшительному недовърію къ демонамъ, хотя бы они и говорили «правду. Неприлично намъ, имъющимъ Священное Писаніе и сво-«боду, дарованную Спасителемъ, научаться оть діавола, который «не сохраниль собственнаго чина и измёнился по разуму, ниспадши «отъ духовнаго въ плотскому. По этой причинъ, когда діаволь по-«кушается говорить. Писаніе воспрещаеть ему это савдующими «словани: грпшнику рече Бого: вскую ты повъдаещи оправ-«данія Моя, и воспріємлеши завътз Мой усты твоими 2). «Чтобъ обмануть простыйшихъ, они прибыгають во всевозможнымъ «средствамъ, ко всевозможному притворству, многословятъ, шу-«мять, приводять въ смятеніе, производять стукъ, непомърно «хохочуть, свищуть. Если не будеть обращено на нихъ никако-«го вниманія; то они, наконецъ, начинаютъ плакать и рыдать, «какъ побъжденные».

«Господь, какъ Богъ, заключалъ уста демоновъ; намъ же, на«ученнымъ святыми, подобаетъ подражать имъ, уподобляться имъ
«мужествомъ. Они, увидъвъ что-либо такое, восклицали: Внегда
«возстати гръшному предо мною, онъмъхъ и смирихся, и
«умолчалъ отъ благъ з). И опять: Азъ же яко глухъ, не слы«шахъ, и яко нъмъ не отверзаяй устъ своихъ: и быхъ, яко
«человъкъ не слышай 4). Почему мы должны даже невнимать де«монамъ, какъ чуждымъ намъ, не слушаться ихъ ни въ чемъ,
«хотя бы они возбуждали къ молитвъ, хотя бы поучали посту.
«Напротивъ того будемъ твердо держаться постановленій нашего
«жительства, чтобъ не быть обманутыми ихъ дъйствіями, которыя
«всъ преисполнены злохитрости и злонамъренности. Нечего стра«шиться ихъ, хотя бы они представлялись нападающими, хотя
«бы угрожали смертію: они немощны, могуть только угрожать,
«не могуть сдълать ничего болъе» 5).

<sup>1)</sup> Лук. IV, 41. 2) Псал. XLIX, 16. 2) Псал. XXXVIII, 2. 4) Псал. XXXVII, 14. 5) Благоразумное и осторожное поведеніе, предписываемое по отношенію къ демонамъ при чувственномъ явленіи ихъ, должно быть строго наблюдаемо и тогда, когда они дъйствуютъ одними помыслами. Дъйствуя помыслами, они стараются, какъ и при чувственномъ явленіи, осквернить и извратить всякую добродътель своею примъсію, чтобъ поколебать и ниспровергнуть жительство подвижника,

«Сказавъ досель кратко объ этомъ предметь, не остановаюсь «сказать подробнюе: такое повыдание возведеть вась къ строжай-«шей блительности надъ собою. Съ пришествіемъ Господа на «землю, паль врагь, силы его сокрушились. Какъ низверженный «тиранъ, не могущій сділать ничего, онъ пикакъ не можеть оста-«ваться спокойнымь, и, по крайней мере, угрожаеть словами. «Каждый изъ васъ долженъ знать это; каждый изъ васъ, на осно-«ваніи этого знанія, можеть презирать демоновъ. Еслибъ они бы-« и связаны такими тёлами, какими связаны мы, то безъ сомивнія «могли бы сказать: «мы не находимъ людей, потому что они скры-«ваются; еслибъ мы находили ихъ, то вредили бы имъ; также «мы могли бы, замкнувши двери, скрываться оть нихъ, подобно «тому, какъ они скрываются отъ насъ». Но положение ихъ со-«всёмъ не таково: они могуть входить при запертыхъ дверяхъ, «могуть, какъ они, такъ и начальникъ ихъ діаволь, свободно дъй-«ствовать въ бездушномъ пространствъ, - готовы въ панесенію зда «н вреда; діаволь, какъ сказаль Господь, человикоубійца би иско-«ни 1). Не смотря на это, мы живемъ, даже въ противудъй-«ствіе ему установили наше жительство: изъ 9TOFO ABCTBVCTL. «что лемоны лишились всякой силы. Мёсто не служить препят-

чтобъ поколебать и ниспровергнуть въ немъ нравственныя понятія, понятія, на которых в зиждется истинно благочестивое жительство. Демоны внушають иноку возложить на себя неумъренный постъ, неумъренное батніе, обременительное молитвенное правило, излишнюю скудость въ одеждъ, излишнюю ревность къ тълеснымъ трудамъ, чтобъ ввести въ высокоуміе, или, истощивъ силы и здоровье, сдълать неспособнымъ къ благочестивому подвигу. Богоугодную печаль плачущаго о грежахъ они стараются усилить, и превратить въ печаль погибельную, примъсивъ къ раскаянію во гръхахъ безнадежіе въ полученіи прощенія; отъ безнадежія приводять къ отчаннію. Выставляя любовь къ ближнему въ благовидный предлогь, они научають часто выходить изъ келліи для посъщенія братій, и въ свою келлію непрестанно принимать и приглашать посвтителей. Этимъ отторгають оть плача и прочихь душеполезивнихь занятій, возможныхь не иначе, какъ на лонъ уединенія и безмолвія; этимъ вовлекають въ разсвянность, отъ которой помрачается умъ, и побъждение соблазнами делается очень удобнымъ. Въ исповъдание истиной въры, въ это основание спасения человъковъ, демоны стараются ввергнуть свою примесь и святую Веру превратить въ зловеріе или ересь, -- этимъ уничтожить все значеніе Въры. Что такое -- ересь? Ересь есть прим'есь въ отвровенному Богопознанію ученія, заимствованнаго изъ плотсваго мудрованія, общаго отступникамъ духамъ и отступникамъ чедов'вкамъ. Откровенное Богопознаніе преподано Самимъ Богомъ; оно не терпить никакой примъси; оно вполнъ отвергается какъ прямымъ отриданіемъ, такъ и примъсію. Такая примъсь-отрицание прикрытое.

<sup>1)</sup> Ioan. VIII, 44.

«ствіемъ для ихъ кознодъйства; нътъ у нихъ залога любви къ «намъ, чтобъ они щадили насъ по причинъ любви; они-отнюдь «не праведны и не благорасположены къ намъ, чтобъ заботить-«ся о исправленіи нашемъ. Напротивъ того они-злонамърен-«ны, и ни о чемъ столько не стараются, какъ о томъ, чтобъ «наносить вредъ подвижникамъ добродътели и благочестія. Не «дълаютъ они ничего только по той причинъ, что ничего не мо-«гутъ сдълать, могутъ только угрожать; они не могутъ воздер-«жаться отъ зла, жаждутъ нанести намъ всякій вредъ, имъя къ «этому всецвло направленную волю. Вотъ! мы собрались, и гово-«римъ противъ нихъ; они знаютъ, что соотвътственно нашему «преуспънню они приходять въ изнеможение. Навърно-они не «допустили бы жить никому изъ христіанъ, еслибъ имели на «то власть: благочестивая жизнь по Богу мерзостна для гръшника. «Не имби никакой силы, они терзаются при видь, что не мо-«гутъ выполнить никакого замысла своего. Утвердимся въ мысли, «что отнюдь не должно страшиться ихъ. Еслибъ они имъли ка-«кую-либо власть; то не приступали бы съ шумомъ, въ разныхъ «привиденіяхъ, не устроивали бы кововъ, измёняя образы; было-бъ «достаточнымъ одного изъ нихъ, чтобъ исполнить желаемое имъ «и возможное для него. Имъющій власть убить, приступаеть не «въ пустомъ привиденіи, не приводить въ ужасъ шумомъ и «мятежомъ, но дъйствуетъ свободно по власти своей. Напротивъ «того демоны, не имъя никакой силы, разъигрываютъ какъ бы теа-«тральное представленіе, измёняя видъ свой и приводя дётей въ «ужасъ шумомъ и бевобразными личинами своими: по этому са-«мому они заслуживають презранія, какъ немощные. Истинный «Ангель, посланный Господомъ противъ ассиріянь, не нуждался «ни въ шумъ, ни въ поразительной обстановкъ, ни въ стукъ, ни «въ плесканіи руками: спокойно дъйствуя по данной власти, онъ «убиль въ теченіи самаго скораго времени сто восемьдесять пять «тысячъ воиновъ 1). Неимъющіе же никакой силы—каковы демо-«ны — стараются лишьпривести въу жасъ суетными привидъніями».

«Можетъ быть кто нибудь, на основании повъсти объ Іовъ, «спроситъ въ опровержение сказанному: почему же діаволь, во-

<sup>1) 4</sup> Царств. XIX, 35. Соч. еп. Игнатія Брянчанинова. Т. III.

«оружившись на этого праведнаго мужа, возмогъ сдълать все: и «отняль имущество, и убиль дътей, самого поразиль смрадною «проказою? 1). Да въдаетъ вопрошающій, что это совершилось не «силою діавола, но силою Бога, Который предаль Іова діаволу «для искушенія. Діаволь, и именно потому, что самь ничего не «могъ сдълать, просиль дозволенія сдълать сдъланное имъ. Это «событіе служить основаніемь большаго презрѣнія къ врагу, кото-«рый хотя и желаль, но не имвль возможности двиствовать и про-«тивь одного праведнаго человъка: еслибъ имълъ, то не просилъ «бы. Но онъ просилъ, просилъ не однажды, просиль дважды: этимъ «обличается его немощь и безсиліе. Не удивительно, что онъ ни-«чего не могъ сдълать Іову, когда не могъ нанести вреда стадамъ «его, безъ соизволенія на то Бога. Даже надъ свиньями онъ не «имълъ никакой власти: потому что демоны просили Господа, какъ «написано въ Евангеліи, говоря: повели намъ ити въ стадо «сецное 3). Если они не имъютъ власти надъ свиньями: тъмъ «менъе надъ человъками, сотворенными по подобію Божію».

Должно стращиться одного Бога: демоновъ должно презирать «и нисколько не бояться. Чтмъ настойчивъе они дъйствуютъ про«тивъ насъ: ттмъ ревностнъе мы должны прилежать подвиж«ничеству. Великое оружіе противъ нихъ—чистая жизнь и въра
«въ Бога. Несомнънно, что они боятся пощенія, бдтній, молитвъ, «кротости, сердечнаго безмолвія, презртнія денегъ и суетной сла«вы, смиренія, любви къ нищимъ, милости, благости, болте всего «благочестія во Христъ в), когда видятъ эти добродттели въ по«движникахъ. По этой причинтони употребляютъ вст усилія, чтобъ «кто либо не попраль ихъ: они знаютъ благодать, которую Спа«ситель далъ противъ нихъ втрующимъ. Се даю вамо власть на«ступати на эмію и на скортю, и на всю силу вражію в)».

«И такъ, если демоны будутъ предсказывать будущее, — никто «да не внимаетъ имъ. Часто они предвозвъщаютъ за нъсколько «дней пришествіе братій, — и въ самомъ дълъ братія приходятъ. «Это дълаютъ демоны не для чего иного, какъ только для того, «чтобъ внушить довъренность къ себъ тъмъ, которые внимаютъ

<sup>1)</sup> Іов. І, 15—22; ІІ, 1—17. 2) Мате. VIII, 8, 31. 3) Подъ благочестіємъ во Христѣ разумѣется строгое православіе, соединенное съ строгимъ жительствомъ по заповѣдямъ Евангелія. 4) Луки X, 19.

«имъ, чтобъ подчинить ихъ постепенно своему вліянію, и погу-«бить. По этой причинъ не должно внимать имъ, должно отвер-«гать слова ихъ, когда они говорятъ, потому что мы нисколько «не нуждаемся въ нихъ. Что удивительнаго въ томъ, что они, «имъя тъла, болъе легкія, нежели каковы тъла человъче-«скія 1), и увидъвъ кого либо отправившагося въ дорогу, прихо-«дять прежде его и возвъщають о немь? такимъ образомъ ъдущіе «на лошадяхъ могутъ предупреждать пъшеходовъ: въ этомъ отно-«шеніи они нисколько не достойны удивленія. Они ничего не «знають такого, что еще не совершалось: одинъ Богь знаеть всв «событія прежде совершенія ихъ. Они же, увидъвъ что либо, из-«въщають объ этомъ, перебъгая поспъшно. Такъ многимъ возвъ-«щають они то, что дълается между нами, то есть, что мы со-«Шлись, что сговариваемся противъ нихъ, прежде нежели кто либо «изъ насъ, вышедши отсюда, могъ бы пересказать объ этомъ. Ко-«нечно-всякій проворный мальчикь могь бы сдёлать это, пре-«дупредивъ идущаго медленно. Сказанное мною надо такъ пони-«мать. Если кто сбирается въ дорогу изъ Оиванды или изъ ка-«кой другой страны: то они не знають, пойдеть ли онь, или не «пойдеть. Когда же увидять, что онъ пошель: то бъгуть впередъ, «и предвозвъщають пришествіе его, и онъ по прошествіи немно-«гихъ дней точно приходить. Случается же отправившимся въ путь «Возвратиться назадъ: тогда демоны оказываются солгавшими» 2).

<sup>1)</sup> Patrologsiae Graecae. T. XXVI. S. Athanasii Tom. 11. Vita S. Antonii pag. 889-890.— Ει Χεπτοτέροις χρόμενοι πόματι μαλλον των ανθρώπων Η πρ.

<sup>2)</sup> По иному чтенію: "Еслибъ они (демоны), представляя себя имъющими пред-"въдъніе, возвъстили о пришествіи братій, и случилось, что точно придуть ть, о "которыхъ они предвозвъщали, то и тогда не должно дозволять себъ довъренно-"сти въ ихъ джамъ. Они для того лишь предвозвъщають о приходящихъ, чтобъ "возвъщениемъ этимъ насадить довъренность къ себъ, и послъ, по причинъ довъ-"ренности, имъть свободный доступъ съ своими обманами. Въ такихъ предсказа-"ніяхъ христіанинъ не долженъ видеть никакого чуда: не только они, по тонко-"сти (мъста) естества свободно странствующіе повсюду, могуть предупредить идулщихъ пъшкомъ, но и человъки, съвши на быстрыхъ коней, предвозвъщають о "приходящихъ пътеходахъ. Они возвъщають не то, что еще не начало совер-" таться — одинъ Богъ знаетъ будущее — но, увидъвъ что нибудь, начавшееся со-"вершаться, возвъщаютъ о немъ, и этимъ способомъ насъвають, подобно ворамъ, "довъренность въ себъ въ неимъющихъ духовнаго разума. Такимъ образомъ могъ "бы юноша, одаренный быстротою была, возвыстить находящимся въ дальнемъ "разстоянін о нынъшнемъ собранін нашемъ н о томъ, о чемъ мы бесёдуемъ, преж-"де нежели кто нибудь изъ насъ пришель въ то мъсто. Сказанное можеть быть

«Такимъ же образомъ они нервако болгають о прибыли воды «въ ръкъ: увидъвъ, что пошли большіе дожди въ Есіопіи, и за-«ключая изъ этого, что ръка выступить изъ береговъ, они, преж-«де нежели вода дойдеть до Египта, посившно прибъгають и воз-«въщають о наступающемъ наводнения. Это могли бы возвъщать «и человъки, еслибы инъли ту способность из быстрому дви-«женгю, какую имъють демоны. Какимъ образомъ телохранитель «Лавила 1), взощедши на высокое мъсто, скоръе усматривалъ при-«ходящаго человъка, нежели тотъ, который стояль внизу; также «вавимъ образомъ тотъ изъ въстниковъ, который предупредилъ «прочихъ приходомъ, прежде ихъ возвъстилъ не о томъ, что еще «не совершилось, но о томъ, что начало совершаться: такимъ обра-«зомъ и демоны предупреждають возвъщениемъ, единственно съ «пълію обмана. Между тъмъ, если по промыслу Божію обстоятель-«ства сложатся иначе, вода не прибудеть, или путешественники «не придуть, тогда демоны окажутся солгавшими, а повёрившіе «имъ обманутыми» 2).

«Такъ начались въ древности оракулы (прорицалища) язычни-«ковъ; такъ язычники издревле обмануты демонами. Но обману «положенъ конецъ. Пришелъ Господь, низвергъ демоновъ и ухи-«щренія ихъ. Ничего не знають они сами по себъ, но, какъ та-«ти, сказывають то, что увидять у другихъ. Правильнъе сказать: «они нестолько предсказывають, сколько предъугадываютъ. По этой «причинъ, еслибъ они когда сказали и правду: то и тогда не за-«служиваютъ удивленія. Опытные и искусные врачи, изучивъ ка-«кую либо бользнь во многихъ больныхъ, очень часто предска-

<sup>&</sup>quot;объяснено фактами. Если вто изъ Онванды или изъ города какой либо другой "страны отправится въ путь: то демоны, увидъвъ его идущимъ, могутъ, по причинъ вышеупомянутой быстроты своей, предсказать о пришествіи его. Такимъ "же образомъ предсказывають они о наводненіи Нила, когда увидять, что въ "Есіопіи пошли большіе дожди, отъ которыхъ ръка наполняясь, обыкновенно выдступаєть изъ русла, перебъгають въ Египеть и возвъщають о наступленіи наподненія. Это могли бы легко возвъщать и человъки, еслибъ они были одарены поть природы такою быстротою". Рад. 141.

<sup>1) 2</sup> Царств. XVIII, 24. 2) По иному чтеню: "Демоны, осматривая все съ "величайшимъ тщаніемъ, передають другь другу въсти, быстро перебъгая. Если "случится, что начатое, по мановенію Божію, не будетъ приведено къ кон"цу, то есть, если путешественникъ воротится съ половины дороги, или разне"сены будуть вътромъ дождливыя облака, тогда открывается обманъ виъстъ и
"обманывавшихъ и тъхъ, которые върили имъ". Рад. 141—142.

«зывають о последствіяхь ся; и также кормчіс и земледельцы, «постоянно наблюдающіс за состоянісмъ воздуха, предсказывають «ясную и пасмурную погоду: но приписывають эти предсказанія «отнюдь не Божественному откровенію, а опытности и наглядно«сти. По этой причине никто да не удивляется, если демоны, мо«жеть быть, на основаніи подобной смётливости, скажуть что«либо справедливо; никто да не подчинится вліянію ихъ внима«нісмъ къ нимъ. Какая можеть быть польза для слышащихъ, если
«они за нёсколько дней узнають имёющее случиться? или какая
«нужда знать это, если и удастся узнать справедливо? не доста«вляеть такое знаніе никакого преуспённія въ добродётели, не слу«жить свидётельствомъ святости. Никто изъ насъ не призывается
«къ суду за невнаніе будущаго; никто изъ получившихъ это зна«ніе не признается блаженнымъ, каждый дасть отвёть на судё въ
«томъ, сохраниль ли онъ вёру, исполняль ли въ точности заповёди».

«Не для того подъемлемъ мы многіе труды, не для того про«водимъ жизнь въ подвигахъ, чтобъ предъузнавать будущее, не
«чтобъ благоугодить Богу добродътелями. Должно прилежать мо«литвъ не для того, чтобъ получить предвъдъніе будущаго; не въ
«этомъ заключается награда подвижничества: намъ должно просить
«Господа, чтобъ Онъ помогъ намъ одержать побъду надъ діаволомъ.
«Если же мы желаемъ непремънно стяжать предъувъдъніе буду«щаго: то стяжемъ для этого чистоту ума. Имъю убъжденіе, что
«душа, очистившись и возшедши въ состояніе естественное 1), со«дълывается прозорливою, и, дъйствіемъ Божественнаго открове«пія, можетъ видъть дальше и болъе сокровенное, нежели сколь«ко видитъ діаволъ. Таковъ былъ умъ Елисея, который видълъ
«поступки Гіезія 2), совершенные въ далекъ, также видълъ небес«ное воннство, посланное въ защиту ему 3) (Елисею).

«И такъ, если демоны придутъ къ вамъ ночью, и начнутъ «говорить о будущемъ, повъдая о себъ мы — сиселы: то не върьте «имъ. Они лгутъ. Если они будутъ восхвалять ваше жительство, «и васъ называть блаженными: то не слушайте ихъ, не обра-«щайте вниманія, даже не глядите на нихъ; но немедленно зна-

<sup>1)</sup> Состояніемъ естественнымъ Отцы называють то состояніе, въ которомъ чедов'єки сотворены; состояніе паденія они называють нижеестественнымъ. 2) 4 Царств. V, 26. 3) 4 Царств. VI, 17.

«менайте себя и жилище ваше крестнымъ знаменіемъ, обращай-«тесь въ молитев, и — увидите — они исчезнуть. Они робки, и «презвычайно боятся знаменія престнаго: потому что Спаситель «врестомъ лишилъ ихъ силы, и предалъ на позоръ. Если они бу-«дуть дъйствовать настойчиво и безстыдно, скача и намъняя об-«разы гнусныхъ личинъ своихъ, -- не испугайтесь, не придите въ «ужасъ, не ввърьтесь имъ, какъ бы благимъ. Очень скоро мож-«но отличить, благодатію Божією, присутствіе благихь духовь оть «присутствія заыхъ. Явленіе святыхъ духовъ не производить сму-«щенія въ душь. Не возопиеть бо святый Ангель, ниже осла-«бить, ниже услышится вню глась вго 1): онъ столько прія-«тенъ, столько благъ, что отъ зрвнія его является въ душв ве-«селіе, радость, восторгь 2). Это отъ того, что святымъ Ангеламъ «соприсутствуеть Господь, Который-наша радость, и сила Бога «Отца. Помышленія души пребывають въ спокойствін, чуждыми «смущенія; объемлеть ее желаніе Божественныхъ, будущихъ благь; «она желала бы навсегда пребыть въ нихъ, и отъити отсюда съ «святыми Ангелами. Если же кто, какъ человъкъ, устращится «явленія благих» Ангелов»: то они немедленно отъемлють страх» «этоть своею благостію. Такъ поступиль Гавріиль относительно «Захарія 3); такъ поступиль Ангель, явившійся женамь въ гро-«бъ Господа 4), и тотъ, который сказаль пастырямъ, упоминае-«мымъ въ Евангелін: не бойтеся 3). Страхъ въ видъвшихъ ро-«дится не отъ возмущенія души, но отъ присутствія и созерца-«нія превосходнаго достоинства существъ. Таковы признаки ви-«двнія святыхъ Ангеловъ».

«Напротивъ того нашествіе и привидъніе злыхъ духовъ со-«провождается шумомъ, стукотнею, звуками и крикомъ, подобно «тому безпорядку, который производятъ неблаговоспитанные юноши «и разбойники. Отъ присутствія ихъ является въ душъ страхъ, «въ мысляхъ смущеніе и недоумъніе, тоска, отвращеніе отъ по-«двига, лъность, уныніе, воспоминаніе о родственникахъ, боязнь

¹) Исаін XLII, 2. ²) По иному чтенію: "Видъ святыхъ Ангеловъ—пріятный "и спокойный: они не спорять между собою, не кричать,—столько тихи, что не "слышится голосъ ихъ. Являясь съ благостію и тихостію, поливають въ душу ра"дость, наслажденіе, извъщеніе". Рад. 142. ²) Луки I, 13. ¹) Мате. XXVIII, 5.
5) Луки II, 10.

«смерти, потомъ гръховныя вождельнія, охлажденіе ревности къ «добродьтелямъ, нравственное разстройство. И такъ, если вы уви«дите кого-либо явившагося, и васъ обыметь страхъ, но страхъ
«этоть немедленно отъимется, и его заступять неизреченная ра«дость, веселіе, извъщеніе, обновленіе души, миръ помысловъ и 
«прочее вышеупомянутое, кръпость души и любовь къ Богу; то 
«будьте спокойны и молитесь; радость и такое состояніе души слу«жать признакомъ присутствія святыхъ духовъ. Такъ Авраамъ, 
«увидъвь Господа, возрадовался 1); такъ Іоаннъ, езыгрался от 
«радостии 2), когда Богоматерь Марія произнесла привътствіе. Если 
«же предстапеть вамъ какое бы то ни было явленіе, сопровожда«емое шумомъ, стукотнею и обстановкою по обычаю міра, съ устра«шеніемъ смертію и при вышенсчисленныхъ признакахъ, —знайте, 
«что пришли духи лукавые».

«И следующее да служить для вась знаменіемь ихъ. Если «страхъ не будеть отступать отъ души: то это -- признакъ при-«сутствія враговъ. Демоны никавъ не отъемають страха, вакъ отъ-«яли страхъ великій Архангелъ Гаврінлъ, явившись Маріи и За-«харін, и Ангель, явившійся женамь въ гробь Господа. Напротивь «того демоны, увидъвъ, что человъкъ испугался ихъ, усиливаютъ «привиденіе, чтобъ поразить большимъ испугомъ, и наругаться, «извлекши поклоненіе себъ. Приступивъ, они говорять испуган-«нымъ: Простритесь, и воздайте поклонение. Такинъ образомъ «они обманули язычниковъ, и признаны ими за боговъ. Господь «не попускаеть намъ быть обманутыми демонами. Когда діаволь «приступиль къ Господу съ подобными привиденіями: то Господь «запретыв ему следующими словами: иди за Много сатано, пи-«сано бо есть: Господу Богу твоему поклонишися, и Тому «единому послужиши в). Посему мы должны болье и болье пре-«зирать этого лукаваго, принимающаго на себя разные виды. Ска-«занное діаволу Господомъ, сказано ради насъ, чтобъ демоны, «слыша отъ насъ эти слова, сокрушались силою Господа, Кото-«рый запретиль имъ этими словами».

«Не должно тщеславиться благодатною силою изгнанія бъсовъ; «не должно превозноситься благодатнымъ даромъ исцъленія больз-

<sup>1)</sup> Іоан. VIII, 56. 2) Лук. I, 41. 3) Мато. IV, 10; Второзан. XIII, 4.

«ней. Не заслуживаеть удивленія тоть, вто изгоняеть бісовь, «ни презрънія тоть, кто не изгоняеть. Желающій правильно раз-«суждать о иновъ, да изслъдуеть образъ полвига его. Соверше-«ніе знаменій есть діло Спасителя, а не наше: почему Онъ и «сказалъ ученикамъ Своимъ: О семь не радуйтеся, яко дуси «вамъ повинуются, радуйтеся же яко имена ваша написана «суть на небеспах» 1). То, что имена наши написаны на небе-«СВХЪ, СЛУЖИТЪ СВИДВТЕЛЬСТВОМЪ НАШЕЙ ДООРОДВТЕЛИ И ООГОУГОДНОЙ «жизни, а сила изгнанія б'ёсовъ есть даръ Спасителя. По этой «причинъ славившимся чудотвореніемъ, а не добродътелію, и гово-«рившинъ: Господи, Господи/ не въ Твое ли имя пророчество-«вихома, и Твоима именема бысы изгонихома, и Твоима име-«немъ силы многи сотворихомъ? отвъчаль: Аминь глаголю вамъ: «не въмз васз 2). Не въдаеть Господь путей, которыми идуть «нечестивые. Должно непрестанно молиться, какъ я уже сказаль, «о полученін дара разсужденія духовь, чтобь не ввъряться вся-«кому духу 3), какъ научаетъ насъ Нисаніе».

«Теперь хотвль было я замолчать, и уже болве не продол-«жать бесёды; но, чтобъ вы не подумали, что сказанное мною «сказано на-обумъ, и увършись, что я повъдаль изъ знанія, «пріобрътеннаго опытами, содълываюсь, какъ бы несмысленнымо 4), «продолжая слово. Господь, слышащій произносимое мною, знаеть «чистоту сердечнаго намъренія моего, что я не ради себя, а ради «любви вашей и ващего назиданія, начинаю пов'яданіе о изв'я-«стных» миж по опыту демонских» кознодействіях». Сколько разъ «демоны называли меня блаженным», а я проклиналь ихъ во имя «Господа! Сколько разъ они предвозвъщали миъ прибыль воды въ «ръкъ, а я отвъчаль имъ: какое камъ дъло до этого? Однажды «они приступили во мив грозно, въ подобін воиновъ, вооружен-«ныхъ разнымъ оружіемъ, намъреваясь изрубить меня. Въ дру-«гой разъ они, принявъ видъ лошадей, звърей и зиъй, наполнили «домъ мой. Тогда я повторяль изречение Псалма: Сіи на колес-«ницъхъ и сіи на конъхъ: мы же во имя Господа Бога на-«шего призовем» 3). Въ то время, какъ я молился такимъ обра-«зомъ, Господь прогналь ихъ. Однажды, въ ночное время, они

¹) Лук. X, 20. ³) Мате. VII, 22, 23. ³) 1 Іоан. IV, 1. ¹) 2 Кор. XII, 11. ³) Псал. IXX, 8.

«пришли ко мив, произведя привидвніе свёта и говоря: Антоній! «мы пришли въ тебв, и принесли свёть; я, закрывь, глаза, на«чаль молиться, и немедленно угась свёть нечестивыхь. Чрезь 
«нёсколько мёсяцевь они пришли, воспёвая псалмы и произнося 
«изреченія изъ Священнаго Писанія; азъ же яко глухв не слы«шахв 1). Случилось, что они поколебали мое жилище; я, не 
«смутившись, пребываль въ молитев. Послё этого они опять при«ходили, съ стукотнею, свистомъ и плясаніемъ; но увидя, что я 
«молюсь, и, лежа, совершаю умомъ псалмопёніе, они тотчасъ на«чали плакать п рыдать, какъ лишившіеся силь, а я возсылаль 
«славословіе Господу, обуздавшему и извратившему ихъ дерзость 
«и свирёнство».

«Однажды демонъ явился мнъ въ привидъніи необыкновенной «величны и осмъдился сказать: Я-Божія сила, я-Божіе про-«видъніе: могу даровать тебъ благо; чего ты хочешь? Но я, при-«звавъ имя Христа, дунулъ на него, и покусился подвергнуть его «нобоямъ; на самомъ дълъ представилось мнъ, что я подвергь «его побоямъ <sup>2</sup>)! тотчасъ этотъ великанъ, со всвии его демонами, «исчезъ. — Однажды, въ то время, какъ я постился, діаволъ при-«шель ко мив, принявь на себя образь монаха; онь какь бы дер-«жаль вь рукахь хлюбы, и сдылаль инь следующее предложение: «Прекрати великое пощеніе твое, и вкуси пищи: потому что ты-«человъть, и подвергаещься опасности впасть въ бользиь. По-«нявъ лукавство его, я всталъ на молитву: не вынесши этого, «онъ исчезъ, и въ подобін дыма проникъ сквозь дверь. Сколько «разъ діаволъ представляль мий въ пустыни привидиніе золота «СЪ ТЪМЪ, ЧТООЪ Я ХОТЯ ПРИКОСНУЛСЯ КЪ НОМУ, ИЛИ ПОГЛЯДЪЛЪ НА «него! Но я прибъгаль въ оружію псалмопънія, и привидъніе про-«падало. Многократно они жестоко били меня и покрываль ранами; «но я восклицаль: Ничто не отлучить меня оть любви Христо-«вой 3). Тогда они кидались другь на друга, и поражали другь «друга. Но я укрощаль и прогоняль ихъ: совершаль это Господь, «сказавшій: Видпах сатану яко молнію ст небесе спадша 4).

¹) Псал. XXXVII, 14. ³) Человъть, при видъніи духовъ — такъ бакъ это состояніе находится внѣ обычнаго порядка—не можеть тотчась дать себѣ върнаго отчета, совершается ли видимое имъ на самомъ дълѣ, или это—только видъне. Дѣян. XII, 9. ³) Рим. VIII, 35. 4) Лук. X, 18.

«Чада мои! помня изреченіе Апостола, преобразива стя на себъ 1), «чтобъ вы научились не упадать духомъ, протекая поприще по-«движничества, и не устрашиться привидъній діавола и его де-«моновъ».

«Повъдаль я это, какъ несмысленный, выслушайте же и слъ-«дующее, чтобъ проводить вамъ жительство безъ страха и пре-«ткновенія. Въруйте моему нелживому сказанію. Однажды кто-то «постучался въ дверь моего уединеннаго жилища. Я вышель: предо «мною стояль исполинь высочайщаго роста. Я спросиль его: кто-«ты? Я-сатана, отвъчаль онъ. Опять спросиль я: для чего при-«шелъ ты сюда? Онъ отвъчалъ: Напрасно обвиняють меня монахи «и всъ христіане! напрасно не престають ни на часъ провлинать «меня? И сказаль ему: они делають это потому, что ты пресле-«дуещь ихъ, и не даешь имъ спокойствія.-- Не я, возразиль онъ «на это, но они сами смущають себя, а я окончательно потеряль «всю силу. Неужели они не читають: Врагу оскудника оружія «въ конецъ, и грады разрушиль еси 2). Въ моемъ владънін не «осталось никакого мъста, ни страны, ни города. Повсюду при-«нято христіанство, а нынё и пустыни наполнились монахами. «Пусть они наблюдають за собою, и не обвиняють меня напрасно. «Тогда, удивившись благодати Господа, я сказаль демону: Ты-«ложь, всегла пребываещь ложью, и никогла не говоришь правды. «Но нынъ невольно сказаль ты правду: потому что Христосъ при-«шествіемъ Своимъ разслабиль тебя, низвергь и обиажиль. Де-«монъ, услышавъ имя Спасителя, и не терпя огня, исходящаго «изъ этого имени, исчезъ».

«Если самъ діаволъ сознается, что онъ не имъетъ никакой «силы; то, всеконечно, достоинъ презрънія нашего онъ, достойны «презрънія и демоны его. Врагъ со псами своими прибъгаетъ къ «кознодъйству, а мы, зная немощь его, должны презирать его. «Не будемъ утруждать ума пашего размышленіемъ, не будемъ «разсматривать причинъ къ испугу, не попустимъ себъ усвоить «помысловъ боязни, говоря: Какъ бы демонъ, напавши на меня, «не ниспровергь! какъ бы онъ меня не поднялъ, и потомъ не «ударилъ о землю! или какъ бы внезапнымъ нападеніемъ не пе-

<sup>1) 1</sup> Kop. IV, 6. 2) IIcal. IX, 7

«репугалъ меня! Никакъ не попустимъ себъ такихъ помысловъ; «не нопустивь себь тоски, вакь бы долженствующие погибнуть. «Напротивъ того, будемъ болье и болье утверждаться върою, ис-«полняясь радости, какъ долженствующіе наследовать спасеніе, «содержа въ памяти, что съ нами Господь, обратившій въ бътство «и сокрушившій демоновъ. Также будемъ номышлять и непрестанно «памятствовать, что, доколё Господь находится съ нами, дотолё вра-«ги не могуть причинить намъ нивакого зда. Когда они придуть въ «намъ: то поступають относительно насъ соответственно тому, «какими найдуть нась, и принороваяють свои привиденія къ по-«иышленіямъ, которыми тогда мы будемъ объяты. Если они най-«дуть нась въ страхв и смущеніи: то вторгаются въ это состо-«яніе паше, подобно ворамъ, нашедшимъ какое либо мъсто, ни-«къмъ неохраняемое. Что помышляемъ мы сами: то они стара-«ются представить въ нреувеличенномъ видъ. Если они увидять, «что мы испугались и вострепетали: то они соотвётственно на-«шему состоянію испуга представляють привиденія и страхованія, «и несчастная душа подвергается наказанію на самомъ дёлё за «свое внутреннее состояніе. Если же они пайдуть насъ радую-«щимися о Господъ, размышляющими о будущихъблагахъ, утвер-«жденными въ мысли, что все — въ десницъ Божіей, что де-«моны вполнъ пемощны по отношенію къ христіанамъ, что они «ни въ чемъ не имъютъ ни мальйшей власти; если, говорю, они «пайдуть душу огражденною такимъ оружіемъ, то со стыдомъ «отступають оть нея. Врагь нашель такъ вооруженнымъ Іова, и «отступны» отъ него; Іуду же онъ нашель безъ этого оружія, и «увлекъ въ порабощение себъ. Если хотимъ презирать врага: то «да пребываемъ тщательно въ Божественныхъ помышленіяхъ. да «пребываеть душа постоянно въ радости, производимой надеждою чна Бога. Тогда будемъ вивнять позорищныя представленія демо-«новъ за дымъ; будемъ видъть, что они болъе бъжать отъ насъ, «нежели преследують нась: потому что, какь я выше сказаль, «они-- чрезвычайно трусливы; ихъ постоянно содержить въ тре-«петь ожидаемый ими, приготовленный для нихъ огнь геенны».

«И следующее нужно знать вамъ для вашей безопасности. «Когда представится какое либо виденіе, не допусти себе испуга, «но каково бы то ни было это виденіе, мужественно спроси его

«во первыхъ: Кто ты, и откуда? Если то будеть явление свя-«тыхъ: то они успокоять тебя, и страхъ твой обратять въ ра-«дость. Если же явление—діавольское, то оно, встрітивь въ душів «твердость, немедленно придеть въ колебаніе: потому что вопросъ «кто ты и откуда? служить признакомъ неустращимой души. Сдів-«лавъ такой вопросъ, Імсусъ Навинъ удостовірился въ истинів 1), «а оть Даніила не скрылся врагь» 1).

Тъ изъ подвижниковъ, которые не стяжали дара разсужденія духова, не осмотрели въ себе своего паденія, не поняли, что Христосъ для христіаннна-все, что должно отвергнуть самое добро надшаго естества и отречься души своей, которые по этой причинъ способны въ самомнънио въ большей или меньшей степени, — подверглись великимъ бъдствіямъ и самой погибели отъ чувственнаго явленія духовъ, последовавшаго по поводу изнуренія плоти твлесными подвигами и вкравшагося въ душу самомивнія. Когда духи пленять или уловять человека въ тайне сердца и ума его: тогда они удобно дъйствують спаружи 2). Человъкъ ввъряется яжи, думая, что онъ довъряеть чистыйшей истинъ. Преподобный Исаакъ Сирскій повіствуєть: «Нівкто Асинась, уроже-«нецъ города Едеса, сочинитель многихъ трилогій, которыя поются «и донынъ, проводилъ высокое (повидимому) жительство. Онъ без-«разсудно наложиль на себя труднъйшіе подвиги съ (тайною) мы-«слію получить изв'ястность. Его прельстиль діаволь: онъ вывель «его изъ веллін, поставиль на вершинъ горы, именуемой Сторій, «и, предварительно получивъ его согласіе, показаль ему образъ «колесницы и коней, причемъ сказалъ: Богъ послалъ меня взять «тебя въ рай, какъ Илію. Асинасъ вдался въ обольщеніе по мла-«денцеумію своему, и взошень на колесницу: тогда разрушилась «ВСЯ ЭТА МОЧТА, ОНЪ НИВРИНУЛСЯ СЪ бОЛЬШОЙ ВЫСОТЫ, УПАЛЪ НА «Землю, и умеръ смертію достойною плача и вмёстё смёха 3)». Очевидно: Асинасъ погибъ по недостатку духовиаго знанія о пад-

<sup>1)</sup> Інсус. Навин. V, 13. 2) Данінлъ X, 20. 3) Иное чтеніе, мѣстами вписанное здѣсь въ выноскахъ, есть переводъ греческаго текста на латинскомъ Евагріемъ. Этимъ чтеніемъ пользовался святый Димитрій Ростовскій, составляя жизнеописаніе преподобнаго Антонія Великаго. Евагрій сознается въ недостаточной точности своего перевода: но переводъ этотъ, будучи сдѣланъ инокомъ, имѣвшимъ опытное знаніе отшельнической жизни, имѣетъ свою цѣну. 3) Достопамятныя сказанія, изреченія пр. Пимена Великаго, гл. 90. 4) Слово 55.

шихъ духахъ, о таинствъ искупленія человъчества Богочеловъкомъ. При этомъ познаніи не имбетъ міста въ человікі самомивніе. на которомъ были основаны казнь и обольщение. Страшному бъдствію и по той же причинъ подверглись два кісво-печерскіе затворника, святые Исаакій и Никита: первому явился демонъ въ видъ Христа, второму-въ видъ Ангела 1). Вполит справедливы слова святаго Апостова Петра: супостата ваша діавола, яко лева рыкая, ходить искій кого поілотити 2). Пожираеть онь немошныхъ и мааденцевъ по духовному разуму; не стыдится нападать и на великихъ угодниковъ Божінхъ, надъясь и ихъ обмануть и низложить въ минуты душевнаго дреманія или недостаточнаго бодрствованія надъ собою. Средство, которое діаволь употребиль столь удачно противъ Асинаса, онъ хотвлъ употребить для сокрушенія преподобнаго Симеона Столиника. У Асинаса онъ извлекъ предварительно согласіе; Столиника онъ хотвль уловить внезапностію,погубить, отнявъ и время и возможность къ разсмотрению приготовленнаго обмана. Онъ преобразился въ свътлаго Ангела, - предсталь съ колесницею и конями огненными Симеону, стоявшему на возвышенномъ столив. «Услышь, Симеонъ! сказалъ онъ. Богъ «неба и земли послаль меня къ тебъ, какъ видишь, съ колесни-«цею и конями, чтобъ взять тебя на небо, какъ Илію: ты до-«стоинъ такой чести за святость житія твоего. Уже насталь часъ «твой, въ который ты долженъ пожать плоды трудовъ твоихъ, в «принять вънецъ доброты отъ руки Господа. Иди не медля, рабъ «Господа, да видишь Творца твоего, да повлонишься Творцу тво-«ему, создавшему тебя по образу Своему. Да узрять тебя ангелы «и архангелы, пророки, апостолы, мученики, желающіе тебя ви-«дъть». Когда искуситель говориль это и этому подобное-бъсы многоглаголивы и велеречивы-преподобный не поняль, что имжеть дъло съ обольстителемъ. Въ характеръ Святаго была особенная простота и навлонность къ безпрекословному повиновенію, какъ это легко можно усмотръть при внимательномъ чтеніи его жизнеописанія. Симеонъ сказаль въ отвёть, обратясь въ Богу: «Го-«споди! меня ли гръшнаго Ты хочешь взять на небо?» Съ этими словами онъ поднялъ ногу, чтобъ вступить въ колесницу, а ру-

<sup>1)</sup> Четын-Минеи, житіе преп. Исаакія 14 февраля, житіе пр. Никиты 31 января.
2) 1 Петр. V, 8.

кою сотвориль на себъ крестное знаменіе, отъ котораго діаволь, и колесница съ конями мгновенно исчезли 1). Само собою разумъется, что, по причинъ отого искущенія, Симеонъ еще болье погрузился въ смиреніе, еще болье убоялся самомнънія, которое, таясь въ самой малой степени, едва не погубило его. Если святые находились въ такой опасности быть обманутыми лукавыми духами: то для насъ ота опасность еще страшнье. Если святые не всегда узнавали демоновъ, являвшихся имъ въ видъ святыхъ и Самого Христа: то какъ возможно намъ думать о себъ, что мы безощибочно узнаемъ ихъ? Одно средство спасенія отъ духовъ заключается въ томъ, чтобъ ръшительно отказываться отъ видънія ихъ и отъ общенія съ ними, признавая себя къ такимъ видънію и общенію неспособными.

Святые наставники христіанскаго подвижничества, просвещенные и наученные Святымъ Духомъ, постигая благодътельную и богомудрую причину, по которой души человъческія во время пребыванія своего на земя прикрыты тылами, какь завъсами и покровами, заповъдують благочестивымъ подвижникамъ не ввъряться никакому образу или видънію, если они внезапно представятся, не входить съ ними въ беседу, не обращать на нихъ вниманія. Они заповъдують при такихъ явленіяхъ ограждать себя знаменіемъ креста, закрывать глаза и, въ решительномъ сознании своего недостоинства и неспособности въ виденію святыхъ духовъ, молить Бога, чтобъ Онъ покрыль насъ отъ всёхъ козней и обольщеній, злохитро разставляемыхъ человъвамъ духами злобы, зараженными неиспъльною ненавистію и завистію къ человъкамъ. Падшіе духи такъ ненавидять родъ человъческій, что, еслибъ имъ было попущено невидимо удерживающею ихъ десницею Божіею, то они истребили бы насъ мгновенно 3). Учение о вышесказанной осторожности и о спасительной недовърчивости въ явленіямъ духовъ принято всею Церковію: оно есть одно изъ ся нравственныхъ преданій, которое чада ся должны хранить тщательно и неупустительно. Святые Ксанфопулы говорять: «Никогда не прими, еслибъ ты «увидъль что либо чувственно или умомъ внутри или внъ тебя, «хотя бы то быль видь какъ бы Христа, или Ангела, или какого

<sup>1)</sup> Четын-Минен 1 сентября. 2) Пр. Макарія Великаго беседа 26, гл. 3.

«Святаго, или мечтаніе свъта; но пребывай не въруя этому и не-«годуя объ этомъ 1)». Въ Прологъ читаемъ о семъ слъдующее на-«ставленіе: «Нівкоторому монаху явился діаволь, преобразившись «въ свътлаго Ангела, и сказалъ ему: Я-Гавріилъ; посланъ Бо-«гомъ въ тебъ». Монахъ отвъчалъ: «Смотри: не въ другому ли «кому ты посланъ: потому что, я, живя во грахахъ, недостоинъ «вилъть Ангела». Посрамленный этимъ отвътомъ, демонъ тотчасъ «исчезъ. По этой причинъ и говорять старцы: если и въ самомъ «дълъ явится кому Ангелъ, не прими его, но смирись, говоря: я, «живя во гръхахъ, недостоинъ видъть Ангела. Нъкоторый ста-«рецъ говорилъ о себъ: Пребывая и подвизалсь въ келліи моей, «я видълъ бъсовъ наяву, но не обращаль на нихъ никаго вни-«манія. Діаволь, видя, что онъ побъждень, пришель однажды въ «старцу (преобразившись и въ великомъ свътъ), говоря: я-Хри-«стосъ. Старецъ, увидъвъ его, зажалъ глаза и сказалъ: я недо-«стоинъ видёть Христа, Который Самъ сказаль: мнози пріидуть «во имя Мое, глаголюще, азъ есмь Христосъ: и многи прель-«стят» 2). Діаволь, услышавь это, исчезь; старець же просла-«виль Бога. Сказали старцы: никакь не желай видъть чувственно «Христа или Ангела, чтобъ тебъ окончательно не сойти съ ума, «принявъ волка вмёсто пастыря и воздавъ поклонение врагамъ тво-«имъ, бъсамъ 3). Начало обольщенія ума-тщеславіе: увлекаемый «имъ подвижникъ покущается образами и подобіями представить «себъ Божество. И это тебъ должно знать, что иногда бъсы раз-«дъляются на части: сперва одни приходять въ своемъ видъ, по-«томъ другіе — въ видъ Ангеловъ, какъ бы въ помощь тебъ 4)». Пр. Григорій Синанть въ наставленіяхъ своихъ безмолвнику говорить: «Хочу, чтобъ ты имъль точное понятіе о прелести, чтобъ «тебъ охраниться отъ нея, чтобъ ты, въ невъдъніи, устремив-«шись (ко лжи, прикрытой личиною добра), не получиль вели-«чайшаго вреда, и не погубиль души твоей. Самовластіе человъка «(свободная воля) удобно преклоняется къ общенію съ сопротив-«ными (съ падшими духами), особливо самовластіе неимъющихъ «духовнаго знанія (разума), какъ находящихся нодъ постояннымъ

<sup>1)</sup> Гл. 73 Доброт., ч. 2. 2) Мате. XXIV, 4. 3) Такое повлоненіе воздаль діаволу, явившемуся въ видѣ Христа, Пр. Исаакій Печерскій, и страшно пострадаль. 4) Апрѣля въ 22 день.

«вліянісмъ ихъ (духовъ). Бесы близки къ новоначальнымъ и са-«мочиннымъ, окружають ихъ, распростирая съти помысловъ, рвы «паденій и мечтаній пагубу: ибо градъ ихъ (умъ и сердце ново-«начальных» и самочинных») находится въ обладаніи варваровъ. «И не должно удивляться, если кто прельстился, или сощель съ «ума, приняль или принимаеть прелесть, или видить что про-«тивное истинъ, или говорить ненодобающее отъ неопытности и «неразумія. Не удивительно, если кто новоначальный обмануть «обольщеніем» и по многих трудах»: нбо это случилось со мно-«гими древними и нынъшними подвижниками... Ты никакъ не «прими, если увидишь что чувственно или умомъ, вит или вну-«три себя, будетъ ли то образъ Христа или Ангела, или какого «Святаго, или если возмечтается и изобразится воображеніемъ въ «умѣ свѣть: ибо и самому уму свойственна по естеству мечта-«тельность, и онъ удобно составляеть образы, какіе желаеть, что «обычно невнимающимъ себъ строго, и чъмъ они наносять вредъ «самимъ себъ... Часто попущенное Богомъ для доставленія вънца «многихъ повредило: ибо Богу благоугодно, чтобъ самовластіе наше «было испытано, куда оно превлонится. Если кто будеть прини-«мать, безъ вопрошенія знающихъ, то, что онъ увидить умомъ «или чувственно; тотъ удобно прельщается, или склоненъ въ пре-«лести, какъ легковърный... Не малаго труда потребно, чтобъ до-«СТИГНУТЬ ТОЧНО ИОТИНЫ И СОДЕЛАТЬСЯ ЧИСТЫМЪ ОТЪ ВСЕГО, ПРО-«тивнаго благодати: ибо діаволь обыкновенно показываеть прелесть «свою новоначальнымъ во образъ истины, преобразуя свои злохи-«трости какъ бы въ нёчто духовное. Почему, желающій достиг-«нуть чистой молитвы въ безмолвін, долженъ шествовать во мно-«гомъ трепетв и плачв, всегда плавать о своихъ грвхахъ, печа-«мясь и боясь, чтобъ ему не отпасть отъ Бога, не подвергнуться «отлученію въ этомъ или будущемъ въкъ. Діаволъ, когда увидить «кого живущаго плачевно, не пребываеть тамъ, боясь смиренія, «доставляемаго плачемъ. Если же вто, водясь самомивніемъ, ме-«ЧТАСТЪ ДОСТИГНУТЬ ВЪ НВЧТО ВЫСОКОС, И СТЯЖАЛЪ РОВНОСТЬ, ИСХО-«дящую оть сатаны, а не истинную: того сатана удобно опуты-«ваетъ своими сътями, какъ своего слугу. По этой причинъ ве-«ликое оружіе-совокуплять съ молитвою и плачъ... Жительствую-«щіе же дерзостно и водящіеся своими разумініями, удобно по-

«вреждаются... Человъкъ нуждается во многомъ разсуждения (т. е. «Въ духовномъ разумъ), чтобъ стяжать различее побра отъ зла. «Не вдавайся скоро и дегкомысленно явленіямъ, но, пребывая тя-«жекъ, удерживай доброе по многомъ иснытаніи, а лукавое отвер-«гай: ибо ты обязанъ испытывать и разсуждать, и тогда уже въ-«ровать (тому, что окажется достойнымъ въры). Знай, что пъй-«ствія благодати явственны. Ихъ подать діаволь, хотя и преобра-«зуется, не можеть; не можеть подать ни протости, ни тихости, «ни смиренія, ни ненавиденія міра, не утоляєть сластей и стра-«стей, что все-действіе благодати. Действіе же, истекающее отъ «діавола, есть дменіе, высокомудріе, страхованіе и всё виды зло-«бы. Оть двиствія (произведеннаго на душу твою) можешь по-«знать возсіявшій свёть въ душё твоей, отъ Бога ли онъ, или отъ «сатаны» 1). Вообще и помыслы, и сердечныя ощущенія, и чувственныя явленія бъсовскія познаются по плодамъ ихъ, по производимому ими дъйствію въ душъ, какъ и Спаситель сказаль: Отв плодо ихо познаете ихо 2). Смущеніе, недоумъніе суть върные признаки помысловъ, ощущеній и явленій бъсовскихъ. Но и по этимъ признакамъ можетъ познать искусителя только обучившій въ теченін долгаго времени чувства своего духа къ различенію добра отъ зла 3) Преподобнаго Елеазара Анзорскаго посътилъ однажды святый Апостоль Павель и сообщиль ему нъкоторое таинственное ученіе. На другой день предстало преподобному точно такое же явленіе. «Я плюнуль ему въ лице» — пишеть Елеазаръ въ своихъ запискахъ---«и сказалъ ему: поди прочь, обольститель, съ «обольшеніями твоими! потому что я ощутиль его сердцемъ мо-«имъ» 4). Воть образець двиствія чувствь, обученныхь различенію добра и зда! Точно также обличиль преподобный Пахомій Великій діавола, представшаго ему въ образъ Христа <sup>5</sup>). Но для неопытныхъ и новоначальныхъ единственное средство въ избъжанію обмана, поврежденія и погибели заключается въ рашительномъ отреченіи оть всякаго видёнія, по совершенной неспособности къ правильному сужденію о немъ.

Какая причина ужаснаго лицемърства духовъ, лицемърства ужас-

Digitized & Google

<sup>1)</sup> Последняя изъ главъ зело полезныхъ пр. Григорія Синанта. Доброт., ч. 1.
2) Мате. VII, 16, 20.
3) Евр. V, 14.
4) Рукопись.
5) Четьи-Минен, житіе Пр. Пахомія Великаго, мая въ 15 день.
Соч. еп. Игнатія Брянчаннова. Т. III.

наго и по началу своему и по последствіямь? Причина-очевидна. Всего ясиће можемъ разсмотръть ее въ самихъ себъ: потому что человъкъ участвуетъ въ паденіи отверженныхъ ангеловъ, и если последуеть заымъ внушеніямь, приносимымь ими вознивающимъ изъ падшаго естества, то дълается подобнымъ демону. Въ числь свойствъ нашего паленія мы замьчаемъ сопутствующее всьмъ беззаконіямъ человъческимъ желаніе скрыть преступленіе и оправдать себя. Такъ поступили Адамъ и Ева по нарушеніи заповъди Божіей 1): такъ поступиль первенецъ ихъ Каннъ по убіеніи брата своего, Авеля 2). Чёмъ нальше человёкъ отъ исправленія и добродътели, тъмъ сильнъе и утончениъе въ немъ стремленіе прикрывать себя лицемърствомъ. Намъренные, отчаянные злодъи обывновенно бывають вивств и безсовъстивищими лицемврами. Заврытые личиною лицемфрія, заврытые личиною добродьтели и святости, они приготовляють и совершають величайшія злоденнія. Чъмъ искуснъе сочинена личина, тъмъ удачнъе выполняется злодъяніе. Личиною лицемърства прикрываются и палшіе ангелы. Ониотчаянные, постоянные, неисправимые здодъи-здодъйствують, наиболъе принимая виль святыхъ ангеловъ, пророковъ, мучениковъ, апостоловь, Самого Христа. Они стараются сообразоваться съ обстоятельствами, съ образомъ мыслей человъка, съ наклонностями, съ впечатленіями, имъ полученными. Некоторымь подвижникамь они представляють груды золота и серебра, также и прочіе предметы роскоши и земнаго великольнія, съ цьлію найти отголосовъ мечтв въ душевной страсти корыстолюбія и любоимвнія, если она тантся въ душъ; другимъ подвижникамъ съ подобною же цълію представляють транезы съ обильными яствами и питіями; инымъ обширныя залы, оглашаемыя музыкою, съ толпами играющихъ и танцующихь; инымь являются въ виде женщинь, возбуждающихь вожделъние и собственною красотою и искусственными украшениями. Когда падшіе ангелы захотять низложить кого-либо страхомъ: тогда являются въ видъ звърей, въ видъ палачей, въ видъ тюремной и градской стражи, въ видъ воиновъ съ сверкающимъ оружіемъ, съ пылающими факслами, - преимущественно же въ видъ лицъ, которыя когда-либо возбуждали въ подвижникъ страхъ. Иныхъ

<sup>1)</sup> But. III. 2) But. IV.

они старались обольстить пъніемъ, будто бы ангельскимъ, -- гармоническою музыкою, булто бы небесною. Иныхъ покущались ввести въ заблуждение гласами и порицаниями, какъ бы божественными. Инымъ они являлись въ видъ отсутствующихъ родственниковъ и знакомыхъ; инымъ являлись въ какомъ либо видъ, свойственномъ человъкамъ, уговаривая видящихъ, чтобъ они не сомивались въ нихъ, не подумали, что они-отверженные духи, стараясь увбрить, что они человъческія души, которыхъ участь еще не ръшена, и которыя по этой причинъ блуждають по земль, не обратии себа пристанища; при этомъ, они сочиняютъ какую нибудь интересную сказку, способную возбудить любопытство въ легкомысленныхъ и привлечь ихъ довъренность ко лжи, представивъ ее чистъйшею и святою правдою. Послъдній способъ обольщенія особливо употребляется духами въ наше время. Блуждающимъ душамъ довъряють и тъ, которые не върять существованію злыхъ духовъ. Злымъ духамъ это-то и надо: тати и убійцы тогда именно могуть совершать и предпринимать всв злодения, когда те, противъ которыхъ натравлена ихъ злоба, даже не върятъ ихъ существованію «Отвсюду—говорить преподобный Макарій Великій— «вражія козни, обманы и злоковарныя дъйствія весьма осмотри-«тельно примъчати должно. Ибо яко же Духъ Святый чрезъ Павла «вспыт вся бываеть, да вся пріобрящеть 1), тако и лукавый «духъ презъ здобу всемъ вся старается быти, да всехъ низве-«деть въ пагубу» 2).

Человъвъ произвольно отвергь общение съ Богомъ и святыми Ангелами, произвольно вступилъ въ общение съ злыми духами, въ одинъ разрядъ съ ними, въ разрядъ существъ, отверженныхъ Богомъ, враждебныхъ Богу, подчинился злымъ духамъ. Спасение падшему человъву даровано тупе Богомъ; но предоставлено на произволъ принять или отвергнуть это спасение. Ему дана возможность, дана благодатная сила исторгнуться изъ разряда падшихъ духовъ, свергнуть иго ихъ; но предоставлено на произволъ и оставаться въ прежнемъ состоянии общения съ ними, порабощения имъ. Для человъвовъ неизбъжны или плънъ или борьба. Благочестивый подвигъ есть не что иное, какъ дъятельное принятие спасения, какъ

¹) 1 Кор. IX, 22. ³) Слово 7, гл. 7.

явленіе нашего произволенія, показываемое и доказываемое самымъ опытомъ, самою жизнію. Весьма естественно, что падшіе духи стараются удержать насъ въ своемъ плънъ и общеніи, когда мы захотинъ расторгнуть общеніе, освободиться изъ плена; а намъ необходимо доказать наше искреннее жеданіе свергнуть ихъ иго приведеніемъ въ дъйствіе вськъ зависящихъ отъ насъ средствъ къ тому. Вступая подвижничествомъ въ міръ духовъ для пріобретенія свободы, мы встрічаемся, во-первыхь, сь духами падшими. Хотя втайнъ руководить насъ, вспомоществуеть намъ и ноборствуеть за насъ Божественная благодать, данная намъ при святомъ Крещенін, безъ которой борьба съ духами и освобожденіе изъ павна ихъ невозможны; однако сначала мы бываемъ окружены ими, и, находясь, по причинъ паденія, въ общеніи съ ними, должно насильственно для себя и для нихъ исторгнуться изъ этого общенія. По причинъ паленія нашего естества въ насъ перемъщаны добрыя и правильныя помышленія и ощущенія съ помышленіями злыми и ложными. По причина смашенія со вторыми и первыя непотребны. Падшіе духи стараются удержать насъ въ состояніи нашего паденія, въ которомъ мы по необходимости находимся въ порабощени у нихъ, и потому приносять намъ гръховимя помышленія и мечтанія такія, которымъ сочувствуеть и которыми наслаждается наше падшее естество, или такія, въ которыхъ зло, отвергаемое даже надшимъ естествомъ, прикрыто личиною добра и истины. Дъйствуя такимъ образомъ, чрезъ помыслы и мечтанія, духи действують точно также, когда начнуть являться чувственино. Общій порядокъ иноческаго христіанскаго подвижничества состоить въ томъ, что инока, по вступлении его въ подвигь, встръчають и окружають падшіе духи, сперва действують противь него помыслами и мечтаніями, а потомъ и чувственнымъ образомъ. Это ясно видно изъ жизнеописаній Антонія, Макарія, Пахомія Великихъ, Марка Ораческаго, Марін Египетской, Андрея Христа ради юродиваго, Іоанна Многострадальнаго и всъхъ прочихъ святыхъ подвижниковъ. Сперва они должны были бороться съ поиышленіями, мечтаніями и ощущеніями явно гръховными и прикрыто гръховными; уже по прошествін долгаго времени, послъ многихъ и постоянныхъ усилій, ниспосылались ихъ помышленія и ощущенія святыя. Когда они достигли чувственнаго виденія духовъ.

то сперва встрътнаи ихъ полчища ангеловъ отверженныхъ, а потомъ уже, послъ лютой борьбы, приближались къ нимъ и входили въ общение съ ними святые Ангелы, какъ съ отвергшими дъятельно первое общение и дъятельно показавшими способность ко второму общению. Этотъ порядокъ въ подвижничествъ явилъ надъ Собою Господь Іисусъ Христосъ, Спаситель нашъ, воспріявшій вст наши немощи, кромъ гръха: сперва предсталь ему въ пустынъ искуситель діаволь, потомъ, уже по побъжденіи діавола Господомъ, святые Ангелы приступили къ Господу и служожу ему 1), говорить Евангеліе.

Юнымъ иновамъ, нестяжавшимъ достаточнаго познанія духовъ изъ невидимой брани съ ними въ помыслахъ и ощущеніяхъ, опытные наставники монашества воспрещали усиленный подвигь поста, бавнія, затвора, при каковыхъ подвигахъ духи скоро начинають являться чувственно, и удобно могуть обмануть подвижника къ его повреждению и ногибели 2). Къ открытой борьбъ съ бъсами способны весьма немногіе, даже изъ иноковъ, способны изъ нихъ тъ, которые стяжали о духахъ подобное познаніе въ невидимой брани съ ними, обучили сердечныя чувства различенію добра отъ зла при посредствъ духовнаго ощущенія, которыхъ подвигь осънень Божественною благодатію 3). Единственный правильный входъ въ міръ духовъ-христіанское подвижничество. Единственный правильный входъ въ чувственному виденію духовъхристіанское преуспъяніе и совершенство. Вводить въ это видъніе твих, которые должны взойти въ него, Самъ Богь. Вторгающійся въ чувственное видёніе духовъ самопроизвольно, поступаеть неправильно, незаконно, въ противность воль Божіей: невозможно такому избъжать обмана и следующихъ за обманомъ сомообольщенія и поврежденія. Самое нам'йреніе его им'йеть своимъ началомъ обманъ и самообольшение.

## 2) О ДУХОВНОМЪ ВИДЪНІИ ДУХОВЪ.

Гораздо мепъе стъснительна для человъка ограниченность его чувственнаго видънія, слъпота по отношенію къ первобытному зръ-

<sup>1)</sup> Мате. IV, 11. 2) Лъствица Слово 27, пр. Нила Сорскаго Слово 11, Прологъ января въ 9 день, о монахъ, прельщенномъ бъсами, житіе пр. Никиты Печерскаго, Четьн-Минеи 31 января. 2) Пр. Нилъ Сорскій, Слово 11; такъ разсуждають и прочіе наставники христіанскаго подвижничества.

нію, произведенная паденіємъ, нежели произведеная этимъ же паденіємъ слѣпота духа? что за слѣпота духа? что за слѣпота духа? что за слѣпота духа? спросятъ въ особенности мудрецы міра, и, не ожидая отвѣта, немедленно назовутъ пустословіємъ и нелѣпостію возвѣщеніе о слѣпотѣ человѣческаго духа, о смертности его. Такова эта слѣпота! ее безошибочно можно назвать и смертію. Еда и мы слѣпоты есмы? ) говорили слѣпые и надменные фарисеи Господу. Неощущеніе слѣпоты не есть признакъ зрѣнія. Падшіе человѣки, нехотѣвшіе сознать слѣпоты своей, остались слѣпыми,а слѣпорожденные, сознавшіе слѣпоту свою, прозрѣли о Господѣ Іисусѣ Христѣ 2). Постараемся при свѣтѣ Святаго Духа усмотрѣть слѣпоту нашего духа

Слъпотою поражены наши умъ и сердце. По причинъ этой слъпоты умъ не можетъ различать истинныхъ помысловъ отъ ложныхъ, а сердце не можетъ различать ощущеній духовныхъ отъ
ощущеній душевныхъ и гръховныхъ, особливо когда послъднія не
очень грубы. По причинъ слъпоты духа вся дъятельность наша
дълается ложною, какъ и Господь называлъ книжниковъ (ученыхъ)
и фарисеевъ бушми и слюпыми 4), вождями слюпыми, невходящими въ царство небесное и непопущающими человъковъ входить въ него.

При истинномъ духовномъ подвигѣ благодать Божія, насажденная въ насъ святымъ Крещеніемъ, начинаетъ исцѣлять насъ мало по малу отъ слѣпоты духа посредствомъ умиленія. Въ противоположность состоянію слѣпоты мы начинаемъ входить въ состояніе видѣнія. Какъ въ состояніи видѣнія зритель—умъ, то и видѣніе названо святыми Отцами видѣніемъ умнымъ, то есть, умственнымъ. Какъ состояніе видѣнія доставляется Святымъ Духомъ, то и видѣніе названо духовнымъ, будучи плодомъ Святаго Духа. Этимъ оно различается отъ соверцанія. Созерцаніе свойственно всѣмъ человѣкамъ; каждый человѣкъ занимается созерцаніемъ, когда захочетъ. Видѣніе свойственно однимъ очищающимъ себя посредствомъ покаянія; является оно не по произволу человѣка, но отъ прикосновенія къ духу нашему Духа Божія, слѣдовательно по всесвятой волѣ Всесвятаго Духа. Ученіе о духовныхъ или умныхъ

<sup>1)</sup> О сабиоте духа много говорить Святый Тихонъ Воронежскій въ келейныхъписьмахъ своихъ. Томы 14 и 15.
2) Іоан. ІХ, 41.
3) Іоан. ІХ, 39, 41.
4) Мате. ХХІІІ.



видъніяхъ изложено съ особенною ясностію и подробностію священномученикомъ Петромъ, митрополитомъ Дамаска 1).

Умиленіе есть первое духовное ощущеніе, доставляемое сердцу осънившею его Божественною благодатію. Оно состоить изъ вкушенія Богоугодной печали, раствореннаго благодатнымъ утвшеніемъ, и отверзаеть предъ умомъ досель невидънное имъ зрълище. Отъ духовного ощущенія является духовное виденіе, какъ Священное Писаніе говорить: Вкусите и видите 3). Оть виденія усугубляется ощущение. «Отъ дълания съ понуждениемъ рождается без-«мърная теплота, возгарающаяся въ сердцъ отъ теплыхъ помы-«шленій новоприходящихъ уму. Такое дъланіе и храненіе утон-«чавають умъ теплотою своею и доставляють ему способность ви-«дъть. Отъ сего рождаются теплыя помышленія, какъ мы сказали, «во глубинъ луши, что называется Видпинема. Эти видънія ро-«ждають (родившую его) теплоту. Оть этой теплоты, возрастаю-«щей отъ благодати Видънія, рождается изобильное теченіе слезъ» 3). Доколь дъйствуеть ощущение, дотоль дъйствуеть и видъние. Съ прекращеніемъ ощущенія прекращается видініе. Невідомо оно приходить, невъдомо отходить, не завися отъ нашего произвола, завися отъ устроенія. Врата въ духовное виденіе — смиреніе 1). Постоянное пребывание умиления сопровождено съ постояннымъ видвніемъ. Видвніе есть чтеніе и пріятіе духомъ Новаго Заввта. Съ превращениемъ умиления превращается общение съ Новымъ Завътомъ, является общение съ Ветхимъ; вийсто преобладания въ души смиренія, непротивящагося злу 5), является правосудіе, усиливающееся исторгнуть око за око, зубъ за зубъ 6). По этой причинъ преподобный Сисой Великій со степаніемъ говариваль: «Читаю Новый Завъть, а возвращаюсь на Ветхій 7)». Желающему постоянно пребывать въ умиленіи и духовномъ виденіи, должно заботиться о постоянномъ пребываніи въ смиреніи, изгоняя изъ себя самооправдание и осуждение ближнихъ, вводя смирение самоукореніемъ и сознаніемъ своей гръховности предъ Богомъ и человъками.

Первое духовное видъніе есть видъніе своихъ согръщеній, досель прикрывавшихся забвеніемъ и невъдъніемъ. Увидъвъ ихъ при

Digitized by Google

¹) Доброт., ч. 3. ³) Псал. XXXIII, 9. ³) Св. Исаакъ Сирскій, начало 59 Слова. ¹) Изреченіе пр. Іоанна Колова, Алфавитный Патерикъ. ³) Мате. V, 39. ³) Алфавитный Патерикъ.

посредствъ умиленія, подвижникъ немедленно получаеть опытное познаніе о предшествовавшей слівноть духа своего, при которой существующее и существовавшее представлялось ему вовсе несуществовавшимъ и несуществующимъ. Это существующее при отступленіи умиленія опять скрывается въ небытіе, и снова представляется несуществующимъ. При появленіи умиленія оно опять является. Подвижникъ опытно переходить отъ сознанія граховъ своихъ къ познанію своей грѣховности, которою заражено естество его, къ познанію страстей или разнообразныхъ недуговъ естества. Отъ видънія своего паденія онъ переходить постепенно къ видънію паденія, которымь объято все естество человіческое. Затімь открывается ему постепенно міръ падшихъ духовъ; онъ изучаеть ихъ въ своихъ страстяхъ, въ борьбъ съ ними, въ приносимыхъ духами помыслахъ, мечтаніяхъ и ощущеніяхъ. Отъемлется отъ него обольстительное и обманчивое возвръніе на земную жизнь, доселъ представиявшуюся ему безконечною: онъ начинаетъ видъть грань ея-смерть; онъ начинаеть восхищаться, то есть, переноситься духомъ, ощущеніемъ къ самому часу смерти, къ часу нелицепріятнаго суда Божія. Изъ своего паденія онъ усматриваеть необходимость Искупителя, а прилагая заповъданія Господа въ своимъ недугамъ и усматривая целительное и животворное действіе этихъ заповъдей на недуги и на страждущую душу, стяжаваеть живую въру во Евангеліе и начинаеть жизнію исповъдывать Евангеліе. Въ Евангеліи, какъ бы въ веркаль, еще ясные видить и падшее естество свое, и паденіе человічества, и лукавыхъ духовъ. Ограничиваемся исчисленіемъ этихъ видёній, какъ существенно нужныхъ и своро содълывающихся доступными для тщаливаго инока; исчисление заключимъ словами преподобнаго Максима Исповъдника: «невозможно уму (т. е. духу) достигнуть безстрастія отъ одного діянія (т. е. отъ однихъ тілесныхъ подвиговъ), если не пріємлють его многія и различныя виденія 1)». Слово пріємлють показываеть, что эти виденія не суть, какъ созерцанія, произвольныя состоянія или сочиненія ума; можно слово пріємлють перевести словомъ посттять. Весьма естественно духу нашему стяжаніе безстрастія, когда ощущенія падшаго есте-

<sup>1)</sup> Инововъ Каллиста и Игнатія о безмолвін и молитвъ, гл. 68, Доброт., ч. 2.

ства замънятся ощущеніями духовными, послъдующими и сопутствующими умиленію, а разумъ естества падшаго замънится пуховнымъ разумомъ, образующимся изъ понятій, доставляемыхъ духовными виденіями. Чтобъ отвлечь насъ отъ жительства по евангельскимъ заповъдямъ, отъ Христо-подражательного смиренія, отъ умиленія, отъ духовнаго видінія, отъ освобожденія изъ рабства страстей или отъ безстрастія, отъ воскресенія душею, чтобъ удержать въ слъпотъ, въ смерти, въ плъну у себя, падшіе духи ведутъ съ подвижниками ожесточенную брань. Въ этой брани истощають всю свойственную имъ злобу, все свойственное имъ лукавство. Лукавство и злоба названы здёсь свойственными падшимъ духамъ не потому, чтобъ они даны имъ были при сотвореніинътъ! падшіе духи были сотворены добрыми, чуждыми зла, какъ мы это уже знаемъ изъ ученія Антонія Великаго — потому что они произвольнымъ паденіемъ своимъ усвоили себъ здо, содълались чуждыми добра. Повторяемъ сказанное выше: паденіе человъковъ состоить въ смъщении добра со здомъ; падение демоновъ-въ полномъ отвержении добра, въ полномъ усвоении зла 1). Ко встав заповыдями твоими направляхся, всяки путь неправды возненавидъх 2), говорить Святый Духъ о руководствъ своемъ чедовъка ко спасенію: такъ, въ противоподожность этому, духъ здобы противодъйствуеть всякой заповъди Новаго Завъта, ненавидить всякій образъ Богоугоднаго жительства. Но въ этомъ-то противодъйствовани евангельскимъ заповъдямъ, въ содъйствіи всъмъ гръховнымъ наклонностямъ, изучаются подвижникомъ благочестія падшіе духи, усматриваются имъ, познаются: при познаніи духовъ, пріобратенномъ этимъ средствомъ, чувственное виданіе духовъ, если оно допустится, только пополняеть познаніе. Точно такимъ образомъ получается познаніе о человъкъ: существенное познаніе человъка пріобрътается изученіемъ его образа мыслей и чувствованій, его образа дъйствій; чэмъ такое изученіе будеть подробнъе, тъмъ познаніе дълается опредъленнъе. Знакомствомъ лицемъ въ лицу пополняется это познаніе; одно личное же знакомство не ниветь почти нивакого значенія въ отношеніи къ существенному знанію человъка.

<sup>1)</sup> Л'Ествицы, Слово 4, гл. XXXV. Этого же митнія и вст св. Отцы.
2) Псал. СXVIII, 128.

Падшіе духи дійствують на нась различными помыслами, различными мечтаніями, различными прикосновеніями. Въ этихъ действіяхъ своихъ они усматриваются и изучаются. О всёхъ этихъ дъйствіяхъ упоминаетъ Священное Писаніе. Святое Евангеліе изображаеть діавола сперва вложившимъ въ сердце Іуды Испаріотсваго мысль о преданіи Богочеловъка 1), потомъ взошедшимъ въ Іуду 2). Изъ Евангелія явствуєть, что Іуда имыль навлонность въ сребролюбію 3) и, вопреки заповъдямъ Господа, началъ удовлетворять влеченіямъ этой страсти, прикрываясь благовиднымъ, но въ сущности дукавымъ попеченіемъ о нищихъ. На основаніи этой страсти діаволь началь внушать ему мысль о предательствъ; когда Іуда усвоиль діавольскую мысль себь, и рышился привести ее въ исполнение, тогда діаволь вполнъ возобладаль имъ. «Смо-«три - говоритъ блаженный Өеофилактъ взошелъ въ него сатана, «то есть ввошель въ самое сердце, объяль душу. Прежде онъ «стужаль ему извив страстію сребролюбія: ныив окончательно «овладълъ имъ». Страшно согласиться съ помысломъ діавольскимъ; за такое согласіе Богь отступаеть оть человека, и человекь погибаетъ. Это случилось съ Ананіею и Сапфирою, упоминаемыхъ въ Апостольскихъ Дъяніяхъ, которые, по принятому ими внушенію діавола, согласились солгать предъ Духомъ Святымъ, и немедленно, по преступленін, поражены были смертію. Ананіе— сказаль святый Апостоль Петрь—почто исполни сатана сердце твое солгати Духу Святому, и утаити от цпны села 1)? Что мечтаніями искупіаеть діаволь человека, это видно изъ искушенія діаволомъ Богочеловъка: діаволь показаль Господу всь земныя царства и славу ихъ во часть времянит "), то есть, въ мечтаніи. Умъ нашъ имъетъ способность мышленія и способность воображенія; посредствомъ первой онъ усвоиваеть понятія о предметахъ, посредствомъ второй усвоиваетъ себъ образы предметовъ. Діаволь, основываясь на первой способности, старается сообщить намъ гръховные помыслы, а основываясь на второй способности, старается запечатабть соблазнительными изображеніями. «Какъ «малое и незлобивое дитя-говорить святой Исихій-видя какого «либо фокусника, веселится и последуетъ фокуснику по незлобію:

<sup>&#</sup>x27;) Іоан. XIII, 2. ') Іоан. XIII, 27. ') Іоан. XII, 6. ') Дівян. V, 3. ') Лук. IV, 5.

«такъ и душа наша, простая и добрая, будучи такою создана «Всеблагимъ Владыкою, увеселяется мечтательными прилогами «діавола, —прельщаемая, прильпляется ко злу, какъ бы къ добру, «и перемъщиваетъ (соединяетъ) свои помыслы съ мечтаніемъ бъ-«совскаго прилога» 1). Мечтаніе бісовское дібіствуєть на душу очень вредно, возбуждая въ ней особенное сочувствие къ гръху. Являясь часто, оно можетъ произвести неизгладимое, пагубнъйшее впечативніе. О томъ, какъ дъйствуетъ діаволь на человъка чрезъ прикосновеніе, читаемъ въ внигъ Іова 2) и въ евангельской повъсти о женщинъ, которую связаль сатана особеннымъ страннымъ недугомъ 3). Отъ прикосновеній бъсовскихъ возбуждаются плотскія страсти и порождаются бользни, на которыя не дъйствують обычныя человъческія врачеванія. — Всь эти образы бъсовскихъ устремленій на человъка можно изучить, читая жизнеописанія Святыхъ и Отеческія сочиненія, преимущественно составленныя для назиданія иноковъ. Но изученіе изъ чтенія очень недостаточно: для удовлетворительнаго познанія необходимо изученіе опытомъ. Когда же Божественною благодатію начнеть очищаться духъ человъческій, тогда онъ постепенно переходить отъ познанія духовъ въ духовному видънію ихъ. Это видъніе совершается умомъ и сердцемъ, даруется Духомъ Святымъ. Оно естественно уму и сердцу обновленнымъ: такъ чувственное эръніе естественно чувственному оку, которое видитъ не по причинъ наученія, но по естественному свойству, а не видить только по случаю бользии, претитствующей естественному дъйствію или прекращающей его.

Духовное видъніе духовъ совершается умомъ и сердцемъ. Обличаетъ духовъ лувавыхъ сердце; умъ недостаточенъ для сего: ему не различить однъми собственными силами образовъ истины отъ образовъ лжи, прикрытыхъ образами истины. Духовное разсужденіе основано на духовномъ ощущеніи, какъ и святый Исаакъ Сирскій сказаль: «Духовный разумъ есть ощущеніе живота въчнаго» 4), или какъ засвидътельствовали два ученика о своемъ ощущеніи и о значеніи этого ощущенія при бесъдъ съ Господомъ, котораго они не узнали ни чувственными очами, ни по соображенію умственному: не сердце ли наше горя бто въ наю, егда глаголаше (Господь) нама

¹) Слово о трезвенін, гл. 43. Доброт., ч. 2. ³, Іов., гл. І н ІІ. ³) Лук. ХІП, 10—16. ¹) Слово 38. Т. 3.

на пути, и егда сказоваще нама писанія 1). Это-то сердце, свидътельствовавшее съ върностію о Господъ, свидътельствуетъ съ върностію и о духахъ, и искущаетъ ихъ, аще ото Бою суто<sup>2</sup>), или изъ царства тьмы и непріязни. Способно въ такому свидьтельству сердце, очищенное поканніемъ, обновленное Святымъ Духомъ; но сердце, находящееся въ плену у страстей и демоновъ, способно только къ показаніямъ лживымъ и ошибочнымъ. По этой причинъ преподобный Варсонофій Великій сказаль иноку, вопросившему его о томъ, какъ различать помыслы, приходящіе отъ Бога, отъ естества и отъ демоновъ: «То, о чемъ ты спрашиваешь, отно-«СИТСЯ КЪ ЛЮДЯМЪ, ДОСТИГШИМЪ ВЕЛИКОЙ МВРЫ (ДУХОВНАГО ВОЗРАСТА). «Если внутреннее око не будеть очищено многими врачеваніями, «то оно не можетъ избавиться отъ терній и волчцовъ, и собрать «гроздъ винограда, укръпляющаго и веселящаго сердце. Если чело-«въкъ не достигаетъ сей мъры, то не можетъ различать (этихъ «помысловъ), но будетъ поруганъ демонами и впадетъ въ оболь-«щеніе, повъривъ имъ: потому что они измъняютъ вещи какъ хо-«тять, особливо для тъхь, которые не знають козней ихъ» \*). Далье въ этомъ посланіи Великій Отецъ говорить: «Помыслы, про-«исходящіе отъ демоновъ, прежде всего бываютъ исполнены сму-«щенія и печали, и влекутъ вслідь себя скрыто и тонко: ибо враги «одъваются въ одежды овчія, то есть, внушають мысли повиди-«мому правыя, внутренно же суть волцы хищницы 4), то есть «Восхищають и прельщають сердца незлобивых» () тъмъ, что «кажется хорошо, а въ самомъ дълъ зловредно. - Свъть, происхо-«дящій отъ бъсовъ, обращается впоследствін въ тьму. Что ни «Услышишь, или помыслишь, или увидишь, и при этомъ хотя на «волосъ смутится твое сердце, —все это — отъ бъсовъ». Въ другомъ посланіи Великій сказаль: «Знай, брать, что всякій помысль, кото-«рому не предшествуетъ тишина смиренія, не отъ Бога происхо-«дитъ, но явно отъ аввой стороны. Господь нашъ приходитъ съ ти-«хостію; все же вражеское бываеть со смущеніемь и мятежемь. «Хотя (бъсы) и показываются облеченными во одежду овчую, но бу-«дучи внутренно волками хищными, обнаруживаются посредствомъ «наводимаго ими смущенія: ибо сказано от плодо ихо познаете

<sup>1)</sup> Лук. XXIV, 32. 2) 1 Ioan. IV, 1. 3) Отвётъ на вопросъ 59. 4) Мато. VII, 15. 5) Рим. XVI, 18.

«ихо 1). Да вразумить Господь всёхъ насъ, чтобъ не увлечься «(мнимою) ихъ правдою» '). Заключимъ наше Слово духовномудрымъ наставленіемъ преподобнаго Макарія Великаго: «Любителю «поброльтели, должно очень заботиться о стяжаніи разсужденія, чтобъ «ОНЪ ВПОЛНЪ МОГЪ РАЗЛИЧАТЬ ПОБРО ОТЪ ЗЛА, ЧТОБЪ МОГЪ ИЗСЛЪДОВАТЬ «и познавать разнообразныя демонскія козни, которыми діаволь «имъеть обычай развращать ноль видомъ добрыхъ представленій «уму. Подезно быть всегда осторожнымъ для избъжанія опасныхъ «последствій. По легкомыслію не поддавайся скоро внушеніямь ду-«ховъ, хоти бы то были и Ангелы Небесные, но пребывай неповоле-«бимымъ, подвергая все самому тщательному изследованію, и тогда, «что усмотришь истинно-добрымъ, прими, а что окажется заымъ, «то отвергии. Не неявны дъйствія благодати Божіей, которыхъ «гръхъ, хотя бы и принялъ на себя видъ добра, никакъ не можетъ «подать. Хотя, по Апостолу, сатана и преобразуется во Ангела «Свътлаго 3), чтобъ обольстить человъка: но еслибъ и предста-«вляль светлыя виденія, то благаго действія, какь сказано, отнюдь «подать не можеть, что и служить яснымь его признакомь. Онъ не «можеть преподать ни любви въ Богу и ближнему, ни вротости, «ни смиренія, ни радости, ни мира, ни обузданія помысловъ, ни «ненависти къ міру, ни спокойствія духовнаго, ни вожделенія не-«бесныхъ даровъ, ниже можетъ укрощать страсти и похоти, что-«явное дъйствіе благодати, ибо сказано: Плодо духовный есть «мобы, радость, мирт и прочее 4). Напротивь того, онъ удобно «можеть сообщить человъку гордость и высокоуміе, какъ очень «способный въ этому. Итакъ, ты можешь узнать возсіявшій въ «душъ твоей умный свъть по дъйствію его, отъ Бога ли онъ, или «отъ сатаны. Впрочемъ и самой душъ, если она имъетъ здравое «разсужденіе и можеть различать добро отъ зла, немедленно дъ-«лается явнымъ то и другое по разумному чувству (духовному «ощущенію). Какъ уксусъ и вино по вившнему ихъ виду оди-«наковы, но по вкусу языкъ немедленно познаеть различіе между «ними, являя что-уксусъ, и что-вино: такъ и душа собственно «СВОСЮ СИЛОЮ, СВОИМЪ ДУХОВНЫМЪ ЧУВСТВОМЪ ДЪЙСТВИТЕЛЬНО МО-

<sup>1)</sup> Мате. VII, 15, 16. 2) Отвъть на вопрось 21. 3) 2 Кор. XI, 14. 4) Гал. V, 22.

«жеть различить нарованія Благаго Духа оть мечтаній лукаваго» 1). Сердце, освненное Божественною благодатію, воскресаеть въ духовную жизнь, стяжаваеть духовное ощущение, неизвъстное ему въ состояніи паденія, въ которомъ словесныя ощущенія человъческаго сердца умершвлены сившеніемъ съ ощущеніями скотоподобными. Духовное ощущение или чувство со всею справедливостию называется разумнымъ: потому что нодатель его -- Соятый Духа, Свъте и Животе, и Живый Источнике Умный, Духе Премудрости, Духг Разума, Боег и Боютворяй 1). Вкусите и eudume 3), повторяемъ уже приведенное нами изречение Священнаго Писанія. Духовное видъніе, отъ котораго духовное разсужденіе, является отъ духовнаго ощущенія 4). Совершенныха, говорить Апостоль, есть төрдая пища, имущих чувствія обучена долгимь учитема ва разсуждении добра же и зла 5). Итакъ духовное разсуждение есть достояние совершенныхъ христіанъ; участвують въ этомъ благъ значительно преуспъвшіе въ благочестивомъ подвигъ: чуждо оно новоначальныхъ и неопытныхъ, хотя бы они были по твлесному возрасту и старцы.

Что-жъ дълать новоначальнымъ? — Вступая въ иночество, они вмъстъ съ этимъ вступають въ борьбу съ духами; какими правилами они должны руководствоваться, чтобъ не сдълаться жертвою своего незнанія, жертвою злобы и лукавства духовъ? — Святые отцы православной Церкви отвъчають на этотъ вопросъ такъ: «Истиннаго «разсужденія достигаемъ не иначе, какъ посредствомъ истиннаго «смиренія, состоящаго въ томъ, чтобы мы открывали Отцамъ не «только то, что дълаемъ, но и то, что помышляемъ, — чтобъ мы «ни въ чемъ не върили своему помыслу, но во всемъ послъдо-«вали словамъ старцевъ и признавали добромъ то, что они одо-«брятъ. Это дъланіе не только удерживаетъ инока въ истинномъ «разсужденіи и на правомъ пути, но и предохраняють его отъ всъхъ «сътей діавольскихъ. Невозможно управляющему свою жизнь по «суду и совъту преуспъвшихъ пасть отъ обольшенія бъсовскаго: «ибо прежде нежели кто сподобится дара разсужденія, само то, что

<sup>1)</sup> Слово IV, гл. 13. 2) Третія стихира самогласна на вечерни въ Пятидесятницу. 3) Пс. ХХХІІІ, 9. 4) О духовномъ ощущенін, смотри бесъду VIII, пр. Макарія Великаго и 1 Слово пр. Симеона, Новаго Богослова. 5) Евр. V, 14.

«ОНЪ ЯВЛЯЕТЪ И ОТКРЫВАЕТЬ ОТЦАМЪ СВОИ ПОМЫСЛЫ, УВЯДАЕТЬ ИХЪ «и отнимаеть у нихъ онлу. Какъ зиви, извлеченный изъ темной «норы на свъть, старается убъжать и скрыться: такъ и дукавые «помыслы, булучи обнаружены искреннею исповълію и объявленіемъ «ихъ, стараются убъжать отъ человъка» 1). Откровение помысловъ и руководство совътомъ преуспъвшихъ отцевъ и братій было общимъ дъланіемъ древняго монашества. Оно-преданіе Апостоловъ: исповыдайте друго другу, говорить Апостоль Іаковь, согрышенія, и молитесь друго за друга яко да исиплитете 2); а Апостоль Павель поведаеть о себе, что онь самымы тщательнымы образомы занимался назиданіемъ каждаго христіанина, старался каждаго возвести въ христіанское совершенство, что такъ действовала въ немъ благодать Святаго Духа 3). Подобно сему поступали и святые наставники древняго монашества: будучи сосудами Святаго Луха, они скоро возводили учениковъ своихъ къ совершенству, солъдывая ихъ храмами Божіими. Въ этомъ со всею удовлетворительностію можно удостовъриться изъ оставшихся намъ ихъ писаній. Не съдины, не количество лътъ, не земная ученость, но причастіе Святому Духу возводило на степень наставника и привлекало слынателей слова въ говорящему Слово Божіе, а не свое, человъческое слово. «Хорошо-говорить преподобный Кассіань вы выше-«приведенномъ словъ--- не утаивать своихъ помысловъ отъ отцевъ, «какъ и уже сказалъ; однако должно открывать ихъ не кому слу-«чится, а старцамъ духовнымъ, имъющимъ даръ разсужденія, не «по годамъ ихъ и съдинамъ. Многіе, довърившись старости и ис-«повъдавъ свои помыслы, не получили врачевства, а впали въ от-«чаяніе отъ неискусства принявшихъ исповъдь». Преподобный авва Моисей свитскій просиль себ'в сов'вта у юнаго монаха Захаріи, жившаго въ Скиту. Захарія паль въ ногамъ старца, и сказаль ему: «Отецъ! меня ли ты вопрошаешь?» Старецъ отвъчалъ ему: «Повърь миъ, сынъ мой, Захарія, что я видъль соществіе Святаго Духа на тебя, и потому нахожу нужнымъ вопрошать тебя» 1). Откровеніе помысловь и жительство подъ руководствомъ духоносныхъ отцевъ признавалось древними иноками столько необходимымъ, что иноки, отвергавшіе это дъланіе, причислялись къ находящимся виж

¹) Пр. Кассіана Римлянина, Слово о Разсужденіи, Доброт., ч. 4. ³) Іак. V, 16. ³) Колос. І, 28, 29. 4) Алфавитный Патерикъ.

спасительнаго пути 1). Съ постепеннымъ ослаблениемъ христіанства начало постепенно ослабъвать и монашество; начали умаляться живые сосуды Святаго Духа; многіе лицемвры, въ видахъ корыстолюбія и пріобрётенія человёческой славы, начали притворяться святыми и духовными, привлекать къ себъ неопытныхъ искусно сочиненною личиною, повреждать и губить ихъ. Уже Симеонъ Новый Богословъ, жившій, въ Х въкъ по Рождествъ Христовомъ, говорилъ: «Изучай Божественное Писаніе и писанія святыхъ Отцовъ, осо-«бливо дъятельныя, чтобъ съ ученіемъ ихъ сличивъ ученіе и по-«веденіе твоего учителя и старца, ты могь ихъ видъть (эти ученіе «и поведеніе) какъ въ зеркаль, и понимать; согласное съ писа-«ніемъ усвоивать себъ и содержать въ мысли; ложное же и худое «познавать и отвергать, чтобъ не быть обманутымъ. Знай, что въ «нашн дни появилось много обманщиковъ и джеучителей 2)». Съ теченіемъ времени болье и болье умалялись духоносные учители, какъ объ этомъ съ бользнованіемъ повъствують позднейшіе святые Отцы. «Нынъ таковые наставники до крайности оскудъли», говорить преподобный Ниль Сорскій, жившій въ ХУ въкъ 3). Сь оскудъніемъ наставниковъ святые отцы, по внушенію Святаго Духа, благовременно и прозрительно промышлявшему о духовной потребности иноковъ последняго времени, составили много назидательныхъ сочиненій, совокупностію которыхъ удовлетворительно опредъляется иноческій подвигь 4). Этими святыми писаніями исполняется въ нъкоторой степени недостатокъ живыхъ органовъ духа. Поздивнийе отцы уже болве предлагають въ руководство Священное Писаніе и писанія отеческія, какъ предложиль ихъ Новый Богоодовъ, не отвергая и весьма осторожный совъть съ современными отцами и братіями, при всевозможномъ удаленіи отъ скитанія и оть знакомства вив и внутри монастыря, при тщательномъ содержанін духа въ мысляхь и чувствованіяхь смиренія и покаянія. Весьма затруднительно и весьма косно иноческое преуспъяние доставляемое этимъ дъланіемъ; но это дъланіе, дарованное Богомъ

<sup>1)</sup> Авва Дороеей, поученіе о еже не оставляти свой разумъ.
2) Гл. 33. Доброт., ч. 1.
3) Предисловіе къ уставу.
4) Эта мысль обрѣтается въ жи тін старца Пансія Величковскаго, искуснѣйшаго наставника иноковъ, скончавшагося въ концѣ XVIII столѣтія. Житіе и писанія его изданы Оптиною Пустынею въ 1847 году.

нашему времени, и мы обязаны съ благоговъніемъ пользоваться даромъ Божіимъ, даннымъ намъ во спасеніе. Косность преуспъянія, многочисленность преткновеній невольно смиряють духъ нашъ, столько склонный къ тщеславію и превозношенію, доставляють драгоцівное познаніе нашихъ немощей, приводять къ упованію на единое милосердіе Божіе. Такое упованіе не посрамить 1). Почему не дано намъ огненныхъ крыль древняго монашества, которыми оно съ быстротою и силою перелетало черезъ море страстей, какъ то было открыто одному изъ великихъ древнихъ отцевъ? 2) это судьбы Божіи, превышающія наше понятіе; изслідованіе ихъ намъ воспрещено: оно было бы трудомъ тщетнымъ, начинаніемъ высокоміврнымъ и преступнымъ 3), яко неиспытани судове Его, и неизслюдовани путіе Его. Кто бо разумть ума Господень? или кто совътника Ему бысть? Ему слава во въки Аминь 1).

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Призванные милосердіемъ Божінмъ къ иноческому жительству, употребимъ все тщаніе для стажанія познаній и состояній духовныхъ, существенно нужныхъ для спасенія нашего. Не будемъ удовлетворять пустому любопытству, любознательности суетной и безполезной. Страшно дозволить себъ дегкомысліе въ подвигь святомъ: плодомъ такого легкомыслія могуть быть тяжкія, неудобоисцелимыя поврежденія, нередко самая погибель. Постараемся снискать нищету духа, плачь, кротость, алканіе небесной правды. Умолимъ Бога, чтобъ Онъ отврылъ намъ грвин нами, и сподобиль принести въ нихъ истинное покаяніе! Умодимъ Бога, чтобъ Онъ открыль намъ страсти наши, и дароваль исцеление отъ нихъ! Умолимъ Бога, чтобъ Онъ открылъ намъ паденіе человъчества, его искупленіе Богочеловъкомъ, цъль нашего земного странствованія и ожидающую насъ въчность или въ некончающихся наслажденіяхъ, или въ некончающихся мученіяхъ, чтобъ пріуготовиль насъ и сдълалъ способными въ небесному блаженству, чтобъ снялъ съ насъ тъ печати и уничтожилъ тъ рукописанія, по которымъ мы должны быть низвергнуты въ темницы ада! Умолимъ Бога,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Рим. V, 5. 2) Алфавитный Патерикъ, въ житіи пр. Іоанна Колова.
3) Такъ же, въ житіи Антонія Великаго. 4) Рим. XI, 33—36.
Соч. еп. Игнатія Брянчанивова. Т. III. 5

чтобъ Онъ дароваль намъ чистоту и смиренномудріе, плодомъ которыхъ бываеть духовное разсуждение, съ върностию отличающее добро оть зла! Духовное разсуждение срываеть личину съ дъйствия нашихъ страстей, часто представляющагося для неопытныхъ и страстныхъ явиствіемъ высочайшаго добра и даже действіемъ Божественной благодати; духовное разсуждение срываеть личину съ падшихъ духовъ, которою они стараются прикрыть себя и свои козни. Умодимъ Бога, чтобъ Онъ даровалъ намъ духовное видение духовъ, при посредствъ котораго могли бы мы усматривать ихъ и въ приносимыхъ ими намъ помыслахъ и мечтаніяхъ, расторгнуть общеніе съ ними въ духф нашемъ, свергнуть съ себя иго ихъ, избавиться изъ павна! Въ общепін съ падшими духами и въ порабощении имъ завлючается наша погибель. Удержимся отъ невъжественнаго, пагубнаго желанія и стремленія въ видъніямъ чувственнымъ, виъ установленнаго Богомъ порядка! Съ покорностію и благоговъніемъ последуемъ ученію святыхъ Отцовъ, преданію православной Церкви! Съ благоговъніемъ подчинимся установленію Бога, поврывшаго души наши густыми занавъсами и пеленами тълъ на время нашего земнаго странствованія, отделившаго ими нась отъ духовъ сотворенныхъ, заслонившаго и защитившаго ими отъ духовъ падшихъ. Не нужно намъ чувственнаго видънія духовъ для совершенія нашего земнаго, многотруднаго странствованія. Для этого нуженъ иной свътильникъ, и онъ данъ намъ: Свютильнико ногама моима—Законг твой, и свътг стезямг моимг 1). Путепествующе при постоянномъ сіяній свътильника-Закона Божіяне будуть обмануты ни страстями своими, ни падшими духами, канъ свидетельствуеть Писаніе: Мирз много любящимо законо Твой, и нисть ими соблазна 2). Открываеть этоть свётныеникь всь тайныя и явныя опасности на пути нашемъ; открываеть не только наше паденіе, не только падшихъ духовъ, но и самыя чудеса Божін: паче враго моихо умудрило мя еси заповодію Тьоею, говорить Проровь. Уклонитеся от мене лукавующи! вамъ нътъ мъста: потому что я непрестанно упражняюсь въ изслъдованін закона Бога моего: Законъ Его — поученіе мое въ теченім всего дня и всей ночи, въ теченім всей жизни моей, ко-

<sup>&#</sup>x27;) Псал. CXVIII, 105. ') Псал. CXVIII, 165.

торую по справедливости могу назвать днемъ, какъ освъщенную закономъ Божінмъ, и по справедливости могу назвать ночью, по преобладанію надъ обществомъ человъческимъ тьмы, исходящей отъ міродержца 1). Заповодъ Господия свотма: она просвощает мысленныя очи 2): не можеть отъ нихъ скрыться гръхъ, притворяющійся добродътелію, и темный демонъ, принимающій личину свътлаго Ангела.

Въ свое время, назначаемое единымъ Богомъ и извъстное единому Богу, мы непременно встушимъ въ міръ духовъ. Недалеко, отъ каждаго изъ насъ это время! Всеблагій Богь да даруеть намъ такъ провести земную жизнь, чтобъ мы еще во время ея расторгли общение съ духами падшими, вступили въ общение съ духами святыми, чтобъ мы, на этомъ основаній, совлекшись тыла, были причислены въ святымъ духамъ, а не въ духамъ отверженнымъ. Тогда, въ неизреченной радости, увидимъ и чины святыхъ Ангеловъ, п чины святыхъ человъковъ въ ихъ чудныхъ нерукотворенныхъ обителяхъ, на ихъ въчномъ духовномъ праздникъ. Тогда познаемъ и узримъ падшаго херувима съ его темными полчищами: тогда Богомъ даруемое зрвніе демоновъ-этихъ несчастивншихъ существъ. удовлетворить вполив нашей о Господв любознательности, безъ всявой опаспости для насъ, какъ запечатлънныхъ перстомъ Божінмъ въ неизмъняемости и въ неспособности въ обольшению и поврежденію зломъ. Аминь.

¹) Псал. CXVIII, 98, 115, 97. ³) Псал. XVIII, 9.

## СЛОВО О СМЕРТИ.

Да поминаете день исхода вашего от земли Египетскія вся дни житія вашего 1).

Смерть-великое таниство. Она-рождение человъка изъ земной временной жизни въ въчность. При совершении смертнаго таинства, мы слагаемъ съ себя нашу грубую оболочку-тъло, и, душевнымъ существомъ, тонкимъ, эфирнымъ, переходимъ въ другой міръ, въ обитель существъ, однородныхъ душъ. Міръ этотъ недоступенъ для грубыхъ органовъ тела, чрезъ которые, во время пребыванія нашего на земль, двиствують чувства, принадлежащія, впрочемъ, собственно душъ. Душа, исшедшая изъ тъла, невидима и недоступна для насъ, подобно прочимъ предметамъ невидимаго міра. Видимъ только при совершеніи смертнаго тайнодъйствія, бездыханность, внезапную безжизненность тыла; потомъ оно начинаеть разлагаться, и мы спъшимъ серыть его въ землъ; тамъ оно дълается жертвою тавнія, червей, забвенія. Такъ вымеран и забыты безчисленныя покольнія человыковь. Что совершилось и совершается съ душею, покинувшею тело? Это остается для насъ, при собственныхъ нашихъ средствахъ въ познанію, неизв'естнымъ.

Сокровенное таинство—смерть! До озаренія человъковъ свътомъ христіанства, большею частію они имъли о безсмертіи души самыя грубыя и ложныя понятія; величайшіе мудрецы язычества только умозаключали и догадывались о немъ. Однако сердце падшаго человъка, какъ ни было мрачно и тупо, постоянно осязало, такъ сказать, свою въчность. Всъ идолопоклонническія върованія служать тому доказательствомъ; всъ они объщають человъку загробную жизнь, жизнь или счастливую или несчастную, соотвътственно земнымъ заслугамъ.

<sup>1)</sup> Bторозав. XVI, 3.

Необходимо намъ, кратковременнымъ странникамъ на землъ, узнать нашу участь въ въчности. Если во время краткаго здъшняго странствованія наши заботы сосредоточены на томъ, чтобъустранить отъ себя все печальное и окружить себя всёмъ пріятнымъ: тъмъ болье должны мы озаботиться объ участи нашей въвычности. Что совершаеть съ нами смерть? Что предстоить душь за предъломъ вещественности? Неужели тамъ нътъ воздаянія за добро и зло, совершаемые человъками на земль произвольно и невольно? Неужели нътъ этого воздаянія, тогда какъ зло на земль по большей части преуспъваеть и торжествуеть, а добро гонимо и страдаеть? Необходимо, необходимо намъ раскрыть таинство смерти, и увидъть невидимую тълесными очами загробную будущность человъка.

Таниство смерти объясняется намъ словомъ Вожінмъ, а посредствомъ дъйствія Святаго Духа содълывается даже доступнымъ и открытымъ для чувствъ, очищенныхъ и утонченныхъ благодатію: Святый Духа, сказалъ апостолъ Павелъ, испытуета глубины Вожія, не только человъческія 1).

Смерть—разлученіе души съ тѣломъ, соединенныхъ волею Божіею, и волею Божіею паки раздѣляемыхъ. Смерть—разлученіе души съ тѣломъ вслѣдствіе нашего паденія, отъ котораго тѣло престало быть нетлѣннымъ, какимъ первоначально создано Создателемъ. Смерть—казнь безсмертнаго человѣка, которою онъ пораженъза преслушаніе Бога. Смертію болѣзненно разсѣкается и раздирается человѣкъ на двѣ части, его составляющія, и по смерти уже нѣтъчеловѣка: отдѣльно существуетъ душа его, и отдѣльно существуетътѣло его.

И тело продолжаеть существовать, хотя видимъ, что оно разрушается и обращается въ землю, изъ которой взято: оно продолжаеть существовать въ самомъ тленіи своемъ; оно продолжаеть существовать въ тленіи, какъ семя въ земле, въ ожиданіи вторичнаго соединенія съ душею, после котораго оно соделается уже неприкосновеннымъ для этой видимой смерти. Тела особенныхъ избранниковъ Божіихъ противостоять тленію, будучи проникнуты обильно благодатію Божіею, и въ самой сени смертной

<sup>1) 1</sup> Kop. II, 10.

являють начала своего славнаго воскресенія. Вийсто зловонія они издають благоуханіе; вийсто того, чтобь разливать вокругь смертоносную заразу, они разливають исціленіе всйхі недуговь, разливають жизнь. Такія тіла вийсті мертвы и живы,— мертвы по естеству человіческому, живы по присутствію віз нихь Святаго Духа. Они свидітельствують, віз какомі величім и святости создань Богоміз человікь, и что это величіе, эта святость возвращены искупленіемь.

Въ то время, какъ тело уснуло сномъ смертнымъ, что совершается съ душею? Слово Божіе открываеть намъ, что наши души, по разлучении ихъ съ тълами, присоединяются — соотвътственно усвоеннымъ ими въ земной жизни добрымъ, или злымъ качествамъ-въ Ангедамъ севта, или въ ангедамъ падшимъ. Съ ангелами онъ составляють, по естеству своему, одинь разрядь существъ, раздъляясь по качеству, подобно имъ, добромъ или зломъ, усвоенными свободнымъ произволениемъ естеству, въ первобытности непорочному и святому. Неоспоримыя доказательства этому находимъ въ Священномъ Писаніи и въ инсаніяхъ Святыхъ Отцовъ. Господь обътоваль покаявшемуся разбойнику немедленное преселеніе душею съ креста въ рай. Аминь глаголю тебю, свазаль Онъ ему, днесь со Мною будеши во раи 1). Страдалецъ, нищій Лазарь, отнесенъ быль, по кончинъ своей, Ангелами въ отдъленіе рая, называемое лопомъ Авраамовымъ, а умершій немилосердый богачъ, веселившійся во время земной жизни на вся дни свымло, быль низвергнуть въ адъ 2). Души праведныхъ, разлучившіяся съ телами, наслаждаются блаженствомъ на небе въ ожиданіи воскресенія тыль, какь повыствуеть тайновидець Іоаннь Богословъ 3); во адъ, въ ужасныхъ мукахъ, ожидаютъ его гръшники 4). Когда вострубить труба воскресенія, тогда рай представить небожителей для славного соединенія съ тълами ихъ, которыя оживуть оть гласа Сына Божія 5), какъ услышаль этоть голосъ четверодневный и уже смердящій Лазарь, и ожиль: адъ представить мертвецовъ своихъ для Страшнаго Суда и окончательнаго приговора. По изреченіи приговора и по исполненіи его, усугубится блаженство праведниковъ, -- гръщники возвратятся въ адъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Лук. XXIII, 43. <sup>2</sup>) Лук. XVI, 19-31. <sup>8</sup>) Апок. VI, 10, 11. <sup>4</sup>) Апок. XX, 13. <sup>5</sup>) Іоан. V, 25.

свой для сугубаго мученія 1). О состояніи праведниковъ по восвресеніи Господь возв'ястиль, что они яко Ангели Вожіи на небеси суть, равни бо суть Ангеломз 2). Предвозв'ящая о Своемъ второмъ пришествій и Страшномъ Судь, Господь сказаль, что
тогда Онъ речеть стоящимъ одесную Его праведникамъ: пріидите благословенній Отца Моего, насладуйте уготованное вамъ
царствіе от сложенія міра; а стоящимъ ощуюю грышникамъ
речеть: идите от Мене, проклятій, во огнъ вычный, уготованный діаволу и ангеломъ его 3). И то достов'ярно, что воздаяніе какъ праведниковъ, такъ и грышниковъ весьма различно.
Правосудіе Божіе воздасть каждому челов'я по дполомъ его 4).
Не только небесныхъ обителей безчисленное иножество, по свидътельству Спасителя, но и адъимъеть множество различныхъ темницъ
и различнаго рода мученія: согрышившій въ в'ядыній біенъ будеть
много, согрышившій въ нев'ядыній біенъ будеть мало 5).

Христіане, одни православные христіане и, притомъ, проведшіе земпую жизнь благочестиво, или очистившіе себя отъ гръховъ искрепнимъ раскаяніемъ, исповёдію предъ отцомъ духовнымъ и исправленіемъ себя, наслъдують вмість съ світлыми Ангелами въчное блаженство. Напротивъ того, нечестивые, т. е. невърующіе во Христа, злочестивые, т. е. еретики, и тъ изъ православныхъ христіанъ, которые проводили жизнь въ гръхахъ, или впали въ какой либо смертный гръхъ и не уврачевали себя покаяніемъ, наследують вечное мученіе виесте съ падшими ангелами. Патріархи Восточно-Канолической Церкви въ посланіи своемъ говорять: «Души людей, впавшихъ въ смертные гръхи, и при смерти не «отчаявшихся, но еще до разлученія съ настоящею жизнію по-«каявшихся, только неуспъвшихъ принести никакихъ плодовъ «поваянія, каковы: молитвы, слезы, кольнопреклоненія при моли-«твенных» бденіях», сокрушеніе сердечное, утешеніе бедных» и «выраженіе дълами любви въ Богу и ближнимъ, что все Касоли-«ческая Церковь съ самаго начала признаеть богоугоднымъ и бла-«гопотребным» — души таких людей нисходять во адъ, и тер-«пять за учиненные ими гръхи наказанія, не лишаясь, впрочемь, «надежды облегченія отъ нихъ. Облегченіе же получають они по

¹) Псал. IX, 18. ³) Мате. XX, 30; Лук. XX, 36. ³) Мате. XXV, 34—41. ³) Апок. XXII, 12. ³) Лук. XII, 47, 48.

«безконечной благости, чрезъ молитвы священниковъ и благотво-«ренія, совершаемыя за умершихъ, а особенно силою Безкровной «Жертвы, которую въ частности приносить священнослужитель «для каждаго христіанина о его присныхъ, вообще же за всёхъ «повседневно приносить Канолическая и Апостольская Церковь» 1). C мерть гръшников z люта z), говорить писаніе, а для благочестивыхъ и святыхъ она - переходъ отъ молвъ и смятеній житейсвихъ бъ нерушимому сповойствію, отъ непрерывныхъ страданій къ непрерывному и неокончающемуся блаженству, переходъ съ земли на небо и соединение съ безчисленнымъ сонмомъ святыхъ Ангеловъ и безчисленнымъ сонмомъ святыхъ человъковъ. Въ ненасытномъ созерцаціи Бога и въ непрестанномъ горъніи любовію въ Нему завлючается высшее и существенное наслаждение небожителей. Преподобный Макарій Великій разсуждаеть объ этомъ предметь следующимъ образомъ: «Когда исходить изъ тъла душа «человъческая, тогда совершается нъкое великое таинство. Если «она повинна будеть гръху, то приступають въ ней полчища де-«моновь и ангелы сопротивные и силы темныя, и похищають сдушу въ область свою. И не должно сему, какъ-бы необычай-«ному, удивляться. Если человъкъ, живя еще въ семъ въкъ, имъ «покорился, и повинулся, и содълался ихъ рабомъ: тъмъ болъе, «когда исходить отъ міра, бываеть ими пленень и порабощень. «Также, напротивъ, въ отношеніи лучшаго состоянія должно ра-«зумъть: святымъ Божіниъ рабамъ и нынъ предстоять Ангелы, и «святые духи сохраняють и окружають ихъ. А когда изъ тыла «изыдуть, лики Ангельскіе, воспріявь ихъ душу, относять въ «свою страну, въ міръ святыни, и приводять ихъ къ Господу» 3).

Уже то самое, что для душъ человъческихъ предназначено одно мъсто жительства, одинаковое наслаждение и одинаковая казнь съ ангелами, служитъ указаниемъ, что души—существа по всему подобныя ангеламъ. Это очевидно изъ вышеприведенныхъ словъ Господа, сказавшаго, что праведные человъки, по воскресении, подобны и равны Ангеламъ. Древнимъ праведникамъ Аврааму, Лоту, Іакову и другимъ, Ангелы являлись въ видъ мужей, и не вдругъ познавали праведники, что явившиеся имъ не человъки, а без-

плотные. По воспресеніи Христовомъ, Ангелы явились Женамъ Муроносицамъ въ образъ мужей, облеченныхъ въ блестящія бъдыя ризы 1); при вознесеніи Христовомъ они явились Апостодамъ также въ видъ мужей, одъянныхъ въ бълую одежду 3). Святые Отны часто вильди Ангеловъ свътлыми бълодизцами, а лемоновъчерными безобразными реіопами. Господь, по воскресеніи Своемъ, внезапно сталь посреди Апостоловь, находившихся вийсти въ горницъ. Апостолы устрашились, полагая, что видять духъ; но Господь успокоиль ихъ, объяснивь разность между явленіемъ духа и явленіемъ Свониъ въ прославленномъ тъль. Что смущени есте, свазаль Онь инь, и почто помышленія входять въ сердца ваша? Видите руць Мои и новь Мои, яко Самъ Азъ есмь; осяжите Мя и видите, яко духг плоти и кости не имать якоже Мене видите имуща 3). Здёсь не сказано, что духъ не имъеть никакого вида. Мало этого: предоставлено признавать, что духи, т. е. ангелы и души, имъють видь; сказано только, что они не имъють плоти и костей, которыя сохранило тело Христово и въ прославленномъ его состояніи. Выразили свое понятіе христіане іерусалимскіе, понятіе, что духи имфють видь, признавь духомъ, видъннаго откровицею Роди, апостола Петра, чудесно избавившагося изъ темницы. Ангель его есть 1), сказали они. Святый Макарій Великій говорить, что ангелы имівють образь и видь, такъ какъ и душа имъетъ свой образъ и видъ, и что этотъ образъ, наружный видъ, какъ ангела, такъ и души, есть образъ и видъ вившияго человъка въ его тълъ 5). Тотъ же угодникъ Божій научаеть, что ангелы и души, хотя и очень тонки по существу своему, однако, при всей тонкости своей, суть твла. Онитъла тонкія, эопримя, такъ какъ, напротивъ, наши зомимя тъла очень вещественны и грубы. Грубое человъческое тъло служитъ одеждою для тонкаго твла — души. На глаза, уши, руки, ноги, принадлежащія душь, надыты подобные члены тыла 6). Когда душа разлучается съ теломъ посредствомъ смерти, она совлекается его, кавъ-бы одежды. Святый Макарій говорить, что совершеннъйшіе изъ христіанъ, очищенные и просвъщенные Святымъ Духомъ, видять образъ души, но такого совершенства и виденія достигають

¹) Лук. XXIV, 4, Iоан. XX, 12. [2] Дѣян. I, 10. 3) Лук. XXIV, 38, 39. 4) Дѣян. XII, 13.—15. 5) Бес. VII. 3) Бес. IV, гл. 9; Слово 5, гл. 6.

между Святыми весьма ръдкіе 1). Этотъ великій Отецъ утверждаеть, что у молящихся молитвою Духа душа во время молитвы нногда выходить изъ тъла особеннымъ непостижимымъ дъйствіемъ Святаго Духа 2). И въ тоть въбъ, въ который процветаль въ пустынъ египетскаго скита Великій Макарій, въ въкъ высокаго подвижничества монашескаго, весьма радкіе между святыми иноками сподоблялись видъть образъ души; тъмъ ръже они нынъ. Но и нынъ они встрвчаются, по великой милости Божіей и по неложному обътованію Господа Інсуса пребывать съ върными учениками Своими до скончанія въка. По личному свидътельству такого избранника Божія, внезапно узрѣвшаго душу свою, при обильнъйшенъ благодатномъ дъйствін молитвы, исшедшею изъ тъла и стоящею на воздухв, она - эопрное, весьма тонкое, летучее твло. имъющее весь видъ нашего грубаго тъла, всъ его члены, даже волосы, его характерь лица, -- словомъ, полное сходство съ нимъ. Не только силы ума и сердца были при душв, но при ней были и всв органы чувствъ: эрвнія, слуха, осязанія, при ней была вся жизнь, а тёло оставалось на стуль, какъ мертвое, какъ скинутая одежда, доколь, по мановенію Божію, не возвратилась въ него душа такъ же непостижимо, какъ непостижимо вышла изъ него 3). Ангелы подобны душъ: имъють члены, главу, очи, уста, перси, руки, ноги власы -- словомъ, полное подобіе видимаго человъка въ его тълъ. Красота добродътели и Божія благодать сіяють на лицахъ святыхъ Ангеловъ; этотъ характеръ напечативнъ на лицахъ и добродътельнъйшихъ христіанъ. Отчанная влоба составляеть харавтеръ падшихъ ангеловъ; лица ихъ похожи на безобразныя лица злодъевъ и преступниковъ между человъками. Такъ повъдаютъвидъвшіе Ангеловъ свъта и ангеловъ тымы. Ангелъ и душа называются безплотными, какъ неимъющіе нашей плоти; называются

<sup>1)</sup> Бес. VII, гл. 6 и 7. 2) Слово 6, гл. 8. Описывая сверхъестественныя дъйствія божественной благодати во время молитвы, Великій Макарій говорить: "въ той часъ случается человъку, что съ исхожденіемъ изъ усть молитвы исходить купно изъ него душа". Очевидно, что это случалось съ самымъ святымъ Макаріемъ

<sup>&</sup>lt;sup>а)</sup> Въ наше стольтіе, сколько извъстно писавшему это Слово, два инока сподобились зръть душу свою исшедшею изъ тъда во время молитвы: Сибирскій пустынникъ, монахъ Василискъ, скончавшійся въ 1825 году, и Никифоровской пустыны схимонахъ Игнатій, скончавшійся въ 1852 году. Последній лично открылъ о себъ писавшему Слово, а съ ближайшими учениками перваго составитель Слова удостоплся сожительства и о Господъ дружбы.

духомъ, какъ существа тонкія, совершенно отличающіяся отъ предметовъ, составляющихъ вещественный міръ. Такъ называются они и на обывновенномъ язывъ человъческомъ, и въ Священномъ Писанін, и въ писаніяхъ святыхъ Отцовъ 1): вещество ихъ несравненно тоньше вещества земныхъ предметовъ, нами видимыхъ. Въ обывновенномъ нашемъ состоянім паденія мы не видимъ духовъ но ощущаемъ вліяніе ихъ на насъ, если проводимъ внимательную, благочестивую жизнь. Благодатное, живое, мысленное ощущение духовъ есть духовное видение ихъ 2). Ветеръ, воздухъ, разные газы и испаренія называются обыкновенно, и даже въ Священномъ Писаніи и отеческихъ Писаніяхъ, духомъ. Такъ Господь уподобиль действіе Святаго Духа действію вётра; вётерь въ этомь мъстъ Евангелін названъ духома 3). Но въ собственномъ, точномъ смысль, одинь Богь-Духь. Онь, какъ Существо всесовершенное, внолить отличается естествомъ Своимъ отъ естества тварей, какъ бы онъ ни были, сравнительно съ другими тварями, тонки и совершенны. Нътъ существа одноестественнаго Богу! И потому кромъ Бога, нътъ другаго духовнаго существа по естеству 1). Духо есть

<sup>1)</sup> Известно, что духовные мужи и духовныя письмена со всею точностію изла. гають мысль Духа, весьма часто употребляя слово современнаго человъческаго общества, какъ понятное всемъ, нисколько не заботясь, въ какомъ виде эта мысль принята ученостію челов'єческою. Такъ изрекъ Інсусъ Навинъ: да станеть солице (Інс Х. 12), и день продлится более обывновеннаго: сила Божія отозвалась духовному слову Въры, немоществовавшему плотію, и тщетны возгласы человъческой учености, критикующей матеріальную точность слова, вызвавшаго сверхъестественное событіе! Вникнувъ въ писанія Отцовъ, найдемъ, что словомъ dyxъ, по современному имъ понятію, весьма недавно утратившемуся, всегда именовались газы и пары, наиболье воздухъ, вътеръ и человъческое дыханіе. Препод. Григорія Синанта гл. 1 изъ 15 гдавъ о безмолвін и о дву образіхъ молитвы. Доброт., ч. 1. деніе духовь благодатною чистотою ума и сердца несравненно выше виденія духовъ очами телесными, или душевными, когда эте очи зидять только наружный образъ духовъ. При последнемъ виденін, неопытный зритель почти всегда подвергается или обману, или душевному бъдствію. Видъніе духовное, напротивъ того, есть плодъ благочестивой подвижнической жизни, осъненной Божіею благодатію и Божіниъ благословеніемъ. Оно преисполнено душевной пользы, потому что оно видить свойство духовь, образь действія ихь, и потому охраняется оть духовъ лувавыхъ, какъ и святый Апостолъ Іоаннъ связалъ: рожденный отъ Бога блюдеть себе, и лукавый не прикаспется ему. (1 loan. V, 18). толкованіе блаженнаго Өеофилакта, епископа болгарскаго, на Евангеелі отъ Іоанна, главу 3, стихъ 8. Также преподобный Григорій Синанть говорить: "дужь идъже хощеть дышеть (глагодеть Господь), пріявь прим'ярь оть дыханія чувственнаго вътра". Глава 3 изъ 15 вышеприведенныхъ главъ.

 <sup>&</sup>quot;Безтѣлеснымъ и невещественнымъ"—говоритъ святый Іоаннъ Дамаскинъ—

Вогг 1), творяй ангелы Своя духи и слуги Своя огнь палящь 2),— Богь вочеловъчившійся, чтобы воврещи огнь 3) въ сердца наши,

"называется ангель по сравнению съ нами. Ибо все, въ сравнения съ Богомъ. "единымъ несравнимымъ, оказывается грубымъ и вещественнымъ. Одно только "Божество въ строгомъ смыслъ не вещественно и безтълесно". Точное изложеніе Православныя вёры, книга 2, глава III "объ Ангелахъ". "По естеству"—говоритъ тоть же Святый-, безтвлесень только Богь: Ангелы же, демоны и души безтв-"лесны по благодати и въ сравненіи съ грубымъ веществомъ". Тамъ же гл. XII о челов'як'я. "Ниже премудрін премудростію своею" — говорить святый Макарій Великій-, ниже разумнін разумомъ своимъ возмогли поняти тонкость души, или "свазати, какимъ образомъ она существуеть, кромъ тъхъ, которымъ чрезъ Духа "Святаго открыто постежение и точное души познание. Но ты зачась размысли-"разсуди и внемли, и слыши, что она есть? Той есть Богь, а она не Богь; Той "Господь, а она раба; Онъ Творедъ, а сія тварь; Тотъ Создатель, а она созданіе; "нътъ никакого подобія между естествомъ Того и сея". Бесъла 49. глава IV. --"Хотя мы называемъ" — говорить преподобный Кассіань Римлянинъ — "многія су-"щества духовными, каковы Ангелы, Архангелы и прочія Силы, также самая душа наша, или каковъ этотъ тонкій воздухъ, но ихъ никакъ не должно при-"знавать безтелесными. Они имеють соответственное тело, въ которомъ суще-"ствують, хотя несравненно тончайшее нашего тыла. Они суть тыла, по мньнію "Апостола, воторый свазаль: и толеса небесная, и толеса земная, и опять: "спется тело душевное, востаеть тело духовное (1 Кор. XV, 40. 44), чемъ ясно "указуется, что безтвлесенъ одинъ только Богь". Собесвдование 7, гл. 13.-- Преподобный Кассіанъ чествуется святою Православною Церковію въ лик'в святыхъ уголниковъ Божінхъ (память его 29 февраля), хулится и прчисляется къ еретикамъ полу-нелагіанамъ папистами за то, что онъ еще въ началѣ У вѣка обличалъ римлянъ въ отступленіяхъ, въ которыхъ впосавдствіи они обличены были шестымъ Вселенскимъ Соборомъ, и фактически доказывалъ, что христіанство несравненно совершениъе развито на Востокъ, чъмъ на Западъ. Сочиненія преподобнаго Кассіана изданы, при пространныхъ комментаріяхъ, ісзунтомъ Аллардомъ Газеемъ. Издатель раздъляеть нерасположение своей секты къ Преподобному, критикуя во многихъ мъстахъ его сочинение святое. Критикуетъ онъ и миъніе Преподобнаго, что духи суть тонкія тіла (Собес. 7, гл. 13, примічаніе 6, и Собеседованіе 8, гл. 12, прим'вчаніе а). Аллардъ называеть это мивніе парадоксомъ (ученіемъ новымъ, страннымъ) и сумасбродствомъ, противопоставляеть этому мевнію мевніе, какъ называеть его, общепринятое, что ангелы вполев безплотны, вполнъ духовны, невещественны. Критика, сама по себъ незаслуживающая никакого вниманія! Къ сожальнію, и у насъ нькоторые участвують въ темномъ и неопредъленномъ мићніи ісзуита и западныхъ умствователей насчетъ безтелесности сотворенных духовъ. Священное Писаніе и святые Отцы постоянно называють ихъ безплотными и невещественными, но такъ называють ихъ только относительно: относительно къ грубымъ тёламъ человёческимъ :и къ грубому міру вещественному, а отнюдь не относительно къ Богу — единому Дуку. Единъ Богъ-вполи В Лухъ. Ангелы, какъ святые, такъ и надшіе, подчинены времени и пространству. Понятіе о подчиненіи пространству нераздучно отъ понятія о подчиненіи форм'в. Отвергнувъ понятіє о подчиненіи ангеловъ пространству, должно или вовсе отвергнуть ихъ существованіе, или признать ихъ безпредёльными, т. е. что и безконечное-не подчиняются никакой форм'в; всякая, напротивъ того, опре-

1) Ioaни. IV, 24.

<sup>2</sup>) Esp. I, 7.

3) Avr. XII, 49.

умерщвленныя гръхомъ и оледенъвшія отъ гръха, содълать насъ чрезъ соединеніе съ Собою пламенемъ и духомъ, неприступнымъ для тлънія и діавола. Чужды истинной жизни и истинной духовности и ангелы падшіе и души отверженныхъ гръшниковъ 1).

дъленная величина, какъ бы ни была велика или мала, непремънно имъетъ форму. по самой опредъленности своей. Согласившись, что ангелы ограничены, необходимо должно принять и то, что они, по отношению въ пространству, имъють форму, а по отношению въ тонкости естества имъють извъстную степень этой тонкости, т. е. неизбъжно суть тъла, какъ бы эти тъла ни были тонки. Форма ограниченнаго существа непременно обрисовывается, такъ сказать, самыми его предълами, оконечностими; обрисованное такимъ образомъ существо имъетъ свой видъ. Безконечное не подчинено никакой формъ, какъ неимъющее ни въ какомъ направленіи никакого окончанія; по этой же причинь оно не можеть имьть никакого вида. Бога никтоже видь нигдыже (Іоанн. І, 18). Безконечное существо не можеть быть теломъ, потому что оно тоньше всякой превосходнейшей тонкости, оно вполнъ дукъ. Такой Дукъ-Существо, несравнимое ни съ какимъ существомъ созданнымъ, единое существо въ точномъ смысле-есть Богъ. Не одинъ преподобный Кассіанъ быль того мифнія, что ангелы имфють тонкія тфла, но и всь ть угодники Божін, которые сподобились видьть лицемъ къ лицу Ангеловъ свъта и видъли ангеловъ тьмы. Многіе изъ нихъ претерпъли лютыя біенія отъ бесовъ (напримеръ, Антоній Великій); другіе, получивъ силу отъ Бога, подвергали біенію падшихъ ангеловъ (см. житіе св. Андрея 2 октября, житіе св. мученицы Іуліанін 21 девабря). Какъ бы могло это осуществиться, еслибъ падшіе ангелы вполн'я были безт'ялесны, какъ говорить о нихъ западный писатель? Напротивъ того, ихъ явную борьбу со Святыми только и можно объяснить, принявъ, что они имеють тонкія тела. Аллардь говорить, что преподобные отцы египетскаго Скита заимствовали мысль о тонкой телесности духовъ у греческаго фидософа Платона (Collatio 7, сар. 13); но великій Макарій, основатель этого Скита, какъ выше приведено, утверждаеть, что познаніе о тонкости существа души, а потому и духовъ, скрыто отъ премудрыхъ земли, а доставляется единственно Святымъ Духомъ. Ученіе о сотворенныхъ духахъ, принятое россійскою Перковію и всею восточною Православною, изложено, хотя кратко, но весьма ясно и опредъленно, въ Догматическомо Богословін, Православной, Каволической Восточной Перкви, которое, по опредъленію Святьйшаго Синода, служить учебнымь руководствомъ въ россійскихъ семинаріяхъ. "Они (духи), сказано въ Богословіи, без. "телескы. Впрочемъ святые Отцы понимають безтълесность ангеловъ въ смыслъ "ограниченном», именно, что они безтпълесны только по сравнению съ нами, обде-"ченными грубою и тяжкою плотію. Святый Іоаннъ Дамаскинъ говорить: *безти*-"леснымь и невещественнымь называется ангель по сравненю съ нами. Ибо все, "въ сравненіи съ Богомъ, единымъ несравнимымъ, оказывается грубымъ и веще-"ственнымъ. Одно только Божество въ строгомъ смыслѣ невещественно. Они-"невидимы. Впрочемъ и сіе свойство принимается Отцами ограниченно: ангелъ "душа, демонъ, говорить святый Дамаскинъ, хотя и не имъють грубости тълес-"ной, но также имъють видь и ограниченность, свойственную своей природъ. "Одно Божеское существо неописанно, совершенно безвидно, необразно и неогра-"ниченно". Гл. 97, стран. 95 и 96, изданіе седьмое, 1857 года.

1) "Умы невогда сущім и тін (демоны), и безвеществія онаго и тонкости отпадше, вещественную невую дебелость кійждо имать, по чину или действу втедестваемь, по немуже действу укачествися: понеже бо и тіи, подобне человеку, Будущія жилища дунів соотвітствують естеству ихь, т. е. ихь эенрной природі. Соотвітствуєть этой природі эдемі или рай соотвітствуєть ей и адь. Кромі духовнаго наслажденія и внутренняго царства святой души, раскрывающагося вь ней уже отсюда по мірів ея очищенія, она поміщаєтся въ страну и обитель, каковымь подобаєть быть містопребыванію души, удостоенной милостію Божією вічнаго блаженства. Душа грішная, отвергнутая Богомі, не только мучится своєю совістію и своимь состояніємь отверженія, но и заключаєтся въ страшную подземную темницу, именуемую адемі, терзать ся эенрную природу. Все это сказано въ Священномі Писамій, и открываєтся Святымь Духомі, по Его избранію и усмотрівнію, человінкамь, достойнымь такого откровенія, откровенія душеполезнійшаго.

Часто, когда хотимъ тщательно обозръть какой либо предметъ видимаго міра, избираемъ удобное мъсто для самихъ себя, съ котораго предметъ могъ бы быть удовлетворительные виденъ и разсмотрыть: дълаемъ это не потому, чтобъ нуждался въ этомъ самъ предметъ, но потому, что мы нуждаемся пособить ограниченности нашей. Никакъ не лишнимъ будетъ избраніе для себя приличнаго мысленнаго мысленнаго мыста при нынышнемъ нашемъ разсматриваніи. Мы безошибочно пріищемъ мысто это, и станемъ на него, когда усмотримъ и сознаемъ нашу ничтожность среди громаднаго мірозданія, ничтожность нашихъ средствъ къ пріобрытенію познаній, ничтожность самыхъ познаній, нужду, настоятельную нужду, даже къ самопознанію, въ Божественномъ Откровеніи. Мы не видимъ мы ими? Что

ангельскую сладость погубльше, наслажденія Божественнаго лишишася, и въ персти, якоже и мы, наслажденіе имуть, вещественни нъкако и тіи бывше вещественныхь страстей навыкновеньми (пріятіємъ). И чудигися недостоить, понеже и наша душа, создана бывши по образу Божію, словесна же и умна, не познавши же Бога, скотна содълася и нечувственна, и мало не безумна вещественныхъ дъль наслажденьми: обыче бо навыкновеніе (въ рукописи: имство, т. е. пріятіє чего либо извить естества) претворяти естество и измѣняти дъйство къ произволенію". Преподобнаго Григорія Синаита гл. 123. Доброт., ч. 1. Какимъ образомъ естество, чрезъ принятіе чего либо извить себя, подчиняется дъйствію этого, чуждаго естеству, съ очевидностію можно замѣтить при принятіи пищи и питія. Праотцы, преступивъ заповъдь Божію, тотчасъ подчинились дъйствію зла, произвольно ими принятаго, хотя оно было и неестественно имъ.

видимъ ими---не говорю въ мірь духовъ --- что видимъ въ этомъ самомъ чувственномъ мірь, который съ такою увъренностію называемъ видимымъ міромъ? Видимъ въ немъ лишь мальйшую часть предметовъ, ничто въ сравнении съ целымъ. Въ этомъ уличаютъ насъ и телескопъ и микроскопъ, уличають обоняніе и осязаніе наши, воторыя ощущають газы, невидимые для глаза, и тёмъ открывають существование ихъ, скрывающееся оть эркнія; уличаетъ насъ пространство, ограничивающее и затрудняющее взоръ нашъ тъснымъ, непрестанно измъняющимся горизонтомъ; удичаетъ непроницаемость земли и многихъ другихъ предметовъ на ея поверхности; удичаеть насъ ограниченность, крайняя ограниченность нашего зрѣнія, немогущаго видъть ни одного предмета въ настоящемъ его видъ 1), невидящаго газовъ по ихъ тонкости, немогущаго проницать грубыхъ предметовъ по ихъ плотности, даже немогущаго видъть одной стороны предмета безъ того, чтобъ другая сторона или и многія стороны не скрывались. Что видимъ мы изъ видимой природы?—ничтоживйшую ея частичку!... И нашу привычку въ ограниченности нашего зрвнія считаемъ зрвніемъ полнымъ и удовлетворительнымъ. Изъ познанія ограниченности нашей, познанія сипреннаго и върнаго, благоговъйно устреминь взоры ума въ тъмъ предметамъ, которые скрыты отъ нашихъ грубыхъ чувствъ. но открываются намъ милосердіемъ и благодатію Божіею.

Боговидецъ Моисей, описывая въ Бытейской книгъ сотвореніе міра, говорить, что въ то же время Господь насадиль на Востокъ рай сладости 2), куда и помъстиль первыхъ двухъ человъковъ, родоначальниковъ человъческаго племени. И взя Господъ Бого человъка, егоже созда, и введе вз рай сладости, дълати его и хранити 3). Согласно этому повъствованію, Господь засвидътельствоваль, какъ выше было сказано, что царство небесное уготовано для человъковъ отъ сложенія міра. Праотцы преступили въраю заповъдь Божію: послъ преступленія они внезапно измънились душею и тъломъ, сдълались неспособными пребывать въ святомъ раъ. Тогда Богь—говорить вдохновенный Бытописатель— изгнало человъка изгорая, и изринуло на землю, и вселило ихъ на ней

<sup>1)</sup> Извъстно, что ближайшія части предмета къ глазу кажутся ему больше, а отдаленныя меньше. На этомъ свойствъ глаза нашего основана наука: Дескриптивная пли Начертательная Геометрія.

2) Быт. II, 8.

3) Быт. II, 1.

прямо рая сладости 1). Слова: прямо рая сладости приводять въ мысли, что земная природа подобна раю красотами своими, и напоминаетъ его собою падшему человъку. Когда видимъ великолъпіе нашего изгнанія — земли, невольно восклицаемъ: это рай! Такое выражение употреблено и Священнымъ Писаниемъ о плодороднъйшей странъ Содомской до ея превращенія: она уподоблена раю Божію 2). Боговидецъ Монсей изображаеть рай изящивищимъ и общирнъйшимъ садомъ 3). Точно такимъ видъли рай многіе уголники Божіи Новозавътной Церкви. Таковъ онъ и на самомъ дълъ: но вещество его и природа тонки, соотвътствують естеству его жителей — духовъ, и потому недоступны для нашихъ чувствъ, огрубваших и притупъвших от паденія. Когда изгнань быль нзъ рая человъкъ, первоначально бывшій его хранителемъ, тогла обязанность райскаго стража возложена на Херувима 4); душа разбойника, исповъдавшаго на крестъ Господа, помъщена въ рай 5); туда помъщены души многихъ христіанъ, удостоившихся спасенія: этимъ объясняется свойство райской природы. Святый Макарій Великій говорить о людяхь, пріобретшихь небесное богатство: «знають ихъ сограждане, т. е. духи Святыхъ и Ангеловъ, и съ удивленіемъ говорять: великое богатство пріобрели наши братія, «находящіеся на земли. Они (эти земные братія небожителей), «при отшествін изъ сего міра, имбя съ собою Господа, илуть съ «великою радостію къ небеснымъ жителямъ; обитающіе же съ Го-«сподомъ пріемлють и отводять ихъ въ приготовленныя имъ за-«благовременно обители (домы и вертограды, на греческомъ тасрабетовс, сады рай во множественномъ числъ) и возлагаютъ па «нихъ драгоцънныя и знаменитыя одъянія 6)». Преподобный Григорій Синанть, ссылаясь на видівшихь рай и повіствовавшихь о немъ, говоритъ, что онъ есть низшее небо, что онъ преисполненъ благовонными садами, насажденными Богомъ; что древа этихъ садовъ постоянно покрыты цвътами и плодами; что посреди рая течеть река, его напояющая и разделяющаяся на четыре рукава 7). Объ этой ръвъ уноминаеть и Священное Писаніе; рпка же,

<sup>1)</sup> Быт. III, 23, 24. 2) Быт. XIII, 24. 3) Быт. II, 9. 4) Быт. III, 24. 5) Лук. XXIII, 43. 6) Бес. XVI, 8. 7) Рукопись Молдавскаго Нямецкаго монастыря, имъющаяся у составившаго Слово и содержащая житіе и сочиненіе преподобнаго Григорія Синанта на славянскомъ языкъ, гл. 10; также Доброт., ч. 1. Соч. еп. Игнатія Брянчаниюва. Т. III.

говорить оно, исходить изь Эдема напаяти рай: оттуду разлучается на четыре начала 1). Святый пророкъ Давидъ также воспоминаеть о водь, находящейся превыше небесь 2). Мысто рая опредъляется Священнымъ Писапіемъ на востоить. Въ такомъ направленіи находится рай по отношенію въ земль. Преподобная Өеопора повъздала, что по исшествін ся изъ тыла, она съ сопутствовавшими ей Ангелами направилась для достиженія небесныхъ обителей въ востоку 3); великій угодникъ Божій Сумеонъ Дивногорецъ видълъ рай на востокъ 1); на востокъ видъла его преподобная Евфросинія Суздальская въдивномъ виденіи своемъ 5). На востокъ строются православные храмы; православные христіане при молитвахъ своихъ обращаются къ востоку; тёла умершихъ кладутся по направленію къ востоку-прямо рая сладости. Темъ, для которыхъ остается недовольно удовлетворительнымъ опредъленіе мъстности рая изреченіемъ Писанія на востоцю, отвъчаемъ словами преподобнаго Грнгорія Синанта; «обычай есть Писанію о недоумъваемыхъ досель творити сказание просто и не многопытнъ 6)».

Апостоль Павель быль восхищень въ рай, и потомъ до третьяго неба-аше во тыль, или кромь тыла, не вымо, говорить онъи слышаль тамь неизреченные глаголы, ижже не лють есть человъку глаголати<sup>1</sup>). Природа рая, благольніе небесь, изобиліе тамъ благодатного блаженства такъ превышають все изящное и пріятное земное, что святый Апостоль, для изображенія виденнаго имъ въ священномъ изступленіи, употребиль сабдующія выраженія: око не видь, и ухо не слыша, и на сердие человьку не взыдоща, яже уготова Богг любящимг Его. Намг же Богг открылг есть Духомо Своимо в). Въ этихъ словахъ Апостола заключается печальная истина: паденіе человака такъ глубоко, что онъ въ состояніи паденія уже не можеть получить самъ собою нибакого понятія о потерянномъ своемъ блаженствъ; гръхолюбивое его сердце утратило всякое сочувствіе къ духовному наслажденію. Но слова эти, обличающія бъдственное состояніе падшаго и пребывающаго въ свомъ паденін, вибств съ твмъ возвещають и радостную исти-

<sup>1)</sup> Выт. II, 10. 2) Псал. CXLVIII, 4. 3) Житіе Преподобнаго Василія Новаго. Четьи-Минен 26 марта. 4) Четьи-Минен 24 мая. 5) Рукописное житіе Преподобной. 6) Доброт. ч. 1. Главы, краегранесіемъ въ греческомъ писанін расположенныя, зѣло полезныя, гл. 11. 7) 2 Кор. XII, 3, 4. 6) 1 Кор. II, 9, 10.

ну: обновление Святымъ Духомъ тъхъ людей, которые върою и поваяніемъ вступили въ духовное племя Новаго Адама, Господа нашего Інсуса Христа. Святый Духъ, вселившись въ человъка, разрушаеть въ немъ царство граха, уничтожаетъ невидимую внутреннюю борьбу и разстройство, водворяеть миръ Христовъ, производящій такое духовное наслажденіе, что сердце, упоенное имъ, умираеть для сочувствія гръху, и начинаеть постоянно пребывать при Богь и въ Богь. Волворивъ царство Божіе въ человъвъ Духъ Святый нерадко возводить достойных служителей своих въ страны премірныя, въ обители, уготованныя праведникамъ для ввинаго ихъ праздника. Многіе изъ угодниковъ Божінхъ были восхищены въ рай, изъ него пронивли въ небо, въ небеса небесъ, къ самому Престолу Господа, окруженному пламенными Серафимами и Херувимами. Свидътельства этихъ очевидцевъ о рай согласны. Такъ преподобный Сумеонъ Дивногорецъ видълъ въ раю чудные сады. видълъ тамъ душу праотца Адама и душу разбойника, перваго изъ человъковъ, введеннаго Богочеловъкомъ, по искупленіи, въ рай 1).

Изъ извъстныхъ намъ видъній святыхъ Отцовъ, бывшихъ врителями рая, съ особенною ясностію и подробностію изложено вильніе святаго Андрея, юродиваго ради Христа, пребывшаго вышеестественно въ теченім цізыхъ двухъ недізь въ соверцанім невилимаго міра. Онъ повъдаль сотаннику своему, іерею Никифору, объ этомъ видении следующее: «Я увидель себя въ раю прекрасномъ «и удивительнъйшемъ, и, восхищаясь духомъ, размышлялъ: что «это?.. Знаю, что живу въ Константинополъ: какъ же очутился «здъсь — понять не могу. Я видъль себя облеченнымъ въ самое «свётное одвяніе, какъ бы истканное изъ молній; вёнецъ быль «на главъ моей, сплетенный изъ великихъ цвътовъ, и я былъ опоя-«санъ поясомъ царскимъ. Радуясь этой красотъ, дивясь умомъ и «сердцемъ несказанному благольнію Божія рая, я ходиль по нему, «и веселился. Тамъ были многіе сады съ высокими деревьями; «они колебались вершинами своими, и увеселяли эрвніе; оть вът-«вей ихъ исходило великое благоуханіе. Одни изъ деревьевъ не-«престанно цвъли, другія украшались златовидными листьями, иныя «имъли на себъ различные плоды несказанной красоты и пріятно-

і) Житіе преподобнаго Сумеона Дивногорца, 24 мая. Четын-Минен.

«сти. Невозможно тъхъ деревъ уподобить ни одному дереву земно-«му: Божія рука, а не человъческая насадила ихъ. Птицъ въ этихъ «садахъ было безчисленное множество: иныя изъ нихъ были съ «златовидными врыльями, другія—бълыя вакь сибгь, а иныя— «разнообразно испещренныя; онв сидели на ветвях райских де-«ревъ, и пъли прекрасно; отъ сладкаго пънія ихъ я не поминль «себя-такъ услаждалось мое сердце; и казалось мив, что гласъ «пънія ихъ досягаль даже до высоты небесной. Стояли тъ прекрас-«ные сады рядами, вакъ бы полкъ противъ нолка. Въ то время, «какъ я ходиль между ними въ веселів сердца, увидъль року ве-«ликую, текущую посреди ихъ и ихъ напояющую. На другомъ бе-«регу ръки быль виноградникь, котораго лозы, украшенныя зла-«тыми дистьями и заатовидными гроздіями, широко раскилыва-«лись. Дышали тамъ отъ четырехъ странъ вътры тихіе и благо-«ухающіе; отъ нхъ дыханія колебались сады, и производили див-«ный шумъ дистьями своими» 1).

Полобно этому преподобная Өеодора повъдала о райской обители великаго угодника Божія Василія Новаго, что она преисполнена была славы, и имъла многіе сады златолиственные и многоплодные. Святой Осодоръ быль подробно повазань рай Ангелами, ее рубоводившими. «И видъла я» -- говорила она -- «прекрасныя се-«денія и многочисленныя обители, уготованныя любящимъ Бога, «преисполненныя славы и благодати. Водящіе меня показывали мнъ «отдъльно обители апостольскія, отдъльно пророческія, отдъльно «мученическія, отдільно обители важдаго чина святых». Кажпая «обитель была красоты неизреченной, въ широту и долготу, ска-«зать бы, подобная Царьграду, но несравненно врасивъйшая, со «многими пресвътлыми нерукотворенными палатами. Всюду въ оби-«теляхъ тъхъ слышенъ былъ гласъ радости и веселія духовнаго. «и видъны были лики празднующихъ. Всъ, увидя меня, радова-«лись о моемъ спасенін, выходили во мив на встрічу, лобывали «меня, восхваняя Господа, избавившаго меня отъ сътей вражінуъ» 2).

Повторяемъ: природа земная служить только слабымъ образомъ рая, красоты котораго нетлённы, несказанно изящны, преисполнены священнаго мира и благодати. Земля, послё согрёшенія пра-

<sup>1)</sup> Житіе святаго Андрея. Четьи-Минеи 2 октября.
2). Житіе преподобнаго Василія Новаго. Четьи-Минеи 26 марта.

отцевъ нашихъ, проклята Создателемъ, и непрестанно выражаетъ это проклятіе въ своихъ смятеніяхъ и своемъ нестроеніи. То колеблется она, и поглощаеть цълые грады и веси; то выступають на поверхность ея свирвныя воды, и губять цвамя страны; то проходять по ней бури съ вихремъ, молніей, громомъ, градомъ, оставляя следомъ своимъ разрушение. Человечество, живущее на ней, находится въ непрестанной борьбъ, и частной и общественной, представляя собою общирное зрылище разнообразнаго страланія, неумолкающаго труда, безчисленных гроховь, страшныхъ преступленій, вавилонскаго столпотворенія. Побродътель елва находить на ней тесный и скорбный пріють. Неумолимая и ненасытная смерть ходить по ней, и постоянно истребляеть покольнія человъческія, которыя законъ размноженія, установленный для рода человъческаго Творцомъ, замъняеть пополъніями новыми. И будеть ходить она, и пожинать людей, доколь сама не погибнеть вибсть съ разрушающимся міромъ. Животныя, населяющія землю, возстали одни противъ другихъ, непощадно истребляютъ другъ друга. Самыя стихіи находятся въ непримиримой враждів и непрерывномъ бореніи между собою. На земль все сражается, все страдаеть, все стремится въ взаимному уничтожению. Какое грозное и непрерывное смятеніе! какое повсемъстное и ожесточенное столкновеніе! Оно непримътно, или малопримътно для тъхъ, которые всегда участвують въ немъ; но изъ уединенія и тишины монастырской оно очевидно для странника, котораго вселиль Богь прямо рая сладости, для непрестаннаго воздыханія и стованія о немъ і). Если жъ земля, провлятая Богомъ, земля-изгнание наше, страна бъдствий, обольщеній, злодъяній, смерти, обреченная Богомъ па сожженіе 2). имъетъ красоты свои, насъ восхищающія: то каковъ долженъ быть рай, уготованный Богомъ для возлюбленныхъ Его въ въчное жилище и наслаждение? Око плотское не видю, плотское ухо не слыша, и на сердию, занятое одною чувственностію, не взыде, яже уготова  $ar{E}$ огъ мобящимъ Eго.  $ar{H}$ амъ же  $ar{E}$ огъ открылъ есть Духомг Своимг.

Святый Андрей быль восхищень не только въ рай, но, подобно святому Апостолу Павлу, и до третьяго неба. Вслъдъ за выше-

<sup>1)</sup> Святый Петръ Дамаскинъ. О первомъ разумѣ, и о томъ, како подобаетъ ничинати оный. Книга 1. Доброт., ч. 3.
2) 2 Петр. III, 7, 10.

приведеннымъ повъствованиемъ о раб, онъ продолжалъ свое сказаніе такъ: «Послъ этого напаль на меня ужась, и я ощущаль, «что стою превыше небесной тверди. Юноша, съ и́ицемъ, подоб-«нымъ солнцу, предшествоваль инв. Я последоваль за нимъ, и «вотъ — увидълъ Кресть прекрасный и великій, видомъ похожій чна радугу. Вокругь него стояли пъвцы огнезрачные, какъ пламень, «и пъли сладкую пъснь, прославляя Господа, распявшагося на «Кресть. Предшествовавшій мнв юноша, приступивь ко Кресту, «облобызаль его, и подаль мив знакь, чтобь я савлаль то же: я «припаль въ святому Кресту со страхомъ и радостію великою, и «усердно добызаль его. Въ то время, какъ я его добызаль, насы-«тился неизреченной духовной сладости, и обоняль большее благо-«уханіе, нежели въ раю. Миновавъ Кресть, я посмотрвлъ внизъ, и. «увидъвъ подъ собою бездну — потому что миъ казалось, что я «хожу по воздуху — началь пугаться, и возопиль въ руководив-«шему меня: боюсь, чтобы мий не низвергнуться въ глубину! Онъ, «обратясь во мев, сказаль: «не бойся, намъ должно взойти вы-«ше»-и подаль мив руку. Когда и схватился за его руку,- мы «очутились выше второй тверди; я увидёль тамъ дивныхъ мужей, «и покой ихъ, и радость праздника ихъ, неизглаголаннаго язы-«комъ человъческимъ. Послъ этого им вошли въ чудный пламень. «который насъ не опаляль, но только просвъщаль. Я началь ужа-«саться, и опять руководившій меня обратнися ко мий, и подаль-«мить руку, говоря: «намъ должно взойти и еще выше». Съ этимъ «словомъ мы очутились выше третьяго неба, гдв я увидвлъ и услы-«шалъ множество Небесныхъ Силъ, поющихъ и славословящихъ «Бога. Мы пришли предъ завъсу, блиставшую какъ молнія, предъ «которою стояли страшные великіе юноши, подобные иламени «огненному; лица ихъ сіяли паче солнца, и въ рукахъ ихъ было «огненное оружіе; кругомъ со страхомъ предстояло безчисленное «множество небеснаго воинства. Руководившій меня юноша ска-«заль мив: «когда отымется завъса, и увидишь Владыку Христа, стогда повлонись престолу славы Его. Услышавъ это, я востре-«петаль и возрадовался; меня объяди ужась и неизъяснимая ра-«дость; я стояль и сиотрель, когда отымется завеса. Ее отъяла «нъкая пламенная рука, и я увидълъ Господа моего, какъ нъкогда «Исаія Пророкъ, съдящаго на престолъ высокомъ и превознесен-

«номъ, окруженнаго Серафимами. Онъ былъ облеченъ въ багряную «одежду, лице Его сіяло неизреченнымъ світомъ, и Онъ съ лю-«бовію обратиль во мев Свои очи. Увидевь Его, я паль предъ «Нимъ на лице мое, поклоняясь пресвътлому и страшному пре-«столу славы Его. Какая же тогда отъ виденія лица Его объяла «меня радость, того невозможно выразить, такъ что и нынъ, по-«миная это видъніе, исполняюсь неизреченной сладости. Въ тре-«петь лежаль я предъ Владыкою, удивляясь толикому Его мило-«сердію, что попустиль мий, гришному и нечистому человику, «придти предъ Него и увидъть Божественную лъноту Его. Я ис-«полнидся умиленія, размышляя о моемъ недостоинствъ, и, разсма-«тривая величіе моего Вланыки, повторяль въ себъ слова Исаіи «пророва: О. окаянный азг! яко сподобихся, человых сый и «нечисты устню имый, Господа моего очима моима видъти! 1) «И услышаль я, что премилосердый Творець мой изрекь ко мий «пречистыми и сладчайшими устами Своими три Божественныя «Слова, которыя столько усладили мое сердце, и столько разожгли «любовію къ Нему, что я весь таяль, какь воскъ оть действія «теплоты духовной, и исполнились надо мною слова Давида: бысть «сердие мое, яко воско таяй посредь чрева моего 2). Потомъ всъ «воинства восивли пъснь предивную и неизреченную. Послъ это-«го, не знаю какъ, я очутился опять ходящимъ въ раю. Пришла «мнъ мысль, что я не видълъ Госпожи Пресвятыя Богородицы: и «воть вижу нъкоего мужа, свътлаго, какъ облакъ, носящаго крестъ «и говорящаго инъ: Ты захотълъ видъть здъсь Пресвятую Ца-«рицу Небесныхъ Силь? Нынъ нътъ ся здъсь: Она ушла въ мно-«гобъдный мірь помогать человъкамь и утьшать скорбящихъ. Я «повазаль бы тебъ Ея святое мъстопребывание, но теперь уже не «время: тебъ должно возвратиться туда, откуда ты пришель — «такъ повелъваетъ Владыка. — Когда онъ говорилъ это, мив по-«казалось, что я сладко уснуль; проснувшись, я увидёль, что «нахожусь на томъ же самомъ мъсть, гдъ быль прежде». Изъ этого видънія святаго Андрея видно, что рай есть ближайшая къ земять небесная обитель, или первое небо, превыше котораго находятся другія небеса, воспътыя духоноснымь Давидомь, называю-

¹) Исаін VI, 5. ²) Псал. XXI, 15.

щимъ ихъ небесами небест 1). Въ этихъ горнихъ обителяхъ пребывають нынъ души праведниковъ, сообразно достоинству своему; къ этимъ горнимъ обителямъ будутъ восхищены праведники, по соединенін душь нхь сь тылани воскресеніень на облашьхо во срыменіе Господне на воздист, и тако всегда съ Господомъ бидитъ 2). Надъ ними повторится искупленное и возвращенное ролу человъческому Спасителемъ восхищение съ вемли и взятие въ рай Адама. Святыя тыв ихъ, не только души, обновленныя и возсозданныя Богочеловъвомъ, содълаются способными въ такому восхищенію н взятію на небо, какъ способно было къ нему тело первозданнаго человъка 3). Видъніе святаго Андрея, такъ какъ и всъ подобныя виденія других угодинков Божінхь, служить доказательствомь и объясненіемъ вышеприведеннаго мивнія святаго Макарія Веливаго, что ангелы и души имъють свой видь и образь, и что этоть образъ есть образъ внёшняго человёва. Столько сходны образъ тёла и образъ души, что святый Андрей не понималъясно, восхищень ли онь быль въ тъль, или внъ тъла. Приведемъ собственныя слова его, какъ они передаются іереемъ Никифоромъ въ пространномъ жизнеописаніи». Я видъль себя, говорить святый Андрей, «какъ бы безъ плоти, потому что я не чувствоваль плоти». Далее Святый поведаеть объ одежде, которая была на немъ, при чемъ исчисанетъ тълесные члены. Возвращанись въ объясненію своего состоянія, Святый свазаль: «Повидимому я быль въ «ТЪЛЪ, НО Не ЧУВСТВОВАЛЪ ТЯГОСТИ ТЪЛЕСНОЙ; Не ЧУВСТВОВАЛЪ НИ-«вакой телосной потребности въ теченім всёхъ явухъ недель, кото-«рыя продолжалось восхищение. Это приводить меня въ мысли, «что я быль безь тела. Не знаю, какъ сказать достоверно: ве-«даеть это сердцевъдецъ Богь». Святый видъль Ангеловъ въ образъ свътлыхъ мужей и юношъ. Онъ бесъдоваль съ ними. Руководившій его Ангель нісколько разь подаваль ему руку; Ангелы, предстоявшіе завёсь, имели образь юношь высокаго роста, грознаго вида, съ пламеннымъ оружіемъ въ рукахъ. Повъдая объ Ангелахъ, исчисляя члены ихъ: лице, глаза, руки, ноги,

<sup>1)</sup> Псал. СХLVIII, 8. Смотри толкованіе сего стиха въ Псалтири изданія Кіево-Печерской Лавры съ толкованіями, заниствованными изъ святыхъ Отдовъ и помѣщенными въ началь и въ концѣ псалмовъ и на брезѣ. 2) Сол. IV, 17. 3) По воскресеніи и тѣло будетъ духомъ. Пр. Макарій Великій, слово VI, глава 13.

какъ-бы усиливаясь объяснить самую природу ихъ, Святый сказалъ, что — «они тпола безплотныя, или, по пониманію нашего времени, газообразныя. Святый Андрей видълъ устроеніе и природу горнихъ обителей, соотвътствующую ихъ безплотнымъ жителямъ, несравненно превосходнъйшую всего того, что знаетъ и что можетъ представить себъ плотской человъкъ, пригвожденный къ землъ, необновленный и невоспитанный Духомъ Святымъ, а потому неспособный проникнуть въ таинства будущаго въка.

Адъ 1) помъщается во внутренности земли. Богъ, произнося опредъление на Адама, при изгнании его изъ рая, сперва исчисляль земныя казни для преступника райской заповъди, потомъ возвъстиль, что этимъ казнямъ Адамъ будетъ подвергаться дотолъ, доколъ не возвратится въ землю, изъ которой онъ взятъ. Земля еси, сказалъ ему Господь, и ез землю отмодеши 2). Здъсь не сказано, что онъ нойдетъ въ землю однимъ тъломъ: изреченный приговоръ для дерзнувшаго возстать противъ Бога страшнъе, нежели какимъ онъ представляется для легкаго, поверхностнаго вягляда 3). Праведники Ветхаго Завъта, какъ очевидно изъ Священнаго Писанія, постоянно признавали земныя нъдра мъстомъ ада. Сниду късыну моему, сттуя, во адъ 4), говорилъ святый патріархъ Іаковъ, когда принесли ему ложную въсть о кончинъ любимаго его сына, Іосифа. Остави мене почити мало, умоляетъ Бога праведный, многострадальный Іовъ изъ среды отвсюду окружавшихъ его иску-

<sup>1)</sup> Адъ, тартаръ (абос, тартарос)—слова греческія, означающія визменнюе, весьма глубокое мъсто. Имъ соотвътствуеть славяно-русское слово: преисподняя. Геенна-слово еврейское, собственное имя глубоваго оврага, находящагося близь <sup>2</sup>) But. III, 19. в) Земая еси, и въ землю пойдеши. Святая Церковь относить этоть приговорь Божій преимущественно къ душть человъка, который за преступленіе запов'яди Божіей обречень на погребеніе въ земл'ь и тъломъ и душею; приговоръ падаетъ всею тяжестію на душу, которая, и по раздученін съ теломъ, сохраняеть при себе способности мышленія и ощущенія, которая, одна, чувствуеть на себь дыйствіе приговора; тыло, по разлученім его отъ души, упокоевается въ решительномъ нечувствін. Тропарь 2-й песни 5 канона на утрени въ недълю 7-ю по Пасхъ. Святый Асанасій Великій, въ Словъ на Паску, говорить: "Человъческое естество, соединенное съ Божескимъ (вълицъ Спаисителя), привело въ трепетъ преисподнюю. Воскликнулъ адъ въ срътение Похилтителю умершихъ: Зачвиъ Ты извращаешь опредвление, сдвланное Тобою-же "въ раю? Зачемъ расторгаемь рукописаніе, написанное и скрепленное противъ "естества человъческаго? Я знаю опредъленіе, справедливо произнесенное на че-"ЛОВЪКОВЪ: Земля еси, и въ землю отыдеши". Opera omnia sancti Athanasii, Tom. IV, pag. 1,079 n 1,680. 4) But. XXXVII, 37.



шеній, прежде даже отиду, отнюдуже не возвращуся, вз землю темну и мрачну, вь землю тьмы вычныя, идъже нъсть свъта, ниже видъти живота человъческаго 1). Боговдохновенный законодатель израильтянь, Мочсей, объявляя народу гиввъ Божій на Корея и его сообщиковъ, сказалъ: Аще смертно встах людей умруть сіи, и аще по присъщенію всьхь человьковь, будетъ посъщение ихъ, то не Господъ посла мене. Но явно покажеть Господь, и отверэши земля уста своя, пожреть я, домы ихъ, и кущи ихъ, и вся елика суть ихъ, и снидутъ живы во адъ... Егдиже преста глаголя вся словеса сія, продолжаеть повъствовать Писаніе, разспосся земля подо ногами ихг... и снидоши живы во адг 2). Пророкъ Давидъ воспъваль Господу: милость твоя велія на мню, и избавиль еси душу мою от ада преисподнийшаго 3). Когда душа святаго пророка Самунда была вызвана волшебницею, по просьбъ царя Изранльсваго Саула, для совъщанія о предстоявшей битвъ со врагами, то волшебница, увидъвъ эту душу, сказала: видъха мужа стара, восходяща от земли, и сей оболчень одъянием долгимь: и уразуми Сауль, яко сей Самуиль есть 1). Проровь Исаія говорить сатань: во адъ снидеши и въ основанія земли 3). Подобно сему выражается о падшемъ ангель, отъ лица Божія, Пророкъ Ісчекінль: свождахо его во адо со снисходящими во рово, и утъщаху его въ земли дольнъйшей вся древеса сладости... сниди съ древесами сладости въ глубину земную в). Проровъ назваль падшаго ангела Фараономъ, и уподобиль его древу сладости; другіе ангелы, увлеченные главнымъ падшимъ ангеломъ въ погибель, также уподоблены древамъ сладости, по состоянію ихъ до паденія. То же мъсто для ада опредъляеть и Священное Писаніе Новаго Завъта. Возвъщая о низшествін во адъ Своею душею и неразлучнымъ съ нею Божествомъ, Богочеловъкъ сказаль: будеть Сынь человъческій въ сердце земли три дни и три нощи 1). Объясняя слова Спасителя, блаженный Ософилавть Болгарскій говорить, что Господь исполниль это предсказаніе Свое. «сошедъ въ преисподнюю землю до ада». Господь, по словамъ святаго апостола Павла, сниде въ дольныйшія страны земли,—

¹) IOB. X, 20—22. ²) Числ. XVI, 29—35. ³) Псал. LXXXV, 13. ¹)1 Цар. XXVIII, 14. ³) Исх. XIV, 15. °) Ісзек. XXXI, 16 и 18. °) Мате. XII, 40.

по русскому переводу: въ преисподнія мъста земли 1), а по слованъ апостола Петра: сущима ва темницъ духовома, сошеда, проповъда 2). «Обоженная Душа Христова, говорить святый Іоаннь Дамаскинъ, нисходить во адъ для того, чтобы какъ живущимъ на земии возсіяло солнце правды, такъ и для сидящихъ подо землею во тынъ и съни смертной возсіямь свъть» 3). Въ XIV огласительномъ поучени святаго Кирилла Герусалимскаго читаемъ: «сподь нашъ Інсусъ во Евангелін сказаль: «Якоже бо бо Іона «во чревъ китовъ три дни и три нощи: тако будета и Сынг человъческий въ сердцы земли три дни и три нощи 1). Разсиа-•тривая повъсть о Іонь, мы находимь въ ней дъйствіе очень по-«добное дъйствію Інсуса. Інсусь быль послань проповъдывать по-«каяніе: и Іона послася в). Но онъ бъжаль, не въдая будущаго: «Інсусъ же добровольно пришель на покаяніе спасительное.... Іона «быль ввергнуть во чрево китово: Інсусь же сошель волею ту-«да, гдв быль мысленный кить, чтобь смерть извергла пожранныхъ «ею, по сказанному въ Писаніи: ото руки адовы избавлю я, и «ото смерти искуплю я 6). Іона наъ чрева битова молился, гово-«ps: 6030nuxz 65 cxopbu moeŭ, u u35 upesa adosa sonas moŭ  $^{7}$ ). «Это говориль онь еще находясь въ кить. Но находясь въ кить, «онъ говорилъ о себъ, что находится во адто: потому что онъ быль «предъизображениемъ Христа, долженствовавшаго низойти во адъ. «Нъсколько далъе, очень явственно, пророчествуя, онъ сказаль «отъ лица Христова. Понре глава моя во разсплины горо в). «Если онъ быль во чревъ китовъ: то какія тамъ горы? Знаю это «отвъчаетъ онъ; но я служу образомъ Того, кто будетъ положенъ «въ изсъчениомъ каменномъ гробъ. Находясь въ моръ, Іона гово-«рить: Снидохо во землю, ея же вереи ея заклепи вычніи в ): по-«тому что онъ носель образъ Христа, низшедшаго во землю 10). Подобнымъ образомъ Святый Епифаній Кипрскій указываеть со всею ясностію и опреділенностію містонахожденіе ада во внутренности земли, описывая въ словъ своемъ на Великую Субботу спасеніе человъковъ Богочеловъкомъ. Мы помъщаемъ здъсь это слово съ не-

<sup>&#</sup>x27;) Ефес. IV, 9. ') 1 Петр. III, 19. ') Точное изложение Православной Въры, Кн. III гл. XXIX. ') Мате. XII, 40. ') Іоан. I, 2—5. ') Осін XIII, 14. ') Іоан. II, 3. ') Іоан. II, 6. ') Іон. II, 7. ') Поученіе XIV гл. 17 н 20.

многими исключеніями. «Отчего толикое безмолвіе на землъ? Что «значить это безмолые и молчание великое? Безмолые великое: Царь «погрузнася въ сонъ. Земля убоялась и замольла: потому что Богъ «во плоти уснуль. Богь во плоти уснуль, и аде ужаснулся. Богь «уснуль на краткое время, и спящихъ издревле, отъ Адама, вос-«кресиль. Нынъ спасеніе сущимъ на земль, и отъ въка сущимъ «подо землею; нынъ спасеніе всему міру, и видимому и невиди-«мому. Нынъ сугубое пришествіе Христово, сугубое промышленіе, «сугубое человъкамъ посъщение: Богъ приходить съ небеси на зем-«мю, съ земли пода землю. Врата ада отворяются, и вы, сня-<шi> отъ въка, радуйтеся. Съдящи во тъмъ и съни смертной, свътъ «великій прінмите: съ рабами Господь, съ мертвыми Богь, съ умер-«шими Жизнь, съ находящимися во тьмъ свъть невечерній, съ пль-«ненными Свободитель, преисподними Сый превыше небесъ. Хри-«стосъ между мертвыми: спидемъ туда съ Нимъ, да познаемъ тай-«ны этой страны, да познаемъ тайну Божію подо землею, и ра-«зумвемъ чудеса Господни; да научимся, какую благовъствуетъ «Господь проповедь сущимъ во адто, и что со властію повелеваеть «связаннымъ. Изыдите, въщаетъ, сущіи во тьмъ, и просвътитеся; «изыдите, и воэстаните лежащін. И тебъ повельваю, Адаме: вса-«стани спяй. Я не для того сотвориль тебя, чтобъ ты остался «связанным» во адт: воспресни оть мертвыхь. Я-животь чело-«въковъ и воскресеніе. Для тебя Богь твой быль сынь твой. Для «тебя Я, Господь твой, принямъ образъ раба. Для тебя Сущій «превыше небесъ, Я пришель на вемлю и подо землю. Возстань «и изыди отсюду. Возстаньте, идите отсюда: изъ тьмы въ въчный «свъть, отъ страданій къ веселію. Возстаньте, идите отсюда: изъ «рабства въ свободу, изъ темницы въ горній Іерусалимъ, изъ «узъ къ Богу, изъ подъ земли на небо» 1).

Въ торжественныя службы Великой Субботы и Святой Пасхи Церковь, празднуя и воспъвая спасеніе человъковъ пострадавшимъ за насъ Богочеловъкомъ, поправшимъ смертію смерть, сокрушившимъ врата и заклепы адовы, воскресившимъ человъчество въ Себъ и съ Собою, съ особенною ясностію выражаеть свое мнѣніе о мъстонахожденіи какъ ада, такъ и рая. Церковь не занимается

<sup>1)</sup> Собраніе Поученій, составлено Редакцією Воскреснаго Чтенія при Кіевской Духовной Академін. Томъ І.

собственно изысканіемъ, гдъ адъ и гдъ рай, но, славословя Господа, и говоря о адъ и о рав, по необходимости, хотя и мимоходно, высказываеть свое метніе о месте ихъ, говорить объ этомъ какъ о предметь общензвъстномъ. Величественное пъснопъние на утрени Великой Субботы, после прочтенія шестопсалиія и великой ектинін, начинается съ двухъ глубоко-умилительныхъ и вибств изящно-поотических в тропарей, изъ которых въ первои в воспрвается погребение Господа, во второмъ низшествие Его во алъ. «Благообразный Іосифъ съ древа сцемъ пречистое твло Твое, пла-«щаницею чистою обвивъ и вонями, въ гробъ новъ закрывъ по-«ложи». — «Егда снишель еси нъ смерти. Животе безсмертный. «тогда адг умертвиль еси блистаніемь Божества, егда же и умер-«шія оть преисподних воскресня есн, вся силы небесныя взы-«ваху: Жизнодавче Христе, Боже нашъ, слава Тебъ». — Послъ этого всв священнослужащіе, а въ монастыряхъ и все братство. выходять съ возженными свечами на средину храма, становятся предъ плащаницею, и начинаютъ возглашать такъ-называемыя Перковнымъ Уставомъ похвалы Господу, соединяя ихъ со стихами CXVIII псалма. Изъ этихъ похвалъ выписываемъ тв. въ которыхъ съ наибольшею ясностію упоминается о томъ, что адъ находится внутри земли. «Зашель еси подо землю Свътоносецъ «правды, и мертвыя якоже отъ сна воздвигаъ еси, отгнавъ вся-«кую тьму, сущую во адт» 1).—Землю содержай дланію, умер-«Щвленъ плотію, подо землею нынъ содержится, мертвыя изба-«вляя адова содержанія» 2)—На землю сшель еси, да спасеши «Адама, и на земли не обръть его, Владыко, даже до ада сни-«сшель еси, ищай» 3).— «О радосте оныя! о многія сладости! ихъ «же во адп наполниль есн, во днаха мрачныха свъть воз-«сінвъ» 4). — «Волею синсшелъ еси, Спасе, подз землю, умер-«щвленныя человъки оживиль еси, и возвель еси въ славъ От-«чей 5).—Послушавъ, Слове, Отца Твоего, даже до ада лютаго «сощело есн. и воскресиль еси родь человъческій 6).—«Зашель чесн подо землю, рукою Твоею создавый челокока, да воздвиг-«неши отъ паденія соборы человъческія всесильною державою» 1.-«Убояся Адамъ, Богу ходящу въ ран: радуется же по аду со-

<sup>1)</sup> Похвала къ 56 стиху СХVIII псалма. 2) Къ стиху 17. 3) Къ ст. 25. 4) Къ ст. 48. 5) Къ ст. 53. 6) Къ ст. 59. 7) Къ ст. 80.

«шедшу, падый прежде, и нынъ воздвизаемъ» 1).-- Нъдръ Отече-«ских» неисходен» пребывь, Щедре, и человых быти благоволиль еси, и во адъ снишель еси, Христе» 2).— «Возстани, Щедре, «оть пропастей адских возставляяй нась» 3).—Подо землею «хотвніемь нисшедо яко мертвь, возводиши от земли въ не-«бесным», оттуду падшія, Інсусе» 4). — «Аще и мертвъ видънъ «быль есн. но живый, яко Богь, возводиши *ото земли* въ не-«бесным», оттуду падшія, Інсусе» 5). Въ последнихъ двухъ похвалах Церковь во всенародное услышание объявляеть не только о мъстонахожденіи ada, но и о мъстонахожденія pas. Человъки, въ праотцахъ своихъ, низвержены на землю изъ рая: Церковь опредвляеть мвсто рая, говоря, что человьки ниспали со неба.— Въ канонъ утрени Великой Субботы воспъвается: «Да Твоею славы «вся исполниши, сшель еси въ нижняя земли» 6). Далье говорится, что «Господь явиль Себи сущимь во адп, что Онъ «пріобщился сущимъ во адп, что адъ, Слове, сръть Тя, огор-«чися, что душа Твоя во адъ не оставлена, что адъ низу сте-«неть, что уязвися адъ, въ сердие пріемъ Уязвленнаго копіемъ «въ ребра, что Господь сниде даже до адовых сокровицъ». «Въ Синавсаръ Великой Субботы читается, что въ этотъ день мы праздруемъ погребение Господа и Его сошествие во адг, что Онъ сошела во ада нетлънною и Божественною Своею душею, раздълившемся отъ тъла смертію. Употреблены выраженія о адп., вавъ о глубовой пропасти, которая, очевидно изъ всей службы. признается подземною и находящеюся внутри земли 1).

То же мивніе о містонахожденій ада и рая видимь въ служов на святую Паску. Съ наибольшею опреділительностію выражено мивніе о мість ада въ ирмосі 6 пісни канона: «Спишеля еси «въ преисподняя земли, и сокрушиль еси верен візчныя, со- «держащія связанныя, христе». Въ Синаксарі по 6 пісни говорится: «Господь ныні изъ адовых сокровища человіческое есте- «ство исхитивь, на небеса возведе, и къ древнему достоянію «приведе нетлінія. Обаче сошеда во ада, не всіхь воскреси, но «елице віровати Ему изволища. Души же отъ віка святыхь, ну- «ждею держимыя, оть ада свободи, и всімь даде на небеса взыти».

<sup>1)</sup> Къ ст. 58. 2) Къ ст. 117. 3) Къ ст. 160. 4) Похвала къ 46 стиху СХУIII псалма. 5) Къ ст. 47. 6) Пъснь 1, троп. 3. 7) Тріодіонъ.

Здъсь опять *древнее достояніе*, то есть, рай, указывается на небю: «Воскресеніемъ Твоимъ, Господи, рай паки отверзеся 1), и нже «на небеса восходъ обновили еси намъ» 2).

Мивніе о містонахожденім ада внутри земли усматривается на всемъ пространствъ Богослуженія Православной Деркви. Она повсюду говорить объ этомъ предметв, какъ о общепринятомъ и общеизвъстномъ: по этой причинъ выражение опредъленное встръчается изръдка. Но оно встръчается, и именно по той причинъ, что встръчается вакъ общепринятое и общензвъстное, служитъ яснъйшимъ свидътельствомъ и доказательствомъ. «Завъса раздрася, воспъваетъ «Церковь, распеншуся Тебъ, Спасе нашъ, и отдаваще мертвыя, «яже пожре смерть, и адо обнажися, Тебъ зря въ преисподнихо «земли бывша» 3). — «Съ душею пришедшу Тебъ во утробу «Земли, души, яже стяжа, адо издаваше со тщаніемъ, воніющія «державъ Твоей пъснь благодарную» 1). — «Съ душою сшедъ въ «страны преисподнія ада, возвель еси мужествомъ связанныя «вся, яже отъ въка смерть пріять, горькій мучитель» в). — «Тебе. «сошедшаго до послыдних земли, н человъка спасшаго, н вос-«хожденіемъ Твоимъ сего возвысившаго, величаемъ» 6). — «Не «ктому боюся еже въ земмо, Владыко, возвращенія: Ты бо отг «земли возвель мя еси, забвенна» 1). Адамъ низведенъ бысть, «местію запенся, ко адовю пропасти: но естествомъ Богь же и «милостивъ, сощелъ еси ко исканію, и на раму понесъ совоскре-«силь еси» в). «Изъ преисподияго ада вознесша ил падшаго бла-«гословите вся дъла Господа, и превозносите Его во въки» 9).--«Дошедшу Ти во врата адова, Господи, и сія сокрушившу, плвн-«нивъ сице вопіяще: кто сей есть, яко не осуждается въ преч-«сподних земли, но яко сънь разруши смертное узилище» 10).— «Вострепеташа долю преисподияя днесь, адо и смерть, Единаго «отъ Троицы: земля поколебася, вратицы же адовы, видъвше

<sup>1) 2</sup> стихира въ понедъльникъ Свътлыя Седмицы вечера.
2) 1 стихира во вторникъ Свътлыя Седьмицы вечера.
3) Тропарь 1 пъсни 8 канона ут рени въ 4 недълю по Пасхъ.
4) Тропарь 2 пъсни 3 канона на утрени въ 4 недълю по пасхъ.
5) Тропарь 2 пъсни 7 канона на утрени въ 5 недълю по пасхъ.
6) Припъвъ на 9 пъсни въ Воскресенье.
7) Тропарь 2 пъсни 5 канона на утрени въ недълю 7 по Пасхъ.
8) Тропарь 2 пъсни 6 канона на утрени въ 7 недълю по Пасхъ.
9) Тропарь 2 пъсни 8 канона на утрени въ недълю Воскресная стихира на хвалитъхъ 8 гласа.

«Тя, ужасощася» 1).— «Во глубины достигша морскія, и триднев-«ствоваща въ китовъхъ персехъ морскаго звъря древле Іону по-«дражаяй зову Ти: Спасе мой, возвели мя изъ ада преиспод-«ияго» 2). — «Да не прінду въ землю плача, да не вижу «мисто ты, Христе мой, Слове» 3). — «Нъсть во ади по-«ваянія, нівсть тамо прочее ослабы: тамо червь неусыпаемый. «тамо земля темна, и помрачена вся» 1). Также мимоходно, какъ о предметь общенявъстномъ, упоминаеть о мъстонахождения ада во внутренности земли святый Іоаннъ Лъствичникъ. Онъ совътуеть подвижнику благочестія непрестанно воспоминать о безконечной процасти преисподняго пламени, о подземных страшныхъ мъстахъ и пропастяхъ, о тъсныхъ сходахъ, чтобы такимъ размышленіемъ и воспоминаніемъ отторгнуть душу отъ усвоившагося ей сладострастія 5). Ученіе, что адъ находится внутри земли, есть учение Православной Церкви; въ весьма многихъ сочиненияхъ святыхъ Отцовъ встръчается это ученіе 6); ни одинъ изъ нихъ не отвергаеть его 7); Божественныя Откровенія, бывшія Угодинкамь Божіниъ, подверждають его.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ирмосъ 6 песни 2 гласа. <sup>3</sup>) Служба по 1) Воскресный икось 7 гласа. вся дии канона пъсть 4. 4) Чинъ погребенія священниковъ. 5) Ліствицы сте-6) Святый Аоанасій Великій положительно пень 7-я о радостотворномъ плачѣ. утверждаеть о местонахождения ада внутри земли (вышеприведенная цитата; также посланіе въ Антіоку, отвъть на вопрось 19). Того же мити и святый Василій Веливій (на пророка Исаію, гл. V, 14). Святый Кириллъ Александрійскій, какъ ниже будеть видно, признаваль адъ во внутренности земли; тамъ указывають его и другіе Отцы. Соотечественникъ нашъ, святый Димитрій Ростовскій, говорить: "На страшномъ судищи Христосъ Богь нашъ егда речеть на грѣшники: ндите отъ Мене проклятіи въ огонь вічный: и въ той часъ подъ грішники земля разступится, якоже разступилася подъ Кореемъ, Даеаномъ и Авирономъ при Movceu, и тогда впадуть вси грешнии во адъ, -- потомъ паки земля въ мфсто сомкнется. Грешницы же будуть во аде подъ землею, яко въ сосудъ жельзив теснь заперты и во выки неисходны". Часть 2, поучение второе на входъ въ Герусалимъ Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа. тый Іоаннъ Златоустый говорить: Въ какомъ месть, спрашиваешь, будеть геенна? Полагаю, вив всего этого міра. Какъ царскія темницы и рудовопни бывають вдали: такъ и геенна будеть вив этого міра. Станемъ искать не того, гдв она находится, но средствъ избъгать ее". (Толкованіе на посланіе къ Римлянамъ. Бесъда XXXI. Opera omnia Chrysostomi). Этому мижнію помъщеніе ада во внутренности земли нисколько не противорачить, напротивъ того, подтверждаеть его: какой можеть быть болье удобный способъ скрыть адъ оть взоровь вселенной, какъ не погребеніе его въ нѣдрахъ земли? Главы XVI Евангелія отъ Луки стихъ 22-й въ некоторыхъ греческихъ изданіяхъ читается такъ: умерь и богатый, и похоронили его во адъ. Впрочемъ, и при чтеніи, принятомъ грекороссійскою

Въ первые времена христіанства, когда ожесточенная и савпая ревность илодоповдонниковъ къ сохраненію на земли илодоповлонства проливала ръви невинной крови христіанской, въ Бруссъ, главномъ городъ Виеннін, претерпъль мученіе и казнь епископъ города, Патрикій. Мучитель-игемень принималь ванны на теплыхъ цълительных источникахь, находившихся близь города 1), тамъ допращиваль и умертвиль епископа. По поводу этихь горячихь водъ, которыхъ температуру и целебность игемонъ приписываль дъйствію боготворимых имъ истукановь, святый Патрикій говоредъ ему такъ: «Блистательный игемонъ! если хочешь узнать истину о началь, теченіи и теплоть этихь водь, то я могу открыть ее тебъ, если съ кротостію меня выслушаещь. Всякій исповъдующій христіанство святое и повлоняющійся единому истинному Богу стяжаваеть умъ, исполненный разумёнія Божественныхъ тайнъ: и я, будучи рабомъ Христа, хотя и гръшнымъ, могу объяснить истину о этихъ водахъ. Богъ, предвидя, что созданные Имъ человъви прогитвають Его-Бога, Создателя своего, и, отвергнувъ истинное Богопочитание, устроятъ себъ бездушныхъ кумировъ и будуть поклоняться имъ, уготоваль два мъста для преседенія въ нихъ человъковъ послів ихъ земной жизни. Первое мъсто Онъ просвътиль въчнымъ свътомъ, и исполниль обильными и неизреченными благами; другое же мъсто исполнилъ непроницаемою тьмою, неугасающимъ огнемъ и въчными казнями. Онъ предназначиль, чтобы въ первое мъсто были преселяемы тъ, которые будуть стараться благоугождать Ему исполнениемъ Его заповъдей, а во второе, темное, ввергаемы тъ, которые прогнъвають Творца злымъ житіемъ своимъ, и заслужать себъ казнь.

Digitized by Google

Церковію, слова Господа о богачѣ погребоща его имѣютъ то значеніе, что богачъ быль душею низведень во адъ, — такъ объясняются эти слова блаженнымъ Өеофилактомъ. Златоустый, не одобряя одно любопытство при опредѣленіи мѣста аду, не только не воспрещаетъ тѣхъ размышленій и изысканій о адѣ, которыя приводятъ къ страху Божію и уклоненію отъ зла, но и завѣщаваетъ непрестанно погружаться въ нихъ, непрестанно имѣть предъ очами геенну огненную, ожидающую беззаконниковъ. Слово 1-е о покаяніи къ Димитрію. Во времена, послѣдующія Златоустому, Церковь выразила свое мнѣніе о мѣстонахожденіи ада со всею опредѣленностію, огласила и оглашаетъ его Божественными пѣснопѣніями и чтеніями во всеуслышаніе и наученіе народа.

<sup>1)</sup> Землетрясеніе, разрушившее Бруссу въ 1854 году, уничтожило горячіе источники; такое, по крайней мірть, свіздініе доставлено было соврененными газетами.

Сподобившіеся мъста свътлаго будуть жить безсмертною жизнію въ непрестанной и безконечной радости, а низринутые въ темное мъсто будутъ мучены непрестанно, безконечно. Создатель, раздъдяя огонь отъ воды и свъть отъ тьмы, важное изъ нихъ. Какъ создаль отдельно, такъ и поставиль на отдельныхъ местахъ. Есть и напъ твердію небесною, такъ какъ и подъ землею, огонь и вода. Вода, находящаяся на поверхности земной, собранная въ собранія свой, называется моремъ, а подземная вода называется бездною. Изъ этой бездны, на потребности человъковъ и животныхъ. населяющихъ землю, воды подымаются сквозь земныя нёдра, какъ бы водопроводными трубами, и, выходя на поверхность земли, обраэчють источники, колодцы и ріки. Изь этихь-то водь ті, которыя приближаются подземному огню, сограваются имъ, и вытекають горячими; тв же, которыя текуть вдали оть огня, сохраняють естественную хладность. На некоторых в местах бездны имеются самыя холодныя воды, обратившіяся въ ледъ, какъ отстоящія весьма далеко отъ огня. Подземный огнь устроенъ для мученія нечестивых душь. Преисподняя вода, обратившаяся въ ледъ, именуется тартаромъ 1). Въ тартаръ подвергаются безконечной мукъ ваши боги и поклонники ихъ, какъ воспълъ одинъ изъ вашихъ стихотворцевъ: «концы земли и моря— не что иное, какъ ихъ последніе пределы, где Іапеть и Сатурнъ — такъ именуются ваши боги-не утъщаются ни блистаніемъ солица, ни прохладою вътровъ». Это значить: вашихъ боговъ, заключенныхъ въ тартаръ, не освъщаеть и не согръваеть солнце, а вверженных въ огнь не прохлаждаеть візтерь. Тартарь глубже всіхь прочихь безднь, находящихся подъ землею. Въ томъ, что подъ землею находится огнь, уготованный на нечестивыхъ, пусть удостовъритъ тебя по крайней мёрё тоть огнь, который извергается изъ нёдръ земныхъ въ Сициліи». — Такъ разсуждаль о подземномъ адъ святый епископъ Христовой Церкви первыхъ въковъ 2).

Вышеупомянутая преподобная Өеодора, постивъ райскія оби-

<sup>1) &</sup>quot;Боюсь тартара, зане не причастенъ есть теплоты". Святаго Кирилла о исходъ души.
2) Четьи-Минеи 19 мая. Святый Патрикій жиль въ началь IV въка, и пострадаль при императоръ Іуліанъ въ 343 году по Р. Х. Смотри Слъдованную Псалтирь.

тели, низведена была въ преисподиял земли, и видъла страшныя, нестерпимыя муки, уготованныя гръшникамъ въ адъ 1).

Воскресшій воинь Таксіоть повідаль, что онь быль похищень діаволами съ блуднаго мытарства: они свели его изъ воздушнаго пространства внизь, на землю. Земля разступилась, и онъ быль спущень по узкимь и смраднымь сходамь до пренсподнихь темниць адовыхь, гді души грішныхь затворены въ візчной тьмі и візчной мукі 2).

Самый образъ исшествія души наъ тела и обстоятельства, его сопровождающія, изложены святыми Отцами для назиданія и спасенія нашего. Преподобный Өеодоръ Студить въ 3-мъ оглашеніи товорить: «Братія! останемся ли мы навсегда здёсь? Нёть! нёть! «О горе, братія! Какое страшное таниство смерти! Какъ мы полжны «быть всегда внимательны, исполнены покаянія, разсудительны, «помышляя, что нынъ же предстоить намъ смерть, помышляя, «какъ будеть совершаться разлучение души отъ тъла, какъ при-«дуть Ангелы-не говорю о томъ, какъ предстануть бъсы. И бъсы «приходять къ увлекающимся страстями. Помышляйте, каковы бу-«дуть трудь и бользнь, при страшномъ виденіи ихъ и при слы-«шанін повельнія: «душа, выходи!» Тогда человыкамь, разлучаю-«щимся отъ тъла, служать великою помощію, утвшеніемъ, ра-«достію добрыя дъла и чистота совъсти. Тогда послушаніе имъстъ «великое дерзновеніе; тогда смиренномудріе приносить великое утів-«шеніе, слезы вспомоществують, добрыя дела прогоняють бесовь, «теривніе вспомоществуеть, и противники возвращаются безь вся-«каго успъха, — души въ великой радости пойдутъ вибств съ «Ангелами въ Спасителю. Не душу, стяжавшую навывъ въ стра-«стяхъ и побъжденную гръхомъ, обыметь великій страхъ: тогда «побътдають бъсы, и низводять эту окаянную душу съ собою въ

<sup>1)</sup> Смотри выше.
2) Воинъ Таксіотъ, житель африканскаго города Кареагена, проводилъ жизнь въ грѣхахъ. Случилось въ Кареагенѣ моровое новѣтріе. Видя множество умирающихъ, Таксіотъ пришелъ въ чувство, покаялся во грѣхахъ своихъ, и переселился за городъ. Тамъ онъ впалъ въ прелюбодѣяніе съ женою земледѣльца, у котораго жилъ; вскорѣ былъ укушенъ змѣею, и, не успѣвъ покаяться, скончался. Его похоронили въ сосѣднемъ монастырѣ. Чрезъ шестъ часовъ, по погребеніи, онъ воскресъ, и едва пришелъ въ себя на четвертые сутки. Тогда все, приключившееся ему по смерти, онъ повѣдалъ, обливаясь слезами, кареагенскому архіепископу, блаженному Тарасію. Четьи-Минен 28 марта-

«преисподній адъ, во тьму и тартаръ, для мученія». Однажды два-Ангела явились преподобному Макарію Александрійскому, современнику и сподвижнику Макарія Великаго, обиловавшему дарами IVXA, и бесъдовали съ нимъ. Въ этой бесъдъ одинъ изъ Ангедовъ сказаль: «услышь, Макарій, какимъ образомъ души, какъ вър-«ныхъ, тавъ и невърныхъ, выходятъ изъ тълъ, и уводятся, и «въдай, что, по примъру совершающагося въ этомъ міръ, должно «умозаключать о небесномъ. Какъ посланные земнымъ царемъ во-«ины взять кого либо, схватывають его и задерживають, хотя бы «ОНЪ ЭТОГО НЕ ХОТЪЛЪ И ЭТОМУ ПРОТИВИЛСЯ; ЗАДЕРЖАННЫЙ, ПОРА-«женный страхомъ, трепещеть и ужасается присутствія техъ, ко-«торые безъ милосердія влекуть его въ путь: такъ, когда по-«шлются Ангелы, чтобы изъять изъ тъла чью либо иушу, благо-«честиваго ли человъка или нечестиваго, она приходить въ испугъ «и устращается присутствія страшных» и грозных Ангеловъ. «Тогда, наконецъ, она усматриваетъ, какъ безполезно для нея, «ничтожно, не доставляеть никакой помощи множество богатства, «Знакомыхъ и друзей; она слышить и понимаеть слезы и рыда-«нія окружающих» ее человъков», но не можеть произнести ни «одного слова, ни подать голоса, потому что никогда не случалось «ей испытать такого требованія объ исшествін. Ее устрашаеть и «неимовърное пространство пути и перемъна образа жизни; также «она ужасается вида тёхъ, у которыхъ находится уже во власти, «и которые не оказывають ей никакого сочувствія и милосердія. «Втому-жъ она томится скорбію по причинъ привязанности къ тълу; «она бользнуеть и тоскуеть о разлучении и разъединении съ нимъ, «какъ съ своимъ сожителемъ по природъ. Ей не соприсутствуетъ «и не вспомоществуеть никакое утъщеніе, доставляемое совъстію, «развъ только душа сознаетъ за собою добрыя дъла. Такимъ обра-«зомъ душа, и прежде изреченія Верховнаго Судіи, судится своею «совъстію» 1).

Пространно говорить объ обстоятельствахъ, сопровождающихъ смерть, святый Кириллъ, патріархъ Александрійскій, въ словъ на исходъ души. Изъ этого слова помъщаемъ здъсь краткую выпи-

¹) Bibliotheka veterum patrum Gallandii T. VII, Macarii Alexandrini sermo de excessu justorum et peccatorum.

ску: «Какой страхъ и трепеть ожидаеть тебя, душа, въ день смерти! Ты увидищь страшныхъ, дикихъ, жестокихъ, немилостивыхъ и безстыдныхъ демоновъ, подобныхъ мрачнымъ муринамъ, тебь предстоящихъ. Одно видъніе ихъ лютье всякой муки. Душа, увидъвъ ихъ, приходитъ въ смущение, волнуется, иятется, ищетъ спрятаться, прибъгаеть въ Божіниъ Ангеланъ. Святые Ангелы держать душу; проходя съ ними воздухъ и возвышаясь, она встръчаеть мытарства, хранящія путь оть земли къ небу, удерживающія души и препятствующія имъ восходить далье. Каждое мытарство испытываеть принадлежащие ему грахи; каждый грахь, каждая страсть имъеть своихъ мытарей и истязателей. Какой страхъ, трепетъ и безпокойство должна ощущать душа, видя все это, доколь не произнесется окончательный приговоръ, ее освобождающій! Бользнень, бъдствень, исполнень степаній, безутьшенъ часъ нервшительности. Божественныя Силы стоять противъ лица нечистыхъ духовъ, и представляютъ добрыя помышленія, слова и дъла, принадлежащія душь, а она, въ страхь и трепеть, посреди препирающихся о ней Ангеловъ и демоновъ, ожидаетъ или оправданія своего и освобожденія, или осужденія и погибели. Если она проводила жизнь благочестиво и Богоугодно, и содълалась достойною спасенія: то пріемлють ее Ангелы, и она уже спокойно шествуеть къ Богу, имъя спутниками святыя Силы. Тогда исполнится сказанное: отбъжали печаль, бользнь и воздыханіе. Тогда, освободившись отъ дукавыхъ, гнидыхъ и страшныхъ духовъ, она идеть въ незглаголанную радость. Если же окажется, что душа прожила въ небрежении и блудъ, то услышитъ лютьйшій гласъ: «да возьмется нечестивый, да не узрить славы Господней!» Постигають ее дни гивва, скорби, нужды и ствсненія, дни тымы и мрака!... Оставляють ее святые Божін Ангелы, и похищають мурины — демоны. Они начинають бить ее безъ милосердія, и низводять на землю; растворивши землю, ввергають душу, связанную неръшиными узами, въ темную и мрачную страну, въ преисподнія узилища и темницы адовы, гдв заключены души грвшниковъ, отъ въка усопшихъ, какъ говоритъ Іовъ, въ землю темную и мрачную, въ землю тьмы въчной, гдъ нътъ ни цвъта, ни жизни для человъковъ, но болъзнь въчная и печаль безконечная, и плачъ непрестанный, и скрежеть зубовъ немолчный, и воздыханія неусыпающія. Тамъ слышится непрестанное «увы! увы!» тамъ зовутъ-и нъть помогающаго; тамъ вопіють - и никто не избавляеть. Нъть возможности повъдать тамошняго бъдствія; нъть. возможности выразить тамошней бользии, которой подвергаются низверженныя туда и заключенныя тамъ души. Изнемогають всякія уста человъческія къ объясненію страха и трепета, объемлющаго узниковъ адскихъ: нёть усть человёческихъ, могущихъ выразить томленіе и плачъ ихъ: непрестанно и въчно стонутъ, но нието ихъ не милуеть; испускають глубовія воздыханія, но нивто не слышить; рыдають, но нието не избавляеть; взывають и быются, но ниетоне милосердствуеть. Тогда-гдъ похвалы этого міра? гдъ тщеславіе? гав наслажденіе? гав пресыщеніе? гав благородіе? гав мужество плоти? гдв врасота женская, обманчивая и губительная? гдв. дерзость безстыдная? гдв украшеніе пышными одеждами? гдв сладость гръха нечистая и гнусная? гдв помазующіе и окуривающіе себя мурами и благовоніями? гдъ пирующіе съ тимпанами и гуслями? глъ пристрастіе въ деньгамъ и имуществу, и происходящее отъ него немилосердіе? гдв безчеловвиная гордость, гнушающаяся всёми и научающая уважать только одного себя? гдё пустая и суетная человъческая слава? гдъ зрълища и прочія игрища? гдъ кощунствующіе, праздно и безпечно живущіе? гдъ мягкія одъянія и мягкія постели? гдъ высокія зданія и широкія врата? гдъ мудрость мудрыхъ, благоязычіе риторовъ и суетная ученость? Увы! всь смятутся, поволеблются, вавъ изумленные; поглотится вся му-ADOCTO HEED. O. Spatia! Hombicante, Barumo Homosaeto shito Hamb. имъющимъ дать отчетъ въ каждомъ поступкъ нашемъ, и великомъ и маломъ! Даже за важдое праздное слово мы дадимъ отвътъ Праведному Судін 1).

Согласно этому повъдаль о своей копчинъ воинъ Таксіотъ: «Когда я умираль,— увидъль муриновъ, представшихъ мнъ. Видъ ихъ былъ очень страшенъ; душа моя, смотря на нихъ, возмутилась. Потомъ я увидълъ двухъ прекрасныхъ юношъ, и выскочила



<sup>1)</sup> Святый Кириллъ жилъ въ V въкъ и предсъдательствовалъ на третьемъ Вселенскомъ Соборъ. Приводимое здъсь Слово его на исходъ души помъщено въ Слъдованной Псалтири. Ученіе подобное святому Кириллу проповъдываль и патріархъ Өеофилъ, котораго Кириллъ былъ племянникомъ и преемникомъ. См. Достопамятныя сказанія.

душа моя въ нимъ на руки. Мы начали немедленно восходить по воздуху на высоту, какъ бы детя, и достигли мытарствъ, стрегущихъ восходъ и удерживающихъ душу каждаго человъка. Каждое мытарство истязывало объ особенномъ видъ гръха: одно о лжи, другое-о зависти, иное-о гордости; каждый гржхъ имбеть на воздухъ своихъ испытателей. И видълъ я, что Ангелы держатъ въ ковчежцъ всь иои добрыя дъла, - вынимая ихъ, сравниваютъ съ моини злыми делами. Такъ миновали мы мытарства. Когда же, приближаясь ко вратамъ небеснымъ, пришли на мытарство блудное, --- стрегущіе тамъ удержали меня, и представили всё мои плотсвія блудныя дела, соделанныя отъ детства моего и доселе. Руководившіе меня Ангелы сказали: «всь твлесные грвхи, которые ты сдёлаль вь городё, простиль тебё Богь, потому что ты поваялся въ нихъ». На это сказали инъ сопротивниви мои: «но вышедши изъ города, на селъ ты соблудиль съ женою земледъльца твоего». Ангелы, услышавъ это, и не нашедши добраго дъла, которымъ бы можно было возмърить за гръхъ мой, оставили меня, и удалились. Тогда лунавые духи схватили меня, и, удручая побоями, свели на землю. Земля разверзлась; я быль спущень по узкимъ и смраднымъ сходамъ въ преисподнюю темницу ада 2).

Съ особенною подробностію повъдала о кончинъ своей преподобная Осодора, ученица великаго угодника Божія Василія Новаго.
Здъсь помъщается сокращенно ся повъданіе. Ученику преподобнаго
Василія, Григорію, вопросившему се въ видъніи объ обстоятельствахъ, сопровождавшихъ ся смерть и послъдовавшихъ ей, Осодора сказала слъдующее: «Чадо Григорій! о страшной вещи вопросилъ ты меня, о которой и вспомянуть ужасно. Когда насталь
часъ мосй смерти, я увидъла лица, которыхъ никогда не видала,
услышала глаголы, которыхъ никогда не слыхала. Что скажу? Лютыя и тяжкія бъдствія, о которыхъ я не имъла понятія, встрътили меня по причинъ дълъ моихъ: но молитвами и помощію общаго отца нашего Василія я избавилась отъ нихъ. Какъ разсказать тебъ тълесную боль, тягость и тъсноту, которымъ подвергаются умирающіе? Какъ бы вто, обнаженный, упавши на великій
огонь, горълъ, истаявалъ, обращался въ пепель: такъ разрушается

<sup>1)</sup> Сиотри выше выноску стран. 99.

человъкъ смертною болъзнію въ горькій часъ разлученія души съ тъломъ. Когда я приближалась въ концу моей жизни, и наступило время моего представленія, увидъла множество эфіоновъ, обступившихъ одръ мой. Лица ихъ были темны, какъ сажа и смола; глаза ихъ--- вавъ валеные угли; видъніе такъ люто, какъ сама геенна огненная. Они начали возмущаться и шумъть. Одни ревъли, какъ звъри и скоты, другіе лаяли, какъ исы, иные выли, вакъ волки. Смотря на меня, они ярились, грозили, устремлялись на меня, спрежеща зубами, и тотчасъ же хотвли пожрать меня; между тъмъ готовили хартіи и развивали свитки, на которыхъ были написаны всв мои злыя двла, какъ бы ожидая какого судію, долженствующаго придти. Убогая моя душа была объята веливимъ страхомъ и трепетомъ. Не только томила меня горесть смертная, но и грозный видь и ярость страшныхъ эвіоповъ были для меня какъ бы другою лютьйшею смертію. Я отвращала глаза мои во всв стороны, чтобъ не видеть страшныхъ лицъ ихъ и не слышать голоса ихъ, но не могла избавиться отъ нихъ, — они всюду шатались; помогающаго мит не было. Когда я окончательно игнемогла, то увидела двухъ светоносныхъ Ангеловъ Божінхъ, въ образъ юношъ невыразимой красоты, идущихъ ко миъ. Лица ихъ сіяли, взоръ былъ исполненъ любви; волосы ихъ были, какъ снъгъ, бълые съ златовиднымъ отблескомъ; одежды ихъ сверкали, какъ молнія; они были препоясаны здатыми поясами по сосцамъ. Приближась въ одру моему, они стали на правой сторонъ его, тихо бесбдуя другь сь другомъ. Увидввъ ихъ, я возрадовалась и съ пріятностію смотръла на нихъ; черные эвіопы содрогнулись и отступили нъсколько далъе. Одинъ изъ свътоносныхъ юношъ, съ гнъвомъ обратясь въ темнымъ, сказалъ: «о безстыдные, проклятые, мрачные и злобные враги рода человъческаго! зачъмъ всегда предваряете приходомъ въ умирающимъ, и молвою вашею устращаете и смущаете всякую душу, разлучающуюся съ теломъ? Но не очень радуйтесь, потому что здёсь не найдете ничего. Есть Божіе милосердіе къ этой душів, и нівть вамь въ ней ни части, ни жребія». Когда Ангель пересталь говорить, зеіопы восшатались, подняли вличь и молву, начали повазывать злыя мои дёла, содъянныя отъ юности, и воціяли: ничего въ ней не имъемъ? а эти гръхи чьи? не она ли сдълала то и то? Такъ вопія, они стояли и ожидали смерти. И вотъ пришла смерть, рывая какъ левъ. видомъ очень страшная, человъческого подобія, но безъ тъла, составленная изъ одивхъ нагихъ костей человъческихъ 1). Она принесла различныя орудія въ мученію: мечи, стрёлы, конья, серпы, нилы, съвиры, удицы и другія невъдомыя. Узръвши это, смиренная моя душа вострепетала отъ страха. Святые Ангелы сказали смерти: «не медли; разръщи эту душу отъ союзовъ плотскихъ; скоро и тихо разръщи ее: она не имъетъ много тяжести гръховной». Смерть приступила во мнъ, взяла малую съвиру и отсжила миж сперва ноги, потомъ руки; после другими орудіями разслабила мий всй члены, отдёливь ихъ по составамъ одинъ отъ другаго. Я лишилась рукъ, ногь; все мое тело омертвело, и я уже не могла двигаться. Потомъ отсъкла мит голову-я не могла приводить въ движение головы моей, содълавшейся миж чужою. Посль этого она растворила въ чашъ какой-то составъ, и, приложивъ къ устамъ моимъ, насильно напоила меня. Такъ горько было это питіе, что душа моя не могла вынести его: содрогнулась, и выскочила изъ тъла, отторгнувшись отъ него насильно. Свътоносные Ангелы тотчасъ приняли ее на свои руки. Оглянувшись назадъ, я увидела лежащее мое тело бездушнымъ, нечувственнымъ и недвижимымъ. Какъ бы кто, совлекшись одежды и кинувши ее, стоять и смотръль на нее: такъ и я смотръла на тъло мое, и удивлялась. Въ то время, какъ святые Ангелы держали меня, демоны, бывшіе въ образь звіоповъ, обступили насъ, вонія: «множество гріховь имбеть эта душа: пусть отвінаєть намъ!»--и повазывали гръхи мои. Святые Ангелы начали искать монхъ добрыхъ дълъ, и, по благодати Господа, находили ихъ; они собирали все доброе, когда либо съ Божіею помощію сділанное иною, и готовились положить на въсахъ противъ злыхъ дъль мо-

<sup>1)</sup> Многіе передъ кончиною своею виділи смерть. Если значительная часть предметовъ видимаго міра намъ неизвістна, тімъ боліве неизвістны предметы міра невидимаго, неизвістны особливо тімъ, которые на изученіе ихъ не обратили всего своего вниманія, а занимаются ими только поверхностно. Не все, что кажется страннымъ для плотскаго ума человіческаго, уже странно и само по себі. Мы не должны ограничивать всемогущества Божія своими предразсудками. Каждый человічь, нестяжавшій истиннаго духовнаго разума, преисполненъ предразсудковь, какъ бы онъ ни быль образовань скорогибнущею образованностію міра—этимъ буйствомъ въ отношеніи къ Богу.

ихъ. Евіопы, видя это, скрежетали на меня зубами, потому что хотъли немедленно похитить меня изъ рукъ ангельскихъ, и низвести во дно адово. Въ то время неожиданно явился туда преподобный нашъ отецъ Василій, и свазаль святымъ Ангеламъ: «Ангелы Божін! эта душа много послужила мнв при старости моей; я молился о ней Богу, и Богъ дароваль инв ес». Съ этими словами онъ вынуль изъ нёдрь червленный полный мёшець — мнё казалось, что въ этомъ мѣшцѣ было чистое золото — в, подавъ его Ангеламъ, примолвилъ: «когда будете проходить воздушныя мытарства, и лукавые духи начнуть истязывать душу, выкупайте ее этимъ изъ долговъ ея. Благодатію Божіею, я богатъ, собраль многое сокровище потомъ и трудами монми, и дарую этотъ ившець душв, послужившей инв». Сказавь это, онь ушель. Лукавые духи пришли въ недоумъніе, потомъ подняли плачевные вопли, и удалились. И опять пришель преподобный Василій, неся съ собою многіе сосуды чистаго елея и драгоцвинаго мура. Онъ отверзалъ ихъ, одинъ за другимъ, и возливалъ на меня: я исполнилась благоуханія духовнаго, и ощутила, что измінилась и просвътилась. Преподобный сказаль святымъ Ангеламъ: «когда совершите этой душъ все подобающее, тогда введите ее на жительство въ обитель, уготованную мив Господомъ». Сказавъ это, онъ сдёдался невидимъ. Ангелы взяли меня, и мы направились на востокъ».

Въ самомъ святомъ Евангеліи видимъ указаніе, что обстоятельства, сопровождающія кончину человъка, тъ самыя; какими они представлены въ вышеприведенныхъ сказаніяхъ святыхъ Отцовъ. Господь засвидътельствовалъ, что Ангелы отнесли душу нищаго Лазаря на лоно Авраамово '). Свупому богачу, мечтовшему, по случаю обильнаго урожая нивъ его, о долговременной земной жизни, о построеніи болье пространныхъ житницъ, о плотскихъ наслажденіяхъ, сказалъ Богъ: безумпе! ег сію пощь истяжутъ душу твою ота тебе, а яже уготоваль еси, кому будуть? ') «Истяжутъ,—говоритъ Господь, по изъясненію этихъ словъ Евангелія блаженнымъ Өеофилактомъ—потому что немилостивые мытари-ангелы страшно и насильно исторгаютъ душу гръшника. Душа

¹) Лук. XVI, 22. ²) Лук. XII, 10.

праведника не исторгается изъ него; онъ, радуясь и веселясь, предаеть духъ свой Богу и Отпу».

Хотя смерть праведниковь и вполит покаявшихся грашниковь совершенно или, по крайней мъръ, во многомъ отличается отъ смерти грашниковъ отверженныхъ и грашниковъ недостаточно покаявшихся; но страхъ и томленіе свойственны кажлому человъку при его кончинъ. Это и должно быть такъ: смерть есть казнь. Хотя вазнь и смягчается для праведниковъ, но вазнь пребываетъ казнію. Самъ Богочеловікь, пріуготовляясь къ пріятію вольной смерти для спасенія рода человіческаго, быль въ подвигі, скорбълъ и тужилъ; капли пота Его падали на землю каплями крови: Прискорбна есть душа Моя до смерти 1), сказаль Онъ Апостоламъ, уснувшимъ отъ печали и нечувствовавшимъ приближавшейся напасти. Отче Мой, аще возможно есть, да мимо udems oms Mene vama cin: obave ne snowe Ass xomy, no якоже Ты 2) — такъ модился Онъ Отцу. Предсмертный страхъ ощущала Пресвятая Дева Богоматерь предъ Своимъ блаженнымъ успеніемъ, хотя Ей предвозв'ящены были Архангеломъ Гаврівломъ Ея преселеніе въ горнія обители и слава, тамъ ожидающая Ее, хотя Духъ Святый, обильно обитавшій въ Ней, увлекъ всё помышленія и всв желанія Ея на небо 3).

Страхомъ и плачемъ приготовляли себя въ роковому смертному часу всъ Святые: они понимали значеніе этого часа для человъка. Когда наступило время кончины преподобнаго Агаеона, онъпребыль три дня въ глубокомъ вниманіи себъ, не бестдуя ни съ къмъ. Братія спросили его: «авва Агаеонъ, гдъ ты?» — «Я предстою суду Христову», отвъчаль онъ. Братія сказали: «неужели и ты, отецъ, боишься?» — Онъ отвъчалъ: «я старался по силъ моей сохранять заповъди Божін, но я-человъкъ и откуда знаю, были ли угодны двла мои Богу? » --- Братія спросили: «неужели ты не уповаещь на жительство твое, которое было сообразно воль Божіей»—«Не могу уповать, отвъчаль онь, потому что инъ судъ человъческій и инъ судъ Божій». Они хотьли еще спросить его, но онъ сказаль имъ: «окажите мив любовь, теперь не говорите со мною, потому что я не свободенъ». И онъ скончался съ ра-

<sup>1)</sup> Mare. XXVI, 38. 2) Мате. XXVI, 39. 3) Четьи-Минен 15 августа

достію. «Мы видъли его веселящимся, — передавали ученики его, вакъ бы онъ встрвчалъ и привътствовалъ дорогихъ друзей». Этотъ угодникъ Божій во всемъ строго, постоянно наблюдаль за собою, и говариваль, что безь тщательныйшаго наблюденія надь собою человъку невозможно лостичь преуспънія 1). Таковъ путь во спасенію. Святые Божін, непрестанно разсматривая себя, непрестанно находили въ себъ новые недостатки, и, находя ихъ, болъе и болве погружались въ покаяніе, которое очищало и усовершало ихъ для неба. Напротивъ того, лютая разсвянность и иногопопечительность непремённо соединены съ глубокимъ невёдёніемъ себя; а такое невъдъніе всегда очень довольно, гордо собою. «Многіе оболь-«щають себя— говорить блаженный <del>беофилакть— суетнымь упо-</del> «ваніемъ, думають, что получать Царство Небесное, и присоеди-«няють себя къ лику воздежащихъ на высотъ добродътелей, вы-«соко мечтая о себъ въ сердиъ своемъ... Много званныхъ, по-«тому что Богь призываеть многихъ, наче же всёхъ, но мало «избранныхъ, мало спасаемыхъ, мало достойныхъ избранія Божія. «Призваніе—дъло Божіе, а избраніе и не избраніе зависять отъ «насъ: іуден были званными, но не оказались избранными, ока-«завшись непослушными Призывавшему 2).

Великій между святыми иноками, Арсеній, во все время житія своего, когда занимался рукодъліемъ, полагаль на кольни платокъ, по причинъ слезъ, изливавшихся изъ очей его. Онъ скончался. Авва Пименъ, Отецъ, особенно обиловавшій даромъ духовнаго разсужденія, услышавъ о кончинъ его, сказалъ: «блаженъ Арсеній: ты оплакалъ себя въ теченіи земной жизни? Неоплакивающій себя здъсь будемъ плакать въчно. Невозможно избъжать плача: или здъсь—произвольнаго, или тамъ, въ мукахъ, невольнаго». Услышаль объ этой смерти Оеофилъ, патріархъ александрійскій, и сказалъ: «блаженъ, авва Арсеній! ты непрестанно помиль часъ смертный» <sup>2</sup>).

Утъщительна повъсть о смерти праведниковъ, поучительно и душеспасительное сказаніе о томъ, съ какимъ сокрушеніемъ и смиреніемъ сердца они приготовлялись къ ней, съ какимъ святымъ страхомъ они встръчали ее. Нъкоторому Отцу, за чистоту

¹) Патерикъ Скитскій. ³) Благовъст. Мате. XXII, 14. ³) Патерикъ Скитскій.

его жизни, Богъ не отказываль ни въ какомъ его прошеніи. Старецъ однажды пожелаль видеть разлучение съ теломъ души грешника и души праведника. Приведенный рукою Божією въ нъвоторый городь, онъ остановился при его вратахъ, въ монастыръ. въ которомъ жилъ имъвшій громкое имя затворникъ. Затворникъ въ то время быль болень, и ожидаль смерти. Старецъ увидъль, что дълается большое приготовление восковыхъ свъчъ и дампалъ для затворника, какъ бы ради его Господь подаваль хлёбъ и воду городу, и спасаль его. Граждане говорили между собою: «если скончается затворникъ, то мы всв погибнемъ разомъ». Между твиъ насталь чась его кончины; старець увидёль адскаго приставника съ огненнымъ трезубцемъ въ рукъ, низшедшаго на затворника, и услышаль глась: «какь эта душа не усповоила Меня вь себъ ни единаго часа: такъ и ты безъ милосердія исторгни ее». Адскій приставникъ вонзиль огненный трезубецъ въ сердце затворника, и, промучивъ его нъсколько часовъ, извлекъ его душу. Посяв этого старець вступиль въ городъ, гдв нашель ивкотораго больнаго странника, лежащаго на улицъ. Некому было послужить этому страннику: старецъ пробыль съ нимъ день. Когда насталь часъ его успенія, старецъ увидівь, что Архангелы Михаиль и Гавріндъ низошли за его душею. Одинъ сълъ по правую, другой по лъвую сторону странника, и начали упрашивать душу его. чтобъ она вышла. Она не хотъла оставить тъла, и не выходила. Тогда Гавріиль сназаль Михаилу: «возьмемь душу и пойдемь». Михандъ отвъчадъ: «намъ поведъно Господомъ взять ее безъ болъзни, не можемъ употребить насилія. Вследъ за сими словами Михаилъ воскликнулъ громкимъ голосомъ: «Господи! что новелишь о этой душъ? она не повинуется намъ, и не хочетъ выдти». И пришель ему глась: «воть! Я посылаю Давида съ Псалтырью и пъвцевъ Божінхъ Іерусалима Небеснаго, чтобъ душа, услышавъ псалмопъніе и гласы ихъ, вышла». Они низошли и овружили душу, воспъвая гимны: тогда она вышла на руки къ Михаилу, и принята была съ радостію 1). Кто не подивится Божіей любви и милосердію къ роду человъческому? Къ несчастію, къ величайшему несчастію, мы съ ожесточеніемъ отталкиваемъ всв индости Бо-

<sup>1)</sup> Patrologia, Vitae Patrum, Lib. VI, cap. 13.

жін, и съ безумнымъ ослъпленіемъ становимся въ ряды слугь и поклонниковъ врага Божія и врага нашего.

Кончина избранниковь Божінхъ преисполнена славы. Когда настало время умирать великому Сисою, просвётилось лице его, и онъ сказаль сидъвшимъ у него отцамъ: «вотъ пришелъ авва Антоній». Помодчавъ нісколько, сказаль: «воть ликь пророческій пришель». Потомъ просвътился болье, и сказаль: «вотъ пришель микъ апостольскій». И опять сугубо просвётилось лице его; онъ началь съ къмъ-то бесъдовать. Старцы упрашивали его сказать, съ въмъ онъ бесълчетъ? Онъ отвъчаль: «Ангелы пришли взять меня; но я умоляю ихъ, чтобы они оставили меня на короткое время для поваянія». Старцы свазали ему: «отець, ты не нуждаешься въ покаяніи». Онъ отвічаль имъ: «поистинів не знаю о себъ, положиль ин я начало покаянію». А всв знали, что онъ совершенъ. Такъ говорилъ и чувствовалъ истинный христіанинъ, не смотря на то, что во время жизни своей воскрещаль мертвыхъ единымъ словомъ и быль исполнень даройъ Святаго Духа. И еще болье засіяло лице его, засіяло какъ солице. Всв убоялись. Онъ сказаль имъ: «смотрите, -- Господь пришель и изрекъ: принесите мнъ избранный сосудъ изъ пустыни». Съ этими словами онъ испустиль духъ. Увидъна была молнія, и храмина исполнилась благоуханія 1). Такъ окончиль земное теченіе одинь изъ величайшихъ Угодниковъ Божінхъ.

Но и гръшники, принесшіе искреннее раскаяніе во гръхахъ, сподобились милости Божіей. При греческомъ императоръ Маврикій быль во Фракій разбойникъ свиръпый и жестокій. Паймать его никакъ не могли. Блаженный императоръ, услышавъ о томъ, послаль къ разбойнику наперсный крестъ свой, и повелъль ему сказать, чтобы онъ не боялся: этимъ означалось прощеніе всъхъ его злодъяній, съ условіемъ исправленія. Разбойникъ умилился, пришель къ царю, и припаль къ ногамъ его, раскаяваясь въ преступленіяхъ своихъ. Послъ немногихъ дней, онъ впаль въ недугъ и помъщенъ быль въ страннопріимный домъ, гдъ видъль во снъ Страшный Судъ. Пробудившись и примъчая усиленіе бользни и приближеніе кончины, онъ обратился съ плачемъ къ молитвъ, и

<sup>1)</sup> Патерикъ Скитскій.

говориль въ ней такъ: «Владыко, человъколюбивый Царь, спасшій прежде меня цодобнаго мнъ разбойнива, удиви и на мнъ мидость Твою: прими плачь мой на смертномъ одръ. Какъ приняль Ты пришедшихь въ единодесятый часъ, имчего несовершившихъ достойнаго: такъ прими и мон горькія слезы, очисти и крести меня ими. Больше этого не взыскивай отъ меня ничего: я уже не имъю времени, а заимодавцы приближаются. Не ищи и не испытывай: не найдешь во миъ никакого добра; предварили меня беззаконія мои, я достигь вечера; безчисленны злодъянія мои. Какъ принядъ Ты плачь Апостола Петра, такъ прими этоть малый плачь мой, и омой рукописанія монхъ грёховъ. Силою милосердія Твоего истреби мон прегръщенія». Такъ исповъдуясь въ теченіи нъсколькихъ часовъ и утирая слезы платкомъ, разбойникъ предаль духъ. Въ часъ смерти его старшій врачь страннопрінинаго дома видьль сонь: въ одру разбойнива пришли мурины съ хартіями, на которыхъ были написаны многочисленные гржии разбойнива; потомъ два прекрасные юноши-царедворцы принесли въсы. Мурины положили на одну чашу написанное на разбойника: эта чаша перетянула, а противоположная ей поднялась кверху. Святые Ангелы сказали: «не имъемъ ли мы здъсь чего? - И что можемъ имъть — возразилъ одинъ изъ нихъ, -- когда не болъе десяти дней, какъ онъ воздерживается отъ убійства?» — «Впрочемъ, прибавили они, поищемъ чего нибудь добраго». Одинъ изъ нихъ нашелъ платокъ разбойника, намоченный его слезами, и сказаль другому: «точно, этотъ платокъ наполненъ его слезами. Положимъ его въ другую чашу, а съ нимъ человъколюбіе Божіе, и посмотримъ, что будеть?» Какъ только они положили платокъ въ чашу, она немедленно перетянула и уничтожила въсъ рукописаній, бывшихъ въ другой. Ангелы воскликнули въ одинъ голосъ: «по-истинъ побъдило человъколюбіе Божіе!» Взявъ душу разбойника, они повели ее съ собою; мурины зарыдали и бъжали со стыдомъ. Увидъвъ этотъ сонъ, врачъ пошель въ страннопріниный домъ; пришедши къ одру разбойника, онъ нашель тело еще теплымъ, оставленнымъ уже душею; платовъ, наполненный слезами, лежалъ на глазахъ его. Узнавъ отъ находившихся при немъ о покаяніи его, принесенномъ Богу, врачъ взяль платокъ, представиль его императору, и сказаль: «Государь! прославииъ Бога: и при твоей державъ спасся разбойнивъ». Однаво - заплючаеть весьма благоразумно эту повъсть передавшій намъ ее-гораздо лучше благовременно приготовлять себя въ смерти и предварять страшный часъ ея покаяніемъ 1). Справеданно замвчаеть святый Іоаннъ Лествичнивъ, что зло, обратившееся отъ долговременной привычки къ нему въ качество, содблывается уже неисправимымъ 2). «Злый навыкъ обладаеть, какъ самовластный тиранъ, часто и надъ плачущими», восклицаетъ грустно тотъ же наставникъ иночествующихъ 3). Къ этому должно присовокупить, что покаяніе возможно только при точномъ, котя бы и простомъ, знанім православной христіанской въры, чуждомъ всякой ереси и зломудрія. Заимствовавшіе свой образь мыслей о добродітеляхь и правилахъ жизни изъ романовъ и другихъ душевредныхъ еретическихъ книгъ, не могутъ имъть истиннаго покаянія: многіе смертные грбхи, ведущіе въ адъ, признаются ими за ничтожныя, извинительныя погръщности, а лютыя грёховныя страсти-за легкія и пріятныя слабости; они не страшатся предаваться имъ предъ самыми смертными вратами. Невъдъніе христіанства — величайшее бълствіе!

Господь призываеть человька къ покаянію и спасенію до последней минуты его жизни. Въ эту последнюю минуту еще отверсты двери милосердія Божія всякому, толкущему въ нихъ. Нивто да не отчаявается! Доколь не закрыто поприще, двиствителень подвигь. Последнія минуты человека могуть искупить всю жизнь его. Въ Египтъ нъкоторая дъвица, именемъ Тансія, оставшись сиротою после родителей, умыслила обратить домъ свой въ страннопріниницу для скитскихъ иноковъ. Прошло много времени, въ которое она принимала и успоконвала отцовъ. Наконецъ ся имъніе истощилось. Она начала терпъть недостатовъ. Съ нею познавомились неблагонамъренные люди, и отвратили ее отъ добродътели; она начала проводить худую жизнь, даже развратную. Отцы, услышавъ это, очень опечалились. Они призвали авву Іоанна Колова, и сказали ему: «мы слышали о сестръ Тансіи, что она разстроилась. Когда была она въ состояніи, показывала намъ свою любовь: и мы нынъ покажемъ нашу любовь къ ней, и поможемъ

<sup>1)</sup> Прологъ 17 октября.
2) Лѣствицы 6 степень, по рукописному славенскому переводу съ греческаго, сдѣданному въ молдавскомъ Свято-Вознесенскомъ Нямецкомъ монастыръ.
3) Лѣствицы 5 степень.

ей. Потрудись посътить ее, и, по премудрости, данной тебъ Богомъ, устрой ее». Авва Іоаннъ пришелъ къ ней, и сказалъ стариць, стоявшей на стражь у вороть, чтобь она доложила о немъ госпожъ своей. Она отвъчала: «вы, монахи, поъли все имъніе ея». Авва Іоаннъ сказалъ: «доложи ей; я доставлю ей большую пользу». Старица доложила. Юная госпожа свазала ей: «эти инови, постоянно странствуя при Чермномъ морв, находять жемчугь и драгоценные камии; подя, приведи его ко мие. Авва Іоаннъ пришелъ и сълъ возлъ нея. Возэръвъ на лице ея, онъ преклонилъ главу, и началъ горько плакать. Она сказала ему: «авва, что ты плачешь?» Онъ отвъчаль: «вижу, что сатана пграеть на лицъ твоемъ, и какъ мив не плакать? чвиъ не понравился тебв Інсусъ, что ты обратилась на противныя Ему дела? > Она, услышавъ ото, затрепетала и сказала ему: «отецъ! есть ли для меня покаяніе?» Онъ отвъчаль: «есть». «Отведи меня, кула хочешь», сказала она ему, и, вставъ, пошла всябдъ за нимъ. Іоаннъ, заметивъ, что она не распорядилась, даже не свазала ни одного слова о домъ своемъ, удивился. Когда они достигли пустыни, уже смеркалось. Онъ сдълаль для нея возглавіе изъ песка, такое же другое, въ нъкоторомъ разстоянін, для себя. Оградивъ ея возглавіе крестнымъ знаменіемъ, сказаль: «здъсь усни». И онъ, исполнивъ свои молитвы, легь спать. Въ полночь Іоаннъ проснулся-видить: образовался нъвій путь отъ того мъста, гдъ почивала Тансія, до неба; Ангелы же Божій возносять ея душу. Онъ всталь и началь будить ее, но она уже скончалась. Іоаннъ повергся ницъ на молитву, и услышаль глась: «единь чась покаянія ея принять паче долговременнаго показнія многихь, неоказывающихъ при поваяніи такого самоотверженія» 1). «Господи! для рабовъ Твоихъговорить святый Василій Великій-разлучающихся съ теломъ и приходящихъ въ Тебъ, Богу нашему, нътъ смерти, но преставленіе отъ печальнаго на полезнайшее и сладостнайшее, и на упокоеніе и радость» 2).

Точно, въ собственномъ смыслъ разлучение души съ тъломъ не есть смерть; оно-—только послъдствие смерти. Есть смерть, несравненно болъе страшная! Есть смерть — начало и источнивъ

<sup>1)</sup> Петерикъ Скитскій. 2) Молитва на вечери Пятидесятницы. Требникъ. Соч. еп. Игнатія Брянчаннова. Т. III. 8

всьхъ бользней человька, и душевныхъ и телесныхъ, и лютой бодъзни, исключительно именуемой у насъ смертію. «Истинная «смерть — говорить преподобный Макарій Великій — внутрь въ сердцъ сокровенна, и чрезъ тую вижшній человъкъ живъ «умеръ. Аще вто въ тайнъ сердца отъ смерти въ жизни пре-«шель, сей воистину живеть во въки, и ктому не умираеть. «Хотя же таковыхъ тъла на нъкое время и разлучаются отъ душъ, «но, однако, освященная суть, и со славою востануть. Сего ради «  $\mathbf{H}$  CHOM'S CMEDTS CRATINES HMEHYEM'S  $\mathbf{H}$ ).

Слово и понятіе смерть поразили въ первый разъ слухъ и мысль человъка при вступленіи его въ рай. Между древами рая были особенно замъчательны древо жизни и древо познанія добра и зла. Господь, введя человъка въ рай, заповъдаль ему: отв всякаго древи, еже въ раи, снъдію снъси; отъ древа же, еже разумъти доброе и лукавое, не снъсте от него: а въ онь же аще день снъсте от него, смертію умрете 2). Не смотря на страшную угрозу смертію, человыть преступиль заповыдь, и, по преступленіи, немедленно умеръ; смерть мгновенно явилась во всъхъ движеніяхъ души и въ ощущеніяхъ тъла. Святый Духъ, обитавшій въ человъкъ, сообщавшій безсмертіе душь и тылу, бывшій ихъ жизнію, отступиль отъ нихъ, вакъ отъ нарушившихъ общение съ Богомъ произвольнымъ отвержениемъ заповъди Божией и столько же произвольнымъ вступленіемъ въ единомысліе и союзъ съ сатаною. Святый Григорій, архіепископъ еессалоникійскій, говорить: «какъ разлучение души отъ тъла есть смерть тъла, «такъ и разлучение Бога отъ души есть смерть души. Въ этомъ «собственно заключается душевная смерть. На эту смерть ука-«зываль и Богь заповъдію, данною въ раю, когда говориль: въ «онь же аще день снъси от возбраненнаго древа, смертію «умреши. Тогда умерла душа Адамова, разлучившись преслуша-«ніемъ отъ Бога; теломъ же онъ прожиль оть того времени до «девятисотъ тридцати лътъ. Эта смерть, постигшая душу за пре-«слушаніе, не только содълываеть непотребною душу, но и рас-«пространяеть проклятіе на всего человъка; самое тъло подвер-«гаетъ многимъ трудамъ, многимъ страданіямъ и тленію. Тогда,

¹) Слово 1, гл. 2, по изданію 1833 года. <sup>2</sup>) Быт. II, 16, 17.

«по умерщвленія внутренняго человька преслушаніемь, услышаль «перстный Адамь: проклята земля вз дълахз твоихз, вз пе«чали снъси тую вся дни живота твоего. Тернія и волчцы «возрастита тебъ, и снъси траву сельную. Вз потъ лица «твоего снъси хлъбз твой, дондеже возвратишися вз землю: «яко земля еси и вз землю пойдеши» 1).

Знаменуя смерть души, святый Іоаннъ Богословъ сказаль: есть гръх къ смерти, и есть гръх не къ смерти '). Онъ назваль смертнымъ гржхомъ гржхъ, убивающій душу, тотъ грахъ, который совершенно отлучаеть человака оть Божественной благодати, и содълываеть его жертвою ада, если не уврачуется поваяніемъ дъйствительнымъ и сильнымъ, способнымъ возстановить нарушенное соединение человъка съ Богомъ. Такимъ покаяніемъ святый Апостоль Петръ уврачеваль свой смертный гръхъ — отречение отъ Христа, а святый пророкъ Давидъ — свои два смертные гръха: прелюбодъяние и убійство. Покаяніе въ смертномъ гръхъ тогда признается дъйствительнымъ, когда человъкъ, раскаявшись въ гръхъ и исповъдавъ его, оставить гръхъ свей 3). Такимъ поканіемъ блудники, прелюбодъи, мытари, разбойники восхитили царство небесное; въ такому пакаянію — въ воспресенію изъ смерти душевной призываеть апостоль Павель: возстани спяй, вопість онь, и воскресни изг мертвых и освятить тя Христось 1). Но кто внимаеть этому гласу, этой духовной трубь, призывающей съ воскресенію души, къ воскресенію, болье необходимому для спасенія, нежели то, которое оживить тела, не оживить уже душь, умершвленныхъ гръхомъ? Всъ мы пребываемъ въ умерщвленіи, исполняя гръховныя пожеланія наши, которыя не только воюють на душу, но, будучи удовлетворяемы, и умерщвляють ее. Указывая на смерть души, на существенную смерть, Спаситель міра назваль мертве-

Digitized by Google

¹) Святаго Григорія Паламы, архіеннскопа ессалоннкійскаго, посланіе въ Ксенін монахині. ²) 1 Іоан. V, 16, 17. ³) Мити преподобнаго Пимена Великаго (Патеривъ Свитскій). Оно выражено многими другими святыми Отцами,—наконецъ святымъ Тихономъ Воронежскимъ. Это мити принадлежитъ вообще Церкви, и основывается на словахъ Спасителя. Исціливъ разслабленнаго въ Виеезді, при овчей купели, Господъ сказаль ему: Се здравъ еси, ктому не согращай, да не горше ти что будетъ (Іоан. V, 14). Жені, уличенной въ любоділнін. Господь сказаль: Ни Азъ тебъ осуждаю: иди, и отсель ктому не согращай (Іоан. VIII, 11). ¹) Ефес. V, 14.

цами всъхъ людей, современныхъ Его пребыванию на землъ, необращавшихъ вниманія на Его всесвятое ученіе, необходимое для спасенія, единое на потребу для истинной жизни человека: остави мертвая погребсти своя мертвецы 1), сказаль Онъ послъдователю Своему, просившему дозволенія отлучиться на время отъ Господа и отъ вниманія Его святому ученію, для погребенія скончавшагося своего родителя. Мертвыми наименоваль Госполь тёхъ живыхъ по плоти, которые были по-истинъ мертвы, какъ умершвленные душею <sup>2</sup>). Тъ изъ этихъ мертвецовъ, которые остаются чуждыми Христа въ теченім всей земной жизни, и въ этомъ состояніи отходять въ вйчность, не познають воскресенія; во всепространство времени, данное для этого воскресенія, и заключающееся между двумя пришестіями Христовыми, первымъ-совершившимся, и вторымъ, имъющимъ совершиться. Прочіе же мертвецы не ожища, говорить о нахъ зритель таннъ, святый Іоаннъ Богословъ, дондеже скончается тысяча льтв 3).

Влажено и свято, возвъщаеть сынь духовного грома 4), иже имать часть во воскресеніи первемо: на нихо же смерть вторая не имать области, но будуть јереи Богу и Христу, и воцарятся св Нимв тысячу льтв 5). Тысяча льть, по объясненію, общепринятому святою Церковію, не знаменуеть здёсь опредъленнаго числа годовъ, а знаменуеть весьма значительное пространство времени, данное милосердіемъ и долготерпвніемъ Божіниъ. чтобъ весь плодъ земли, достойный неба, созръль, и чтобъ ни едино зерно, годное для горней житницы, не было утрачено. Когда и самые святые Божін уже сочли грёхи міра преисполнившимися, а окончательный судь Божій настолько нужнымъ, тогда услышали оть Бога: да почното еще время мало, дондеже спончаются и клеврети ихо и братія ихо 6). Такъ долготеривливо веливое милосердіе Божіе! «Тысяча лёть,-говорить святый Андрей, «архіепископъ Кесарійскій-время отъ вочеловаченія Христова до «втораго славнаго Его пришествія... Тысяча лътъ-время, въ тече-«нін котораго будеть благовъствоваться Евангеліе. Нъть нужды

<sup>1)</sup> Лук. IX, 10. 2) По объясненію святаго Григорія Паламы (Посланіє къ монахинѣ Ксеніи), блаженнаго Өеофилакта Болгарскаго и другихъ святыхъ Отцовъ. 3) Апок. XX, 5. 4) Сынами грома Господь назвалъ двукъ апостоловъ: Іакова и Іоанна Зеведеевыхъ (Марк. III, 17). 5) Апок. XX, 6. 6) Апок. VI, 11.

∢разумъвать буквально тысячу лъть. Такъ число не имъеть бу-«квальнаго значенія ни въ словахъ Пъсни Пъсней: муже прине-«сеть во плоды тысячу сребренникь. Виноградь Мой предв «Мною: тысяща Соломону, и двъсти стрегущима плода его 1); «ни въ словахъ Господа Івсуса: даяху плода, ово убо сто, ово-«же шестьдесят», овоже тридесять 2). Полнымъ числомъ изо-«бражается обиліе и совершенство въ плодоприношеніи. Тавъ и «здёсь чрезъ тысячу лёть изображается преисполненное плодопри-«ношеніе въры» 3), для котораго дано все нужное время; полнота времени изображена словомъ «тысяча леть». Съ начала этого тысячелётія открылось, и нынё продолжаеть открываться первое, таинственное, существенное воскресение мертвыхъ; оно будетъ продолжаться до конца времень. Аминь, аминь главомо вама, сказаль Господь, яко слушаяй словесе Моего и въруяй пославшему Мя, имать животь вычный и на судь не придеть, но прейдета от смерти ва живота 1). Осъясняя эти слова Спасителя, блаженный Өеофилакть говорить: «върующій во Христа «не пойдеть на судъ, т. е. въ муку, но живеть присносущною «жизнію, не подвергаясь душевной и въчной смерти, хотя-бъ и вку-«сивъ по естеству сію временную смерть». То же значеніе имъютъ н слова Господа, сказанныя Имъ Марев, предъ воскресеніемъ брата ея, Лазаря: Азъ есмь воскресение и животь; и всякь живый и впруяй ва Мя, не умрета во впки 5). Сыны и дщери ветхаго Адама, рожденные по его образу и подобію падшими, рожденные для въчной смерти, переходять върою въ новаго Адама въ въчной живни. Этотъ переходъ, это воскресение незамътны для чувственныхъ очей, непостижимы для плотского ума, но ясны и ощутительны для души, надъ которою они совершаются. «Когда слы-«шишь» — говорить святый Макарій Великій — «что Христось, со- шедъ во адъ, освободилъ содержимыя тамъ души, не думай, чтобъ «это далеко отстояло отъ совершающагося нынв. Знай: гробъ-«сердце: тамъ погребены и содержатся въ непроницаемой тьмъ твой «умъ и твои помышленія. Господь приходить въ душамъ, во адъ

¹) Пѣсн. VIII, 11, 12. ³) Мате. XIII, 8. ³) Толкованіе Святаго Андрея на Апокалипсисъ. ¹) "Перешель уже отъ смерти въ жизнь". Русскій переводъ Евангелія (Іоан. V, 24) ⁵) По толкованію блаженнаго Өеофилакта, Іоанна гл. II, 25 26.

«вопіющимъ къ Нему, т. е. въ глубину сердца, и тамъ повелѣ«ваетъ смерти отпустить заключенныя души, молящія Его, Могу«щаго освобождать, объ освобожденіи. Потомъ отваливъ тяжелый«камень, лежащій на душв, отверзаетъ гробъ, воскрешаетъ точно«умерщвленную душу, и выводитъ ее, заключенную въ темницв, «на свѣтъ» 1). Первое воскресеніе совершается при посредствѣдвухъ таинствъ: крещенія и покаянія. Чрезъ святое крещеніе воскресаетъ душа отъ гроба невѣрія и нечестія, или отъ первороднаго грѣха и собственныхъ грѣховъ, содѣланныхъ въ нечестіи; а
чрезъ покаяніе уже вѣрующая душа воскресаетъ отъ смерти, нанесенной ей смертными грѣхами, или нерадивою, любосластноюжизнію, по крещеніи. Совершитель воскресенія—Духъ Святый.

Воскресшихъ отъ душевной смерти видълъ святый Іоаннъ Богословъ, и сказалъ о нихъ: видъхг престолы, и съдящия на нихъ, и судъ данъ бысть имъ; и души растесанныхъ за свидътельство Іисусово, и за слово Божіе иже не поклонишася звърю, ни иконъ его, и не пріяша начертанія на чельхъ своих, и на ручь своей, и ожима, и вацаришася со Христома тысящу люта... Се воскресение первое 3), состоящее въ оживленіи души изъ ся смерти върою въ Господа Іисуса Христа въ омовенін гріховь святымь врещеніемь, въ жизни по завіжщанію Христову и въ очищени покаяниемъ граховъ, содаланныхъ пославрещенія. Престолы святыхъ — ихъ господство надъ страстями, надъ самыми демонами, надъ недугами человъческими, надъ стихівин, надъ звірями, обиліе ихъ духовныхъ дарованій. Имъ данъ судь, т. е. разсуждение духовное, которымъ они обличають гръхъ. какъ бы онъ ни быль прикрыть благовидностію, и отвергають его; ниъ данъ судъ, воторымъ они судять ангеловъ тьмы, пріемлющихъ видъ Ангеловъ, и не дозволяють имъ обольщать себя. Они не поклонились ни звёрю, ни нконё его: ни антихристу, ни предънзображавшимъ его гонителямъ христіанства, требовавшимъ отъхристіанъ отреченія отъ Христа и отверженія Его всесвятыхъ заповъданій. Они не пріяли ни на челахъ, ни на десницахъ начертаній врага Божія, но усвоивъ себь умъ Христовъ, постоянно выражали его въ образъ мыслей и въ образъ дъйствій, не щадя кро-

<sup>1)</sup> Chobo 7, rg. I. 2) Anob. XX, 4, 5.

ви своей для запечатленія верности Христу, и потому воцарились со Христомъ. Для нихъ нътъ смерти! для нихъ разлучение души съ твломъ-повторимъ вышеприведенную мысль Василія Великаго-не смерть, но переходъ отъ скорбнаго земнаго странствованія въ въчной радости и упокоенію. Смерть вторая, т. е. окончательное осуждение на въчныя адскія муки и преданіе имъ, не имать области наль воскресшими первымь воскресеніемь; восвресшіе ниъ будуть ігреи Богу и Христу, и воцарятся съ Нима тысящу льта 1) Это царствование священниковъ Божихъ въ Духъ Святомъ не можетъ быть прервано разлучениемъ души оть тела: оно развивается и упрочивается имъ. Егда скончается *тысяща льть* 2), исполнятся времена, и созрѣеть весь словесный плодъ земли, --последуеть воспресение второе, воспресение твлъ. Послъ него усугубится блаженство праведниковъ, благовременно воскресшихъ первымъ воскресеніемъ; усугубится послів него смерть отверженныхъ гръшниковъ, лишившихся перваго воскресенія.

«Хотя въ будущемъ навибытіи» — говорить святый Григорій Падама — «когда воскреснуть твла праведниковь, воскреснуть вив-«СТВ СЪ НИМИ ТВЛА ОСВЗАКОННИКОВЪ И ГРВШНИКОВЪ, НО ВОСКРЕСНУТЪ «лишь для того, чтобъ подвергнуться второй смерти: въчной му-«къ, неусыпающему червю, скрежету зубовъ, кромъшной и непро-«ницаемой тымъ, мрачной и неугасимой гесениъ огненной. Говоритъ «Проровъ: сокрушатся беззаконни и грышни вкупь, и оста-«вившіе Господа скончаются 3). Въ этомъ заключается вторая «смерть, вакъ научаетъ насъ Іоаннъ въ своемъ Откровеніи. Услышь «и великаго Павла: аще по плоти живете, говорить онъ, имате «умрети: аще ли Духомъ дъянія плотская умерцеляете, «живи будете 4). Онъ говорить здёсь о жизни и смерти, принад-«лежащих» будущему въку. Эта жизнь- наслаждение въ присно-«сущемъ царствъ; смерть — преданіе въчной мукъ. Преступленіе «заповъди Божіей — причина всякой смерти, душевной и тълесной, «н той, которой подвергнемся въ будущемъ въкъ, въчной мукъ. «Смерть собственно состоить въ разлучении души отъ Божествен-«ной благодати и въ совокупленіи съ гръхомъ. Это для имъющихъ «разумъ-смерть, которой должно убъгать; это-смерть истинная

<sup>1)</sup> Апок. XX, 6. 2) Апок. XX, 7. 3) Исаін. I, 28. 4) Рим. VIII, 13.

«и страшная. Она для благомыслящихъ ужаснъе геенны огненной. «Будемъ избъгать ее со всевозможнымъ усиліемъ! Все повергнемъ, «все оставимъ, отречемся отъ усвоеній, дъяній, хотъній, отъ все- «го, что низвлачаетъ и разлучаетъ насъ отъ Бога, и производитъ «такую смерть. Убоявшійся этой смерти и сохранившійся отъ нея, «не убоится приближенія плотской смерти, имъя въ себъ житель- «ствующую истинную жизнь, которую плотская смерть содълы- «ваетъ лишь неотъемлемою».

«Какъ смерть души есть собственно смерть, такъ и жизнь «души есть собственно жизнь. Жизнь души — соединенiе ея съ «Богомъ, какъ жизнь твла-соединение его съ душею. Душа, раз-«лучившись съ Богомъ преступленіемъ заповъди, умерла; но по-«слущаніемъ заповёди опять соединяется съ Богомъ и оживотво-«ряется этимъ соединеніемъ. Посему-то и говорить Господь въ «Евангелін: глаголы, яже Азг глаголах вами, Духи суть «и живот суть 1). Это же выразниь и Петрь, уразумъвшій «отъ опыта, словами, сказанными имъ Спасителю: глаголы жи-«вота въчнаго имати 2). Но глаголы живота въчнаго суть гла-«годы живота для послушныхь: для преступниковь же заповёдь «жизни содблывается причиною смерти. Такъ и Апостолы, это «Христово благоуханіе, были для однихъ вонею жизпи въ жизнь, «а для другихъ вонею смерти въ смерть в). Опять, эта жизнь «принадлежить не только душь, но и тылу, доотавляя ему без-«смертіе воскресеніемъ. Она не только избавляеть его мертвен-«ности, но съ нею и никогда непрестающей смерти — будущей «муки. Она даруеть тълу присносущную жизнь о Христъ, безбо-«лъзненную, безнадежную, безпечальную, воистину безсмертную. «Какъ душевной смерти, т. е. преступленію и гръху, въ свое «время последовала телесная смерть — соединение тела съ землею «и обращение его въ прахъ, а за тълесною смертию послъдовало «помъщение отверженной души во адъ, такъ и за воскресениемъ «души, состоящемъ въ возвращении души въ Богу, посредствомъ «послушанія Божественнымъ заповъдямъ, въ свое время должно «совершиться воскресеніе тыла соединеніемь его сь душею, а за «этимъ воскресеніемъ должно последовать нетленіе и во веки

<sup>1)</sup> Ioan. VI, 63. 2) Ioan. VI, 68. 3) 2 Kop. II, 16.

«пребываніе съ Богомъ достойныхъ этого пребыванія, содълавшихся «изъ плотскихъ духовными, способныхъ, подобно Ангеламъ Бо«жінмъ, жительствовать на небъ. И мы будемъ восхищени въ 
«срътеніе Господне на воздуст, и тако всегда съ Господемъ 
«будемъ» 1).

«Сынъ Божій, содълавшись человъкомъ, умеръ плотію: душа «Его разлучилась съ тъломъ, но не разлучилась съ Божествомъ; «потомъ Онъ, воскресивъ тъло Свое, вознесъ его на небо во сла-«въ. Такъ бываеть и съ жившими здъсь по Богу. Раздучаясь съ «тъломъ, они не разлучаются съ Богомъ; по воскресени же и «тъломъ вознесутся въ Богу, входя съ неизглаголанною радостію «туда, куда предтечею нашимъ взощель Іисусъ, для наслажденія «съ Нииъ Его славою, которая тогда явится 2). Они содълаются «общниками не одного воскресенія Господня, но и вознесенія Его «и всякой Боговидной жизни. Не удостоятся этого жившіе здёсь «по плоти и невступившие ни въ какое общение съ Богомъ въ часъ «исхода своего. Хотя и всв воскреснуть, но каждый, говорить «Писаніе, во своемо чину в). Умертвившій здёсь духомъ деянія «плотскія будеть тамъ жить Божественною и истинно-присносущ-«ною жизнію со Христомъ: а умертвившій здёсь духъ похотями «и страстями-увы! будеть осуждень съ содътелемь и виновни-«комъ злобы, и преданъ нестерпимой и непрестанной мукъ --«смерти второй и безконечной».

«Тдъ пріяла начало истинная смерть — причина и содътель «временной и въчной смерти для души и тъла? Не въ мъстъ ли «жизни? По этой причинъ — увы! — человъкъ немедленно былъ «осужденъ и изгнанъ изъ Рая Божія, какъ стяжавшій жизнь, ссопряженную смерти, неприличную для Божественнаго Рая. Такъ «и наоборотъ, истинная жизнь, причина безсмертной истинной «жизни для души и тъла, должна имъть свое начало здъсь, въ «мъстъ смерти. Нестарающійся здъсь стяжать въ душъ этой жи-«зни, да не обольщаетъ себя тщетною надеждою, что получитъ «ее тамъ; да не уповаетъ тамъ на человъколюбіе Божіе. Тамъ— «время воздаянія и отмщенія, а не милосердія и человъколюбія, «время откровенія ярости, гнъва и правосудія Божія, время по-

¹) 1 Солун IV, 17. ³) Евр. VI, 20 и Рим. VIII, 18. ³) Кор. XV, 22, 23.

«казанія крѣпкой и высокой руки, движимой для мученія непо-«корных». Горе впадшему ст ручю Бога живаго! 1). Горе узна-«ющему тамъ ярость Госнодню, ненаученному здѣсь страхомъ Бо-«жіммъ познанію державы гнѣва Его, непредобручившему дѣлами «человѣколюбія Его, на что дано настоящее время. Даруя мѣсто «покаянію, Богъ попустиль намъ земную жизнь» 2).

Въчныя муки ожидающія гръшниковь во адъ, такь ужасны, что человъвъ живущій на земль, не можеть получить о нихъ яснаго понятія безъ особеннаго откровенія Божія. Всв наши дютыя бользни и злоключенія, всь страшньйшія земныя страданія и скорби ничтожны въ сравненіи съ адскими муками. Напрасно вопіють сладострастные эпикурейцы <sup>з</sup>): «Не можеть быть, чтобъ адская мука, если только она существуеть, была такъ жестока, была въчна! Это несообразно ни съ милосердіемъ Вожіниъ, ни съ здравымъ разумомъ. Человъвъ существуеть на земли для наслажденія; онъ окружень предметами наслажденія: почему-жъ ему не пользоваться ими? Что туть худаго и граховнаго? > Оставляя этотъ вличь на произволь произносящимь его и противопоставляющимь его Божественному Откровенію и Ученію, сынъ Святой Церкви, пребывающій на земль для покаянія, руководствуется въ понятіяхъ своихъ о въчности и лютости адскихъ мукъ Словомъ Божіниъ. Чего не отвергало иногострастное человъческое сердце, чтобъ свободите предаваться разврату! Оно употребило разумъ въ слъпое орудіе своихъ гръховныхъ пожеланій, хотя и величаетъ его здравымъ. Для своей гръховной свободы оно отвергло учение о Богъ и о Его заповъдяхъ, возвъщенное на землъ Самемъ Сыномъ Божіниъ, отвергло, духовносладостнъйшее наслажденіе, доставляемое любовію Божією: мудрено ли, что оно отвергло бразду и грозу, останавливающія грішника въ путяхъ его, отвергло адъ и въчныя муки? Но они существують. Гръхъ всякой ограниченной

<sup>1)</sup> Евр. Х 31. 3) Св. Григорія Паламы къ монахинѣ Ксенін. 3) Эпи куръ, греческій философъ, утверждалъ, что человѣкъ находится на землѣ для наслажденія, и предоставлялъ послѣдователямъ своимъ вполнѣ предаваться ему. Чтобъ доставить разврату всю свободу, онъ отвергалъ бытіе Божіе и безсмертіе души человѣческой. Для всѣхъ, желающихъ разрушить законъ, ограничивающій ихъ злую волю, уничтожить даже воспоминаніе о Богь, о добродѣтели, о казни за грѣхъ, ученіе Эпикура оказалось столько удобнымъ, что нашло множество послѣдователей въ древнія и особливо въ новѣйшія времена.

твари предъ ея Творцемъ, безконечно совершеннымъ, есть гръхъ безконечный; а такой гръхъ требуетъ безкопечнаго наказанія. Наказаніе твари за гръхъ предъ ея Творцемъ должно вполнъ растлить ен существованіе: адъ съ своими лютыми и въчными муками удовлетворяетъ этому требованію неумолимой справедливости 1).

<sup>1)</sup> Эти положенія о безконечности адскихъ мукъ заимствованы изъ изв'ястной, математической теоріи о безконечномъ. Къ этой теоріи мы обращаемся часто, чтобъ по возможности правильно и точно объяснить отношенія тварей въ Творцу, въ собственномъ смысле непостижнимя и необъяснимыя. Неспособна къ такому объясненію ни одна наука, кром'є математики. Она, одна она, доказывая неприступность безконечнаго къ постижению его, ставить въ правильныя отношения къ нему всь числа, то есть, всь виды тварей. Вселенная есть число, и всь составныя части ея суть числа. Непосвященный въ таниства математики никакъ не совивстить въ себв понятія, что всв числа, столько различныя между собою, вийсти совершенно равны одно съ другимъ въ отношени къ безконечному. Причина такого равенства очень проста и ясна: она заключается въ безконечной, следовательно постоянно равной, разнице между безконечнымь и какимь бы то ни было числомъ. При посредствъ неоспоримыхъ выводовъ математики дъластся очевиднымъ, что понятіе о числъ есть понятіе относительное, а не существенное Это понятіе, составляя естественную принадлежность ограниченных разумныхъ тварей, составляя неотразимое последствіе впечатленій, подъ вліяніе которыхъ твари вступають вмъсть съ вступленіемь въ существованіе, никакь не можеть быть принадлежностію существа безконечнаго. Безконечное, объемля собою всь числа, вижсть съ этимъ пребываеть превыше всяваго числа по свойству совершенства, неимъющаго ни въ чемъ никакого недостатка и неспособнаго подвергнуться недостатку. По этому свойству безконечное, объемля все впечатленія, пребываеть превысшимь всякаго впечатавнія: иначе оно подверглось бы изміненіямъ, что свойственно числамъ и несвойственно безконечному. Если-жъ число не имъетъ существеннаго значенія: то вполнъ естественно міру быть сотвореннымъ изъ ничего дъйствіемъ безконечнаго, которое одно имъетъ существенное значеніе. Естественно дъйствію безконечнаго быть превыше постиженія человъческаго. Таковы неопровержимыя истины, добытыя уму человъческому математикою: ея нуль, изображающій идею о несуществующемь, обращается въ число, когла афиствуеть на него безконечное. Въ помощь математикъ приходять естественныя науки, къ которымъ она относится какъ душа къ тъду. Безъ математики онв не могуть существовать; онв строятся и держатся на ней, какъ плоть на скелеть. Во всей природь господствуеть строжайшій математическій разсчеть. Что-жъ открывають намъ естественныя науки? То, что вещество, въ средъ котораго мы вращаемся, которое видимъ и осазаемъ разнообразно и прикосновеніями, и слухомъ, и вкусомъ, и обоняніемъ,--это вещество не только не понято, не постигнуто нами, -- мало этого! -- оно непостижимо для насъ. Придумана теорія атомовъ, чтобъ была возможность остановиться, и основать дальнѣйшія сужденія на чемъ нибудь правдоподобномъ. Теорія атомовъ остается производьнымъ предположеніемъ (ипотезою). Въ точномъ смысле нетъ существъ въ природе: въ ней одни явленія. Этому закону подчинены и числа: н'втъ числа, которое бы не могло изміняться отъ присовокупленія къ нему или отъ исключенія изъ него; нъть числя, которое не могло бы обратиться въ нуль. Всякое число есть явленіе.

Священное писаніе повсюду называеть адскія муки вѣчными: это ученіе постоянно проповѣдывалось и проповѣдуется святою Церковію. Господь нашъ Іисусъ Христосъ нѣсколько разъ въ святомъ Евангеліи подтвердиль грозную истину. Предвозвѣщая отверженнымъ грѣшникамъ общую участь съ падшими ангелами, Онъ объявиль, что скажеть имъ на страшномъ судѣ Своемъ: идите отъ Мене проклятіи во огнъ въчный, уготованный діаволу и

Одно безконечное постоянно пребываеть неизмъннымъ, оно не измъняется ни отъ присовокупленій къ нему, ни отъ вычитаній изъ него. Одно безконечное совивщаеть въ себъ всю жизнь; одно оно есть въ точномъ смыслъ существо. Если такъ, то сотвореніе міра Богомъ есть математическая необходимость и истина. Сколько върна эта истина, столько върна и та истина, что мірозданіе, какъ дъло Ума неограниченнаго, не можеть быть постигнуто, обсуждено и поверено ограниченнымъ умомъ человъческимъ. Первую истину открываетъ человъкамъ, заодно съ наукою, Божественное Писаніе; на основаніи второй истины человіческій разумъ не имбеть ни права, ни возможности отвергать того пов'яданія о міросотворенін, которое читаемъ въ книгь Бытія. Это опять подтверждаеть наука. Съ неба гремить намъ апостоль Іоаннъ Богословъ: Въ началь бъ Слово и Слово бъ въ Богу, и Богъ бъ Слово. Математика отвъчаетъ съ земли: "Истина, всесвятая Истина! иначе быть не можеть. Таково свойство безконечнаго: оно, "одно оно, живетъ въ себъ и собою. Оно — саможизнь. Дъйствія его на числа, вакъ бы ни были громалны, не имъютъ и не могутъ имъть никакого вліянія на лобразъ существованія безконечнаго, отділеннаго оть всіхъ тварей безконеч-"нымъ различіемъ, существующаго среди тварей вполив независимо отъ тварей "и несмъсно съ ними. Нътъ нивавого сходства между существованиемъ и суще-"ствованіемъ". Опять гремить Богословъ: вся Тъмъ быща, и безъ Него ничтоже бысть, еже бысть. И опять отвъчаеть натематика: "Истина, всесвятая Истина! явленія, какъ и числя, должны имёть свой источникъ, источникъ неизсякаемый. и такой источникъ есть безконечное, есть Богь!" Бога никтоже видъ нигдъже, продолжаеть провозглашать человъчеству небесный Въстникъ, и опять въ срътеніе его испов'ядуеть математика: "Истина, всесвятая Истина! по безконечному различію, которымъ отличается безконечное отъ всякаго числа, нътъ возможности никакому ограниченному существу, какъ бы оно ни было возвышено, видеть Бога, ни чувственнымъ зрѣніемъ, ни постиженіемъ ума!" Богь пребываеть въ сетть непристипном, во всехъ отношенияхь, сказаль Апостоль. Богь объявиль о Себъ въ Евангелін: Я-жизнь. Жизнь эта такъ всемогуща, что дала существованіе всей твари, существующей существованіемь, заимствованнымь изъ саможизни, что возвращаеть жизнь тымь тварямь, которыя утрачивають свою жизнь смертію. Жизнь безконечная не можеть не быть всемогущею. Согласно съ положительною наукою святая Церковь исповедуеть, что души человеческія и Ангелы безсмертны не по естеству, а по Божіей благодати. Какое върное сужденіе: оно сделано въ то время, когда математика безмолвствовала объ этомъ предметь. Необходимо усвоить себь понятія о безконечномъ различіи безконечнаго, и по естеству и по свойствамъ, отъ чиселъ, и при сужденіяхъ о Богь повсюду нийть въ виду это различіе, определять его, чтобъ не увлечься къ сужденіямъ, превышающимъ нашу способность пониманія, я потому въ сужденіямъ неправильнымъ по необходимости. Безъ этого придется бредъ свой выставлять за

амгелами его 1). По изречени окончательного опредъления на родъ человъческій, погибшіе отыдуть во муку впинию 2). Въ повъсти о жестовосердомъ богачъ и нищемъ Лазаръ Господь засвилътельствоваль, что между обителями въчнаго блаженства и адскими темницами пропасть велика утвердися, и нъть перехода отъ блаженства въ мукамъ, ни отъ мукъ въ блаженству 3). Червь адскій не умираеть, и огонь адскій не угасаеть 4). Преисподнія темницы представляють странное и страшное уничтожение жизни, при сохраненіи жизни. Тамъ полное прекращеніе всякой діятельности; тамъ-одно страданіе; тамъ господствуеть лютвишій изъ сердечныхъ недуговъ-отчаяніе; тамъ плачи и стоны, непривлекающіе никакого утішенія душі, раздираемой ими; тамъ узы и оковы неразръшимыя; тамъ тьма непроницаемая, несмотря на обиліе пламени; тамъ царство въчной смерти. Такъ ужасны адскія муки, что ничтожна предъ ними лютьйшая изъ земныхъ мукъ--насильственная смерть. Спаситель міра, предвозв'ящая ученикамъ Своимъ поприще мученичества, заповъдалъ: глаголю вамъ, другомг Своимг: не убойтеся отг убивающих в тъло, и потомг

истину къ погибели своей и къ погибели человъчества. Мечтатели сдълались безбожниками, а изучившіе глубоко математику всегда признавали не только Бога, но и христіанство, хотя и не знали христіанства, какъ должно. Таковы были Невтонъ и другіе.

Желательно, чтобъ кто-либо изъ православныхъ христіанъ, изучивъ положительныя науки, изучиль потомъ основательно подвижничество православной Перкви, и даровалъ человечеству истинную философію, основанную на точныхъ знаніяхъ, а не на произвольныхъ ипотезахъ. Мудрецъ греческій Платонъ воспрешаль упражнение въ философіи безъ предварительнаго изученія математики. В врный взглядь на дело! безь предварительнаго изучения математики съ зиждущимися на ней другими науками и безъ дъятельныхъ и благодатныхъ познаній въ христіанствъ невозможно въ наше время изложеніе правильной философской системы. Многіе, признающіе себя свъдущими въ философіи, но незнавомые съ математикою и естественными науками, встречая въ сочиненияхъ матеріалистовъ произвольныя мечты и ипотезы, нивакъ не могуть отличить ихъ отъ знаній, составляющих с собственность науки, никакъ не могуть дать удовлетворительнаго отзыва и опроверженія на самый нельпый бредь какого-либо мечтателя, очень часто сами увлекаются этимъ бредомъ въ заблужденіе, признавъ его доказанною истиною. Одна логика можеть обойтись безь математики; но и логика въ сущности неразрывно связана съ математикой, и отъ последней можеть заимствовать особенную точность и положительность. Что такое-силлогизмъ? Это-алгебраическое уравненіе. Что такое пропорцін и прогрессіи? Это — логичная последовательность понятій.

¹) Мате. XXV, 41. ²) Мате. XXV, 46. ³) Лук. XVI, 29. 4) Марк. IX, 48.

не могущих лишие что сотворити. Сказую же вамь кого убойтеся: убойтеся имущаго власть по убісній воврещи вз дебрь огненную: ей, глаголю вамь, Того убойтеся 1). Взирая окомъ въры на уготованное неизреченное блаженство для върныхъ рабовъ Божінхъ и столько же неизреченныя муки, ожидающія рабовъ невърныхъ, святые мученики попрали лютьйшія казни, которыя изобрътала противъ нихъ изступленная злоба мучителей, и безчисленными скорбыми и смертыми 2) сокрушили подъ ноги свои въчную смерть. На муки ада взирали непрестанною памятію о нихъ святые инови-таинственные мученики-и этимъ воспоминаніемъ низлагали помыслы и мечтанія искусителя, живописно и увлекательно рисовавшаго предъ ихъ воображениемъ, изощреннымъ пустынею, гибельное сладострастіе. Орудіе, заповъданное Господомъ, воспоминание о смерти и въчныхъ мукахъ, употреблялъ преподобный Антоній Великій, особливо въ началь своего подвига. Въ ночное время діаволь принималь видь прекрасных женщинь и, являясь Антонію въ этомъ видь, старался возбудить въ немъ гръховное похотъніе; но Антоній противополагаль діавольскимь мечтамь живое представление пламени геенского, неусыпающого червя и прочихъ ужасовъ ада, — этимъ оружіемъ погащаль огонь сладострастія, и разрушаль картины обольстительныя 3). Только потому мы побъждаемся страстями нашими, что забываемъ о казняхъ, послёдующихъ за ними; только потому считаемъ тяжкими земныя скорби, что не изучили мученій адскихъ. Нікоторый инокъ, подвижнической жизни, сказаль святому старцу: «душа моя желаеть смерти». Старець отвъчаль: «ты такъ говоришь потому, что желаешь избъжать скорбей, а не знаешь, что будущая скорбь несравненно жесточе здъшней». Другой брать вопросиль Старца: «отчего я, живя въ келліи моей, пребываю въ небреженін?» Старецъ отвъчалъ: «потому, что ты не узналъ ни ожидаемаго покоя, ни будущей муви. Еслибъ ты зналъ ихъ какъ должно, то терпъль бы, и не ослабъваль и тогда, когда-бъ келлія твоя была полна червей, и ты стояль въ нихъ по шею» 4).

Господь, по великому милосердію Своему, открываль отчасти

4) Преподобнаго аввы Доровея поучение о страхъ будущия муки.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Требникъ, послъдованіе постриженіе въ малую скиму. 1) Jyr. XII, 4, 5.

<sup>3)</sup> Vita beati Antonii, Patrologia, Tom. LXXIII. Также Четын-Минен 17 января.

въчныя муки нъкоторымъ избранникамъ Своимъ, для ихъ спасенія и преуспъянія. Чрезъ повъданіе ихъ и наши понятія объ адскихъ мукахъ содълались яснъе и подробнъе. «Были два другасказано въ нъкоторой священной повъсти-одинъ изъ нихъ, тронутый Словомъ Божінмъ, вступняв въ монастырь, и проводняв жизнь въ слезахъ покаянія; другой остался въ мірь, проводиль разсвянную жизнь, и, наконецъ, пришель въ такое ожесточеніе, что началь дерзко насмъхаться надъ Евангеліемъ. Среди такой жизни кончина постигла мірянина. Узнавъ о его смерти, монахъ, по чувству дружбы, началь молить Бога, чтобъ загробная участь почившаго была ему открыта. По прошествіи нъкотораго времени, въ тонкомъ сев, является иноку другь его. «Что, каково тебъ? хорошо ди»?--спросидъ монахъ явившагося. -- Ты хочешь знать это? -- со стономъ отвъчалъ почившій: горе миъ, злосчастному! неусыпающій червь точить меня, не даеть и не дасть мий покоя чрезъ целую вечность». — «Какого рода это мученіе»? — продолжаль вопрошать монахъ. — «Это мученіе невыносимо! — воскликнулъ умершій — но ніть возможности избіжать гийва Божія. Ради твоихъ молитвъ теперь дана миъ свобода, и, если хочешь, я покажу тебъ мое мученіе. Тебъ не вынести, еслибь я открыль его такъ, какъ оно есть, вполив; но, хотя отчасти, узнай его». При этихъ словахъ почившій приподняль одежду свою до кольна. О ужасъ! вся нога была покрыта страшнымъ червемъ, снёдавшимъ ее, и оть рань выходиль такой зловонный смрадь, что потрясенный монахъ въ то же время проснудся. Но адскій смрадъ наполнилъ всю беллію, и такъ сильно, что монахъ въ испугв выскочиль изъ нея, забывъ затворить за собою двери. Смрадъ проникъ далве, и разлился по монастырю; всё келлін переполнились имъ. Какъ самое время не уничтожило его, то иноки должны были совершенно оставить монастырь, и переселиться на другое мъсто, а монахъ, видъвшій адскаго узника и его ужасную муку, во всю жизнь свою не могь избавиться отъ прилъпившагося ему зловонія, ни отмыть его отъ рукъ, ни заглушить никакими ароматами 1). Со-

<sup>1)</sup> Письмо 6 Святогорца. Подобно этому въ наше время нѣкоторая старица въ Горицкомъ Дѣвичьемъ монастырѣ, близь города Кириллова Новгородской губернін, видѣла во снѣ адскія муки, и, во свидѣтельство истины сновидѣнія, адское зловоніе оставалось въ ея обоняніи въ теченіе цѣлыхъ семи дней, не допуская ее въ теченіе всего этого времени вкусить какой либо пищи. — Свя-

гласно этой повъсти свидътельствують и другіе подвижники благочестія, которымъ были показаны адскія муки: безъ ужаса они не могли воспоминать своихъ виденій, и въ непрестанныхъ слезахъ покаянія и смиренія искали обръсти отраду — извъщеніе спасенія. Такъ случилось съ Исихіемъ Хоривскимъ. Во время тяжкой бользни душа его оставляла тьло на ньлый чась. Пришедши въ себя, онъ умодялъ всвят, находившихся при немъ, удалиться отъ него. Заградивъ двери келлін, онъ пробыль двінадцать лъть въ неисходномъ затворъ, не произнося ни съ къмъ ни слова, не вкушая ничего, кромъ хлъба и воды; въ уединеніи задумчиво углублялся онъ въ виденное имъ во время изступленія, к непрестанно проливаль тихія слезы. Когда наплежало ему скончаться, онъ сказаль пришедшимъ въ нему братіямъ, после многихъ ихъ просьбъ. только слёдующее: «простите меня! кто стяжаль памятованіе смерти, тоть не можеть согрышить» 1). Подобно затворнику Хорива умираль и воскресъ затворникъ нашихъ отечественныхъ Кіевскихъ пещеръ, Аванасій, проводившій святую, Богоугодную жизнь. Онъ, послъ продолжительной бользии, скончался.

тый Димитрій Ростовскій такъ исчисляєть адскія муки: "Будуть тамо терпеть н огонь неугасающій; нбо реклъ Христосъ Спаситель нашъ: озно чась не угаснеть (Марк. IX, 44). — Будеть же тамо и зима лютая, и оть тоя студености, не терпя, грашній скрежетати зубы своими будуть. О семъ рекъ Христось Спаснтель нашъ: тамо будеть плачь и скрежеть зубомь (Лук. XIII, 28)... Будеть же тамо и непрестанное червей томленіе, которые будуть тамо непрестанно терзати и ясти человъкъ гръшныхъ, и никогда они умрети не имутъ, нбо речено есть: череь ихъ не умреть (Марк. IX, 44)... Будеть же тамо еще и смрадъ нестерпимый отъ огня сърчатаго: ибо написано есть: ознь и жилель и духь бурень часть чащи ихъ (Пс. Х, 6)... Будеть же тамо и тоска велія, такова лютая, яво аще бы возможно было умрети, то въ сладость бы ея (смерть) со тщаніемъ ради были воспріяти, но никогда же умругь. Ибо писано есть: взышуть человычы смерти, и не обрящуть ея; и вождельють умрети, и убыжить от них смерть (Апок. ІХ, 6)... Еще же будеть тамо и тьма кромышная: нбо писано есть: связавше ему ручь и нозь, вверзите (его) во тму кромьши ую (Mate. XXII, 13.): и въ той тив вверженныя будуть сидети во веки, и не будуть видъти лица Божія никогда... Будеть же тамо и гладь, ибо ревь самъ Христосъ: горе вамь, насыщенни нынь, яко взалчите (Лук. VI, 25)... Еще же тамо будеть и жажда велія, ибо самъ же Христось рекъ: яко вы возжаждете. Тамо же будеть теснота велія: нбо адъ полонь будеть человекь грешныхъ, овін верху, овін среди его, ннін же въ самомъ днѣ адскомъ. Ибо якоже кто насыплеть мешець пізнязей полні, и завяжеть его, или вто каковый сосудь наполнить до верху рыбою, и закроеть его: тако и Богь, весь адъ полнъ человъки гръшными нацелнитъ, и заключитъ его, чтобъ оттуду гръшницы не исжолили.

<sup>1)</sup> Лфствицы степень 6.

Братія убради тъло его, по обычаю иноческому, но скончавшійся оставался непогребеннымъ въ теченіи двухъ дней, по нъкоторому встрътившемуся препятствію. На третію ночь было божественное явленіе игумену, и онъ слышаль глась: «Человінь Божій, Аванасій лежить два дня непогребеннымь, а ты не заботишься о немь». Рано утромъ игуменъ съ братіею пришли къ почившему съ намъреніемъ предать его тіло землі, но нашли его сидящимъ и плачущимъ. Ужаснулись они, увидъвъ его ожившимъ; потомъ начали вопрошать: какъ ожиль онь? что видель и слышаль въ то время, какъ разлучался теломъ? На все вопросы онъ отвечаль только словомъ: «спасайтесь!» Когда же братія неотступно упрашивали сказать имъ полезное, то онъ завъщаль имъ послушание и непрестанное покаяніе. Всябдь за этимъ Асанасій заключился въ пещеръ, пребыль въ ней безвыходно въ течение двънадцати лътъ, день и ночь проводя въ непрестанныхъ слезахъ, чрезъ день вкушая понемногу хабба и воды, и не бесбдуя ни съ въмъ во все это время. Когда насталь часъ его кончины, онъ повториль собравшимся братіямъ наставленіе о послушанім и покаянім, и скончался съ миромъ о Господъ 1). Страшно нокое чаяние суда, говорить святый апостоль Павель, и огня ревность, поясти хотящаго сопротивныя. Отвергся кто закона Моисеова, безъ милосердія при двоихъ или трієхъ свидътелехъ умираетъ. Колико мните горшія сподобится муки, иже Сына Божія поправый и кровь завътную скверну возмнивъ, ею же освятися, и Духа благодати укоривый? Въмы бо рекшаго: Мню отмщение, Азъ воздамь, глаголеть Господь. И паки: яко судить Господь людемь Своимъ. Страшно есть еже впасти въ ручь Бога живаго 2).

Пространство между небомъ и землею, пространство, которымъ отдъляется Церковь торжествующая отъ Церкви воинствующей, обыкновенно называется и въ Священномъ Писаніи, и въ писаніяхъ святыхъ Отцовъ, и на общеупотребительномъ языкъ человъческомъ—воздухомъ. Предоставимъ ученымъ земли химическое изслъдованіе этого воздуха, т. е. газовъ и другихъ тонкихъ веществъ, окружающихъ землю и простирающихся отъ поверхности ея на простран-

<sup>1)</sup> Патерикъ Печерскій. Память преподобнаго Аванасія совершается 2 декабря. 2) Евр. X, 27, 31.

Соч. Еп. Игнатія Брянчанинова. Т. III.

ство, неизвъстное самимъ ученымъ: займенся изслъдованіемъ того, что существенно нужно и полезно для нашего спасенія.

Что такое-этотъ синій сводъ, который мы видимъ надъ собою, и называетъ небомъ? точно ли это — небо? или это — только необъятная глубина воздуха, безпредъльная, окрашивающаяся голубымъ цвътомъ и закрывающая отъ насъ небо? Посавднее въроятнъе: свойственно воздуху на большомъ пространствъ принимать для глазъ нашихъ синеватый цвъть и оттвиять имъ другіе предметы, находящіеся въ отдаленіи отъ насъ. Въ этомъ всякій можетъ убъдиться собственнымъ опытомъ. Стоить только въ ясный соднечный день стать на значительной высотъ и посмотръть въ паль: зеленъющія рощи, вспаханныя поля, строенія-словомъ, все представияется не въ своемъ цвете, но съ синеватымъ отливомъ, производимымъ цвътомъ воздуха, находящагося между нашими глазами и тъми предметами, на которые смотримъ. Чъмъ далъе эти предметы, тъмъ они кажутся синъе; наконецъ общая синева попрываеть самые отдаленные предметы, и сливаеть ихъ въ одну синюю полосу. Печально върное изображение ограниченности нашей, произведенной, поддерживаемой въ насъ гръхомъ! Но лучше знать ее, нежели въ невъдъніи обольщать себя ложнымъ мнъніемъ неограниченнаго видънія и въдънія.

Совершенные христіане, очистившіе свои чувства, точно видѣли небо, и усмотрѣли на небѣ и въ воздухѣ то, чего мы не видимъ дебелыми нашими очами. Такъ, внезапно увидѣлъ, по дѣйствію Святаго Духа, отверзшееся небо святый первомученикъ Стефанъ, предъ страдальческою кончиною своею, стоя въ многочисленномъ собраніи іудеевъ, враждебныхъ Христу и христіанству. Стефанъ же, говоритъ Священное Писаніе, сый исполнъ Духа Святаго воззртво на небо, видъ славу Божію и Іисуса, стояща одесную Бога, и рече: се вижу небеса отверства, и Сына человъча одесную стояща Бога 1). Видѣли небо и входъ учителя своего во врата небесныя святые ученики Макарія Великаго, ко нечно, такъ же какъ и Стефанъ, при посредствъ Святаго Духа 2). Видѣлъ преподобный Исидоръ Скитскій, присутствовавшій при кончинъ юнаго подвижника Захаріи, отверзшимися врата небесныя для

¹) Дѣян. VII, 55, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Патерикъ Скитскій.

умирающаго, и воскликнулъ: «радуйся, сынъ мой Захарія: для тебя отворились небесныя врата! > 1). Видълъ, какъ уже выше сказано, преподобный Іоаннъ Коловъ дучезарный путь отъ земли до неба, по которому Ангелы возносили душу почившей Таисін <sup>2</sup>). Увильда, при отверзеніи душевныхъ очей, отверзшееся небо и сошелшаго отгуда модніеноснаго Ангела мать старца Пансія Нямецкаго, неутъшно скорбъвшая объ отшествін ся сына въ монашество 3). Когда начинають дъйствовать чувства, уже несвязанныя паденіемъ, дъйствіе ихъ необыкновенно изощряется, самый кругь дъйствія принимаеть общирные размёры — пространство для нихъ сокращается. Вышеупомянутыя виденія Святыхъ служать тому достаточнымъ доказательствомъ; но для большей ясности не останавливаемся представить и другіе духовные опыты. Святый Антоній Великій, обитавшій въ одной изъ пустынь Египта, недалеко отъ Чермнаго моря, увидълъ возносимую на небо Ангелами душу преподобнаго Аммона, подвизавшагося на другой оконечности Египта, въ Нитрійской пустынъ. Ученики Великаго замътили день и часъ видънія, — потомъ узнали отъ братій, пришедшихъ изъ Нитріи, что преподобный Аммонъ скончался именно въ тотъ день и часъ, въ которые видълъ вознесение души его преподобный Антоній Великій. Разстояніе между пустынями требовало тридцати дней путешествія для пъшехода 1). Очевидно, что зрвніе христіанина, обновленнаго Святымъ Духомъ и достигшаго высокой степени совершенства, простирается далеко за предълы зрънія человъческаго въ его обыкновенномъ состояніи; подобно обновленному зрѣнію дѣйствуеть и слухъ обновленный. Нетрудно было духоноснымъ ученикамъ Макарія Великаго видъть шествіе его души по воздуху и слышать слова, произнесенныя ею на воздухъ и при входъ во врата небесныя. Когда къ этому великому Макарію привели женщину, которой видъ измънился по навожденію нечистаго духа, и нъкоторые изъ учениковъ его не могли замътить дъйствія діавольскаго, очевиднаго для Великаго, то онъ сказалъ имъ, что причина такого невидьнія ихъ-плотское состояніе ихъ чувствъ, неспособныхъ для эрвнія духовь и двиствій ихъ <sup>5</sup>). Въ этомъ состояніи мы находимся, какъ въ темницъ и оковахъ.

<sup>1)</sup> и 2) Патерикъ Скитскій. 3) Житіе Паисія Нямецкаго, параграфъ 14.
4) Патерикъ Скитскій. 5) Жена подверглась діавольскому искупенію за то,

Но большая часть людей не ощущаеть своего плана и своей темницы: они кажутся имъ удовлетворительнъйшею свободою. Познаніе и ощущеніе такого состоянія нашего-дарь Божій. Открыль это состояніе Святый Духъ пророку Давиду, и Давидъ произнесъ отъ всего человъчества и отъ каждаго человъка умилительнъйшую молитву къ Богу о избавленіи отъ состояніи бъдственнаго. Изведи. молитвенно воспъваеть и вопість онь, изо темницы душу мою исповиданися имени Твоему 1). Апостоль Петръ называеть плотское и душевное состояніе человъковъ, хотя и благочестивыхъ, темнымъ мъстомъ. Мъсто можеть быть не только вещественное, но въ отвлеченномъ значения, и мысленное и правственное, какъ Писаніе говорить: ез мири (сердечномь) мисто Eго (Божіе)  $^2$ ). Завлюченнымъ въ темномъ мъсть и желающимъ спастись должно руководствоваться, какъ свътиломъ, священнымъ и святымъ Писаніемъ, доколь не низойдеть на нихъ Святый Духъ и не содылается для нихъ живою книгою божественнаго ученія, всегда отверэтою и неумолкающею. Имамы извъстнъйшее пророческое слово, ему же внимающе, яко свътилу сіяющу во темнъмо мъсть, добръ творите, дондеже день озарить и денница возсіяеть въ сердцахъ вашихъ 3).

Заключенные въ темницъ земнаго мудрованія! Услышимъ тъхъ, которые стяжали о Господъ духовную свободу, и озарились духовнымъ разумомъ! Слъпорожденные! услышимъ прозръвшихъ отъ прикосновенія къ очамъ ихъ перста Божія, увядъвшихъ свътъ истины, увидъвшихъ и увъдавшихъ, при сіяніи этого свъта, невидимое и невъдомое для плотскихъ и душевныхъ умовъ. Слово Божіе и содъйствующій слову Духъ открываютъ памъ, при посредствъ избранныхъ сосудовъ своихъ, что пространство между небомъ и землею, вся видимая нами лазуревая бездна воздуховъ, поднебесная, служитъ жилищемъ для падшихъ ангеловъ, низвергнутыхъ съ неба. Бысть бранъ на небеси, повъствуетъ великій зритель тайнъ, святый Іоаннъ Богословъ: Михаилг и Ангели его бранъ сотворища

что провела цёлыя шесть недёль безъ пріобщенія святыхъ Христовыхъ Тайнъ. При обильномъ дёйствіи Божественной благодати въ первенствующей Церкви и такія погрёшности, которыя нынё кажутся малозначительными, влекли за собою наказаніе Божіе (Дёян. гл. V). Патерикъ Скитскій.

<sup>1)</sup> Hcar. CXL1, 8. 2) Hcar. LXXV, 3. 2) 2 Her. I, 19.

съ зміємь, и змій брася и ангели его. И не возмогоша, и мпста не обрътеся имъ ктому на небеси 1). Это низвержение діавола и увлеченныхъ имъ духовъ съ неба, по объяснению святаго Андрея Кесарійскаго, последовало за первымъ согрешеніемъ ихъ, когда они были устранены святыми силами изъ Ангельскаго сонма, и изринуты изъ него, какъ поведаеть о томъ святый пророкъ Чезекіндь 2). Въ книгъ Іова падшій ангель уже представляется блуждающимъ въ неизмъримомъ пространствъ поднебесной; онъ скитался въ ней, быстро пролеталъ ее, томимый ненасытною злобою въ роду человеческому 3). Святый апостоль Павель называеть падшихъ ангеловъ духами злобы поднебесными 4), а главу ихъ--княземъ власти воздушной <sup>5</sup>). Падшіе ангелы разсвяны во множествъ по всей прозрачной бездить, которую мы видимъ надъ собою. Они не престають возмущать всь общества человыческія и каждаго человъка поровнь; нъть злодъянія, нъть преступленія, котораго бы они не были зачинщиками и участниками; они склоняють и научають человъка гръху всевозможными средствами 6). Супостать вашь діаволь, говорить святый апостоль Петрь, яко левь рыкая ходить, искій кого поглотити 1) и во время земной жизни нашей, и по разлучении души съ твломъ. Когда душа христіанина, оставивъ свою земиую храмину, начнетъ стремиться чрезъ воздушное пространство въ горнее отечество, демоны останавливають ее, стараются найти въ ней сродство съ собою, свою гръховность, свое паденіе, и низвести ее во адъ, уготованный діаволу и ангеломо его. Такъ дъйствують они по праву, пріобрътенному имп.

Богъ, сотворивъ Адама и Еву, предалъ имъ владычество надъ землею. Онъ благословилъ ихъ, повъствуетъ Писаніе, глаголя: раститеся и множитеся, и наполните землю, и господствуйте ею, и обладайте рыбами морскими, и звърями и птицами небесными, и всъми скотами, и всею землею, и всъми гадами, пресмыкающимися по земли в). Не только земля поручена была первымъ человъвамъ, имъ порученъ былъ самый рай, который оне обязаны были воздълывать и охранять в). Они имъли надъ собою

¹) Анок. XII, 7, 8. ²) Іезек. XXVIII, 16. ³) Іов. І, 7. ²) Ефес. VI, 12. ³) Ефес. II, 2. °) Cassiani collatio VIII. Это очевидно изъ писаній и многихъ другихъ святыхъ Отцовъ. <sup>7</sup>) 1 Петр. V, 8. °) Быт. I, 28. °) Быт. II, 15.

Владыкою единаго Бога. Что-жъ сдълали они въ раю?... Увы! несчастное ослъпленіе! Увы! ослъпленіе и безуміе непостижними! Внявъ коварному и убійственному совъту падшаго ангела, они сверган съ себя благое иго повиновенія Богу, и возложили на себя желъзное иго повиновенія діаволу. Увы! прародители наши преступили повельніе Божіе, и исполнили совытованіе всезлобнаго врага своего, духа мрачнаго, духа богохульнаго, льстиваго и лживаго. Этимъ поступкомъ, по весьма естественному порядку, они нарушили свое общение съ Богомъ, и не только вступили въ общение съ діаволомъ, но и произвольно подчинили себя ему, а съ собоюн ту часть созданія, которая сотворена была для нихъ и надъ которою Богомъ предоставлено было имъ владычество. «Врагъ, пре-«льстившій Адама, говорить Макарій Великій, и такимъ образомъ «ВОСХИТИВШІЙ ГОСПОДСТВО НАДЪ НИМЪ, ЛЕШИЛЪ ЕГО ВСЕЙ ВЛАСТИ, Н «объявленъ княземъ въка сего, Сначала Богь поставилъ человъка «вняземъ этого въка и господиномъ всего видимаго 1).» Праотные наши изринуты изъ рая на землю, земля проклята ради ихъ, и Херувимъ съ пламеннымъ, вращающимся оружіемъ поставленъ хранить путь древа жизни <sup>2</sup>). Но и другой Херувимъ <sup>3</sup>) сталъ на пути человъка въ раю, тотъ Херувинъ, который не пощадилъ своегодивнаго величія, начальникъ и родитель зла и смерти, ниспавшій въ пропасть погибели, увлекшій туда множество ангеловъ и весь родъ человъческій. Этотъ Херувинъ, по справедливому попущенію и распредвленію Божію, съ сонмомъ ангеловъ падшихъ, князь воздушный, князь міра и въка сего, князь и глава добровольно покорившихся ему ангеловъ и человъковъ, сталъ на пути отъ земли къ раю, и съ того времени до спасительнаго страданія и животворной смерти Христовой не пропустиль по пути тому ни одной души человъческой, разлучившейся съ тъломъ. Врата небесныя

<sup>1)</sup> Слово 4, гл. 3. Что власть сатаны надъ падшими ангелами и человъками, надъ міромъ и въкомъ, не есть собственность его, но пріобрътена отъ тъхъ, которые произвольно предали ее ему, онъ самъ засвидътельствоваль предъ Спасителемъ, когда показалъ Ему вся царствія вселенныя въ часть временню, и свазаль о нихъ: Тебе дамъ власть сію всю и славу ихъ: яко мить передана есть, и, емужее аще хощу, дамъ—(Лук. IV, 5, 6).
2) Быт. III, 24.
3) Пр. Кассіанъ полагаетъ, что сатана до паденія принадлежаль къ лику Херувимовъ (Col. VII сар. VIII.). И другіе святые Отцы согласны, что онъ изъ числа висшихъангеловъ.

заключились для человъковъ навсегда. И праведники и гръщники нисходили во адъ.

Врата въчныя и пути непроходимыя открылись предъ Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, Который, воспріявъ вольную
смерть, сошелъ Пресвятою Душею Своею и неразлучившимся съ
нею Божествомъ во адъ, сокрушилъ его вереи и врата, освободилъ
его плънниковъ 1), потомъ, воскресивъ Свое Тъло, прошелъ уже
съ нимъ пространство поднебесной, пебо, небеса небесъ, и вступилъ на престолъ Божества. Ужаснулись темныя власти въ ожесточеніи и ослъпленіи своемъ, видя шествіе Богочеловъка, уничтожающаго всю силу ихъ: въ духовной радости, съ величайшимъ торнія врата 2). Потомъ снова объялъ ужасъ демоновъ, когда они увидъли разбойника, за исповъданіе Христа, восходящаго за Христомъ
въ рай: тогда они съ изумленіемъ познали силу искупленія.

Недовъдомою премудростію Божією, по искупленіи рода человъческаго Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, предоставлена человъкамъ свобода въ избраніи жизни и смерти, въ принятіи Искупителя и искупленія, или въ отверженіи ихъ. И многіе, къ несчастію, весьма многіе, пожелали остаться въ общеніи съ сатаною, въ плъну и рабствъ у него, объявили себя открыто врагами Спар

<sup>1) &</sup>quot;Ужаснулась смерть, узръвъ, что снисшелъ во адъ новый Нъвто, недержи мый тамошними узами. Почему же, увидъвъ Его, убоялись вы, вратницы адовы (lob. XXXVIII, 17)? Какой необычайный страхъ овладель вами? Бежала смерть, и бътство обличило боязнь. Стеклись святые Пророки, и законодатель Монсей, и Авраамъ, и Исаакъ, и Іаковъ, и Давидъ, и Самувлъ, и Исаія, и Креститель Іоаннъ, который въщаеть и свидътельствуеть: Ты ли еси грядый, или иного часмъ (Мате, XI, 3)? Искуплены всв праведные, которыхъ поглотила смерть: потому что проповеданному Царю надлежало соделаться Искупителемъ добрыхъ проповедниковъ. И посяв сего каждый изъ сихъ праведниковъ сказаль: иди ти, смерте, жало? Гдн ти, аде, побида (1 Кор. XV, 55)? Насъ искупиль Побидодавець". Святаго Кирилла Герусалимского 14 Огласительное Слово, § 19, по переводу москов-<sup>2</sup>) Когда сошель Господь Інсусь Христось во адъ. ской Луховной Академіи. устрашились князи адскіе и возопили: Возмитесь врата плачевныя: взошель Царь славы. Христосъ. Когда Господь сокрушиль адъ, и, освободивъ изъ его плвиа души праведниковъ, возносился на небо, то небесныя Силы, удивляясь новому чуду, вопінин: возьмите врата. Одни изъ нихъ вопінин: Кто Царь славы? другіе отвітчали: Господь силь, сходящій плотію, Богь-Слово, сидящій на престоль славы, Сынь Отца, предвъчно сущій со Отцемь, сошедши на землю, воспріяль человьчество и вознесъ его съ Собою на небо — Дарь славы". Толкованіе, заимствованное изъ святыхъ Отцовъ и помъщенное по третьей канизмъ въ Исалтири изданія Кіево-Печерской Лавры съ толкованіями на брезъ.

сителя и Его Божественнаго Ученія. Также многіе, вписавъ себя въ Его воинство и объявивъ себя Его служителями, нарушаютъ объть върности Ему, — дъйствіями своими, явными и тайными, вступають въ союзъ съ духами злобы. Всъ, явно отвергшіе Искупителя, отсель составляють достояніе сатаны: души ихъ, по разлученіи съ тълами, нисходять прямо во адъ. Но и христіане, уклоняющіеся во гръху, недостойны немедленнаго переселенія изъ земной жизни въ блаженную въчность. Самая справедливость требуеть, чтобъ эти уклоненія ко гръху, эти измъны Искупителю были взвъшены и оцінены. Необходимы судъ и разборъ, чтобъ опредълить степень уклоненія ко гръху христіанской души, чтобъ опредълить, что преобладаеть въ ней — въчная жизнь или въчная смерть. И ожидаеть каждую христіанскую душу, по исшествіи ея изъ тъла, нелицепріятный Судъ Божій, какъ сказаль святый апостоль Павель: лежить человокомъ единою умрети, потомъ же судъ 1).

Правосудіе Божіе совершаеть судь надь христіанскими душами, исшедшими изь тыль своихь, посредствомь Ангеловь, какь святыхь, такь и злобныхь. Первые, вь теченіи земной жизни человька, замьчають всь его добрыя дыла, а вторые замьчають всь его законопреступленія. Когда душа христіанина начнеть восходить кь небу, руководимая святыми Ангелами, темные духи обличають ее неизглажденными покаяніемь грыхами ея, какь жертвами сатань, какь залогами общенія и одинаковой вычной участи сь нимь.

Для истязанія душъ, проходящихъ воздушное пространство, установлены темными властями отдёльныя судилища и стражи въ замічательномъ порядкі. По слоямъ поднебесной, отъ земли до самаго неба, стоять сторожевые полки падшихъ духовъ. Каждое отділеніе завідываеть особеннымъ видомъ гріха, и истязываетъ въ немъ душу, когда душа достигнеть этого отділенія. Воздушные бісовскіе стражи и судилища называются въ Отеческихъ Писаніяхъ мытарствами, а духи, служащіе въ нихъ—мытарями.

Мытаремъ именовался во времена Христовы и въ первые въка христіанской Церкви собиратель государственныхъ повинностей. Какъ эта обязанность, по простотъ древнихъ обычаевъ, поручалась

<sup>1)</sup> Esp. IX, 27.

лицу безъ положительной отвётственности и отчетности, то мытарипозволяли себъ всъ средства насилія, разнаго рода ухищренія, придирки, безчисленныя злоупотребленія и безчеловъчное грабительство. Они обывновенно становились при городскихъ воротахъ, на рынкахъ и другихъ публичныхъ мъстахъ, чтобъ никто не могъ избълать ихъ зоркаго наблюденія. Поведеніе мытарей слълало ихъ ужасомъ для народа. По понятію его, имя мытаря выражало человъка безъ чувствъ, безъ правиль, способнаго ко всякому злодъянію, ко всякому унизительному поступку, дышащаго, живущаго ими, — человъка отверженнаго. Въ этомъ смыслъ Господь сравниль упорнаго п отчаяннаго преступника Церкви съ язычникомъ и мытаремъ 1), Для ветхозавътныхъ поклонниковъ истиннаго Бога ничего не было отвратительные служителя идоловы: столько же ненавистнымъ былъ для нихъ и мытарь. Названіе мытарей распространилось отъ людей на бъсовъ, стрегущихъ восходъ отъ земли въ небу, по сходству должности и исполненія ся. Кавъ сыны и наперсники лжи, демоны уличають души человъческія не только въ содбянныхъ ими согръщеніяхъ, но и въ такихъ, какимъ онъ никогда не подвергались. Они прибъгають въ вымысламъ и обманамъ, соединяя влевету съ безстыдствомъ и наглостію, чтобъ вырвать душу изъ рукъ ангельскихъ и умножить ею безчисленное множество адскихъ узниковъ <sup>2</sup>).

¹) Mare. XVIII, 17. 2) Святый Іоаннъ Лівствичникъ повівствуєть, что нъкто, Стефанъ, жившій на Синаь, любившій пустыню и безмолвіе, пробывшій много леть въ монашескомъ подвигь, украшенный постомъ и еще более слезами, процевтавшій и другими превосходными качествами, достигшій дійствительнаю покаянія, за день до кончины своей, пришель въ изступленіе, началь озираться на правую и левую стороны одра своего, и, истязуемый невидимыми существами, говорнять во услышание всехъ предстоявшихъ: "такъ, точно такъ; но за это я постился столько-то летъ". Потомъ: "нетъ, вы лжете; я этого не сделалъ". Опять: "да, точно такъ, да; но я плакалъ, я предалъ себя въ служение братиямъ". И опять: "нёть, вы влевещете на меня". На иныя обвиненія онъ отвічаль: "да, точно такъ, и не знаю что сказать на это: у Бога есть милость". Этимъ невидимымъ и тяжкимъ истязаніемъ представлялось зрівлище грозное и страшное: всего стращиве было то, что его обвиняли въ такихъ проступкахъ, которыхъ онъ вовсе не делаль. Увы! безмолениет и отшельниет говориль о некоторыхъ своихъ согрешенияхъ: "не знаю, что сказать на это"; между темъ онъ провель въ монашествъ сорокъ лътъ, и ниълъ слези... Куда скрылось тогда изречение Тезевінля: въ чемъ обръту тебя, въ томъ и буду судить, сказаль богь (Іезов. ХХХІІІ, 12, 20). По-истинъ онъ не нашелся сказать ничего такого: почему слава Единому Всевъдущему! А нъкоторые повъдали, свидътельствуясь въ справедливости словъ своихъ Господомъ, что Стефанъ въ пустынъ кормилъ изъ рукъ своихъ леопарда.

Ученіе о мытарствахъ есть ученіе Церкви '). Несомнюнно, что святый апостоль Павель говорить о нихъ, когда возвъщаеть, что христіанамь предлежить брань съ поднебесными духами злобы. Это ученіе находимь въ древнъйшемь церковномь преданіи и въ церковныхъ молитвословіяхъ. Пресвятая Дѣва, Богоматерь, извъщенная Архангеломь Гавріиломь о приближающемся своемъ преставленіи, принесла слезныя молитвы Господу о избавленіи Ея души оть лукавыхъ духовъ поднебесной. Когда насталь самый чась Ея честнаго успенія, когда низшель къ Ней Самь Сынъ и Богь Ея сътьмами Ангеловь и праведныхъ духовъ, Она, прежде нежели предала пресвятую душу свою во всесвятыя руки Христовы, произнесла въ молитвъ къ Нему и слъдующія слова: «прімии нынъ въмиръ духъ Мой, и огради Меня отъ области темной, чтобъ не встрътило Меня какое либо устремленіе сатаны» <sup>2</sup>).

Святый Аванасій Великій, патріархъ александрійскій, въ жизнеописаніи преподобнаго Антонія Великаго, повъствуетъ слъдующее:
«Однажды онъ (Антоній), при наступленіи девятаго часа, начавъ«молиться передъ вкушеніемъ пищи, былъ внезапно восхищенъ
«Духомъ, и вознесенъ Ангелами на высоту. Воздушные демоны
«противились его шествію: Ангелы, препираясь съ ними, требо«вали изложенія причинъ ихъ противодъйствія, потому что Антоній
«не имълъ никакихъ гръховъ. Демоны старались выставить гръхи,
«содъланные имъ отъ самаго рожденія; но Ангелы заградили уста
«клеветниковъ, сказавъ имъ, что они не должны исчислять со«гръшеній его отъ рожденія, уже изглажденныхъ благодатію Хри«стовою, но пусть представять, если имъютъ, гръхи, содъланныя

Но онъ разлучался отъ тъла съ такимъ истязаніемъ... и оставилъ въ неизвъстности, какимъ опредъленіемъ кончилсь этотъ судъ, это истязаніе (Лъствицы, степень 7-я).—Не предаждь мене въ души стужающихъ ми: яко востаща на мя свидътеле неправедніи, и солга неправда себъ (Псал. XXVI, 12), такъ говоритъ Святый Духъ отъ лица души человъческой, описывая невидимую борьбу ея съ невидимыми врагами.

<sup>1) &</sup>quot;Частный судъ Божій надъ душами, по разлученіи ихъ съ тілами, пред"варяется, по ученію Православной Церкви, истязаніемъ на такъ называемыхъ
"мытарствахъ, чрезъ которыя оні восходя отъ земли, въ сопровожденіи Анге"лювъ, проходять воздушное пространство, и на которыхъ злые духи задержи"ваютъ ихъ и обличають всі гріхи, соділеные ими въ жизни". Догматическое
Богословіе Православной Каволической Восточной Церкви, преосвященнаго Антонія, гл. 341 стран. 244 и 245, изданіе седьмое, 1857 г.

2) Четьи-Минен
15 августа.

«имъ послъ того времени, какъ онъ поступленіемъ въ монашество «посвятиль себя Богу. При обвинении демоны произносили много «наглыхь лжей; но какъ клеветы ихъ лишены были доказательствъ, «то для Антонія открылся свободный путь. Тотчась онъ пришель «въ себя, и увидълъ, что стоить на томъ самомъ мъстъ, на ко-«торомъ сталь для молитвы. Забывъ о пищъ, онъ провель всю «ночь въ слезахъ и стенаніяхъ, размышляя о множествъ враговъ «человъческих», о борьбъ съ такимъ воинствомъ, о трудности пути «въ небу чрезъ воздухъ и о словахъ Апостола, который сказалъ: «нъсть наша брань къ плоти и крови, но къ началамъ власти «сего воздужа 1), который, зная, что воздушныя власти того только «и доискиваются, о томъ заботятся со всёмъ усиліемъ, къ тому «напрягаются и стремятся, чтобъ лишить насъ свободнаго прохода «въ небу, увъщеваеть: примите вся оружія Божія, да воз-«можете противитися въ день моть 1), да противный посра-«мится, ничтожа имъя глаголати о насъ укорно» 3).

Святый Іоаннъ Златоусть, сказавь, что умирающій хотя бы быль великимъ властелиномъ на земли, объемлется смущеніемъ, страхомъ, недоумъніемъ, когда увидимъ страшныя власти ангельскія, и пришедшія противныя силы, чтобъ разлучить душу отъ тъла,—присовокупляетъ: «Тогда нужны намъ многія молитвы, «многіе номощники, многія добрыя дъла, великое заступленіе отъ «Ангеловъ при шествіи чрезъ воздушное пространство. Если пу«тешествуя въ чужую страну или чужой городъ, нуждаемся въ «путеводитель: то сколько нужнъе намъ путеводители и помощ«ники для руководства насъ мимо невидимыхъ старъйшинствъ, и «властей міродержителей этого воздуха, называемыхъ и гонителями, «и мытарями, и сбрщиками податей!» Отъ лица почившихъ христіанскихъ младенцевъ Златоустъ такъ витійствуетъ и Богослов-

<sup>1)</sup> Ефес. VI, 12. 2) Ефес. VI. 13. 2) Тит. II, 8. Vita beati Antonii, сариt XXXVII. Преподобный Антоній Великій жиль въ 3-мъ вёкё и въ начаже 4-го. Судя по долголовременной его жизни и вступленію въ монастырь, въ двадцатиленемъ возрасте, съ достоверностію можно заключить, что онъ оставиль міръ во второй половине 3-го века. Описаннымъ здесь восхищеніемъ души Преподобнаго на воздушныя мытарства въ то время, какъ онъ сталь на молитву, подтверждается миеніе св. Макарія Великаго, что души преуспевшихъ въ благочестивомъ подвиге иногда выходять изъ тела во время молитвы, по особенному действію Святаго Духа.

ствуеть: «Насъ святые Ангелы мирно разлучили оть тыла, и мы «свободно миновали старъйшинства и властей воздушныхъ. Мы «имъли благонадежныхъ руководителей! Лукавые духи не нашли «въ насъ того, чего искали; не увидели того, что желали бы уви-«дъть. Увидъвъ тъло неоскверненное, они посрамились; увидъвъ «душу чистую, чуждую злобы, они устыдились; не нашли въ насъ «СЛОВЪ ПОРОЧНЫХЪ, И УМОЛЕЛИ. МЫ ПРОШЛИ, И УНИЧТОЖИЛИ ИХЪ; «мы прошли сквовь нихъ, и попрали ихъ; «сють сокрушися, и «мы избавлены быхом». Благословень Господь, иже не даде насъ «ва ловитву зубома иха 1). Когда это совершилось, руководившів «насъ Ангелы радовались; они начали лобызать насъ, оправлан-«ныхъ, и говорить въ веселіи: Агицы Божіи! ублажаемъ ваше при-«шествіе сюда; отверзся вамъ прародительскій рай; предоставлено «вамъ лоно Авраама. Пріяла васъ десная рука Владыки; призвалъ «Его гласъ въ десную часть. Благосклонными очами возарълъ Онъ «на васъ; въ книгу жизни вписалъ Онъ васъ. И сказали мы: «Господь! праведный Судія! Ты лишиль нась благь земныхь: не «лиши небесныхъ. Ты отлучилъ насъ отъ отцовъ и матерей: не «отлучи отъ святыхъ Твоихъ. Знаменія крещенія сохранились цъ-«лыми на насъ; тъло наше мы представляемъ Тебъ чистымъ, по «причинъ младенчества нашего 2)».

Преподобный Макарій Великій говорить: «Слыша, что подъ не«бесами находятся ръки змієвъ, уста львовъ, власти темныя, огнь
«горящій и всъ члены въ смятеніе приводящій, не знаеши ли, что
«если не воспріимеши залога Святаго Духа, при исхожденіи изъ
«тъла, они душу твою поймуть и воспрепятствують тебъ внити «на небеса в)».

Святый великомученикъ Евстратій, по претерпъніи страшныхъ пытокъ и мученій, по совершеніи дивныхъ чудесъ, предъ пріятіємъ смертной казни за постоянное и кръпкое исповъданіе Христа, принесъ молитву Богу, въ которой сперва возблагодарилъ Бога,

<sup>1)</sup> Псал. СХХІІ, 7, 6. 2) Маргарить, Слово о терпвнін и благодареніи, и о томь, чтобь мы не плакали неутвшно о умершихь. Слово это положено читать въ седьмую субботу по Пасхв, и при каждомъ погребеніи усопшаго. Западные критики признають слово не принадлежащимъ Златоусту; но оно издревле освящено въ Восточной Церкви чтеніемъ при Богослуженіи. 3) Бес. 16, глав. 18.

призръвшаго на него и даровавшаго во время земныхъ страданій побъдить невидимаго врага, діавола; потомъ онъ переходить къ предстоящему разлучению души его съ теломъ и говоритъ: «Сму-«тилась и возбользновала душа моя, при исхожденіи своемъ изъ «окаяннаго и сквернаго тъла. Чтобъ не уловиль ее въ чемъ дука-«вый супостать, и не извергь во тьму за невъдомые и въдомые «гръхи, содъланные мною во время сей жизни! Владыка! буль мило-«СТИВЪ КО МНЪ, И ДА НЕ УЗРИТЬ ДУША МОЯ МРАЧНАГО ВЗОРА ЛУКА-«выхъ демоновъ, но да примуть ее Ангелы Твои свътлые и пре-«свётные. Да будеть слава Святому Имени Твоему, и Твоею силою «возведи меня на Божественное Твое судилище. Когда буду су-«диться, да не восхитить меня рука князя міра сего для вверже-«нія меня, гръшнаго, въ глубину ада; но предстань мив, и будь «Спасителемъ и Защитникомъ моимъ. Тълесныя же эти мученія «суть увеселенія для рабовъ твоихъ». Подобнымъ образомъ и святый великомученикъ Георгій, поправшій благодатію Христовою всѣ ужаснъйшія мученія, изобрътенныя злобою мучителей, воскресившій предъ очами ихъ мертвеца, низвергшій идоловъ единымъ именемъ Господнимъ, когда пришелъ на мъсто казни, излилъ такую предсмертную молитву: «Благословенъ Господь Вогъ мой, непре-«давшій меня въ челюсти ловцевъ монхъ, невозвеселившій о мнѣ «враговъ моихъ, и избавивній душу мою, какъ птицу отъ съти «ловцевъ! Владыка! и нынъ услышь меня: предстань мнъ въ сей «часъ моей кончины, и избавь душу мою отъ козней воздушнаго «князя, этого ужаснаго противоборца, и его нечистыхъ духовъ. «Не поставь въ гръхъ согръшившимъ противъ меня въ невъдъніи. «но Твое прощеніе и любовь даруй имъ, да и они, познавъ Тебя, «получать часть съ избранными Твоими во Царствіи Твоемъ 1). Великій угодникъ Божій, эритель тайнъ, святый Нифонть, Епи-

Великій угодникъ Божій, зритель тайнъ, святый Нифонтъ, Епископъ Кипрскаго града Констанціи, стоя однажды на молитвъ, увидъль небеса отверстыми и множество Ангеловъ, изъ которыхъ одни нисходили на землю, другіе восходили горъ, вознося человъческія души въ небесныя обители. Онъ началь внимать этому зрълищу,

<sup>1)</sup> Святые веливомученики Евстратій (память его празднуется 13-го декабря) и Георгій (память его 23-го апраля) пострадали при императоръ Діоклитіанъ между 301 и 310-мъ по Р. Х. Четьи-Минеп. Молитва св. Евстратія внесена въчинъ дванадесяти псалмовъ. См. Канонникъ Кіево-Печерскій.

и воть-два Ангела стремились въ высотъ, неся душу. Когда они приблизились въ блудному мытарству, вышли мытоимцы бъсы, и съ гнъвомъ сказали: «наша эта душа! какъ смъете нести ее мимо насъ, когда она наша?» Отвъчали Ангелы: «на какомъ основании называете ее вашею?» -- Бъсы сказали: «до самой сперти она гръшила, освверняясь не только естественными, но и чрезъестественными грвхами, въ тому-жъ осуждала ближняго, а что всего хуже, умерла безъ покаянія: что вы скажете на это? - Ангелы отвъчали: «по истинъ не повъримъ ни вамъ, ни отцу вашему, сатанъ, доволь не спросимъ Ангела-хранителя этой души». Спрошенный Ангелъ-хранитель сказаль: «точно, много согръшиль этотъ человъкъ; но только-что сдълался боленъ, началъ плакать и исповъдывать грахи свои Богу. Простиль ли его Богь, о томъ Онъ въдаетъ. Того власть, Того праведному суду слава». Тогда Ангелы, презръвъ обвинение бъсовъ, вошли съ душею во врата небесныя.-Потомъ Блаженный увидълъ и другую душу, возносимую Ангелами. Бъсы, выбъжавъ къ нимъ, вопіяли: «что носите души безъ нашего въдома, какъ и эту, златолюбивую, блудную, сварливую, упражнявшуюся въ разбой?» Отвичали Ангелы: «мы навирно знаемъ. что она, хотя и впада во все это, но плакала, воздыхала, испо въдываясь и подавая милостыню, и потому Богь дароваль ей прощеніе». Бъсы свазали: «если эта душа достойна милости Божіей, то возьмите гръшниковъ всего міра; намъ нечего здъсь трудиться». Отвъчали имъ Ангелы: «всъ гръшники, исповъдающие со смиреніемъ в слезами грахи свои, примуть прощеніе по милости Божіей; умирающимъ же безъ покаянія судить Богь». Такъ посрамивъ бъсовъ, они прошли. Опять видълъ Святый возносимую душу нъкотораго мужа боголюбиваго, чистаго, милостиваго, ко всъмъ любовнаго. Бъсы стояли вдали, и скрежетали на эту душу зубами; Ангелы же Вожін выходили къ ней навстръчу изъ вратъ небесныхъ, и, привътствуя ее, говорили: «слава Тебъ, Христе Боже, что Ты не предаль ее въ руки враговъ, и избавиль ее отъ преисподняго ада!» — Также видълъ блаженный Нифонть, что бъсы влевли нъкоторую душу въ аду. Это была душа одного раба, котораго господинъ томилъ голодомъ п побоями, и который, не стерпъвъ томленія, удавился, будучи наученъ діаволомъ. Ангелъ-хранитель шель вдали и горько плакаль; бъсы же радовались. И вышло

новельніе отъ Бога плачущему Ангелу идти въ Римъ, тамъ принять на себя храненіе новорожденнаго младенца, котораго въ то время крестили.—Опять видълъ Святый душу, которую несли по воздуху Ангелы, которую отпяли у нихъ бъсы на четвертомъ мытарствъ, и ввергли въ бездну. То была душа человъка, преданнаго блуду, волшебству и разбою, умершаго внезапно безъ покаянія 1).

Преподобный Симеонъ, Христа ради юродивый, достигшій высоты христіанскаго совершенства, повъдая сотаиннику своему діакону Іоанну о приближающейся своей кончинъ и великомъ воздаяніи на небъ, возвъщенныхъ ему откровеніемъ свыше, говорилъ: «ничего не знаю въ себъ такого, что было бы достойно небеснаго воздаянія: развъ восхощетъ Господь помиловать меня туне Своею благодатію. Знай, что и ты скоро будешь взять отсюда, почему позаботься, сколько у тебя силы, о душъ твоей, да возможешь безбъдственно пройти чрезъ область воздушныхъ духовъ и избъгнуть лютой руки князя тьмы. Въдаетъ Господь мой, что и я одержимъ большею печалію и великимъ страхомъ, доколъ не миную эти грозныя мъста, на которыхъ истязуются всъ дъла и слова человъческія» 2).

Блаженный Іоаннъ Милостивый, патріархъ Александрійскій, постоянно бесёдоваль о смерти и исходё души изъ тёла, какъ ему о томъ открыто было преподобнымъ Симеономъ Столиникомъ: «когда душа выйдеть изъ тёла, говариваль онъ, и начнеть восходить къ небу, встрёчають ее лики бёсовъ, и подвергаютъ многимъ затрудненіямъ и истязаніямъ. Они истязують ее во лжи, клеветё, ярости, зависти, гнёвё, памятозлобіи, гордости, срамословіи, непокорствѣ, лихвѣ, сребролюбіи, пьянствѣ, объяденіи, злопомнѣніи, волхованіи, братоненавидѣніи, убійствѣ, воровствѣ, немилосердіи, блудѣ, прелюбодѣяніи. Во время шествія души отъ земли къ небу, самые святые Ангелы не могуть помочь ей: помогають ей единственно ея покаяніе, ея добрыя дѣла, а болѣе всего милостыня. Если не покаемся въ какомъ грѣхѣ здѣсь по забвенію, то милостынею можемъ избавиться отъ насилія бѣсовскихъ мытарствъ. Братія! вѣдая это, убоимся горькаго часа встрѣчи съ суровыми и немило-



<sup>1)</sup> Святый Нифонтъ жилъ во второй половинъ 3-го и въ началъ первой половины 4-го въка. Четы-Минеи 23 декабря.
2) Преподобный Семеонъ жилъ въ 6-мъ въкъ. Четьи-Минеи 21 іюля.

стивыми мытарями, часа, въ который придемъ въ недоумъніе, что отвъчать намъ истязателямъ пашимъ. Нынъ покаемся во всъхъ гръхахъ нашихъ, дадимъ по силъ нашей милостыню, могущую проводить насъ отъ земли на небо и избавить отъ задержанія бъсами. Велика ихъ ненависть къ намъ, великій страхъ ожидаеть насъ на воздухъ, великое бъдствіе!» 1).

Симеонъ Столиникъ, открывшій о мытарствахъ патріарху Іоанну, быль Дивногорець, современникь патріарха, хотя и старшій его. До насъ дошелъ отрывовъ поученія, принадлежащаго собственно святому Симеону, въ которомъ онъ говорить о загробной участи христіанина. Въ этомъ поученіи преподобный сперва отврываеть, что ему возвъщено Святымъ Духомъ о маломъ числъ спасающихся, о маломъ числъ сохраняющихся въ рукахъ Ангельскихъ въ настоящее время, т. е. во время жизни Угодника Божія. Далёе онъ говорить, что душу неоскверненную и праведную Ангелы воспринимають съ любовію, ублажають, съ песнопеніемъ возносять, отражая силу враговъ и возвышаясь превыше иытарствъ восхода. Напротивъ того, гръшная душа не допускается подняться въ страну, превысшую воздуха: діаволь имбеть поводь обвинять ее. Онъ препирается съ несущими ее Ангелами, представляя ея согръщенія, по причинъ которыхъ она должна принадлежать ему, представляя недостаточество ея въ той степени добродътели, которая необходима для спасенія и для своболнаго шествія сквозь воздухъ 2).

Преподобный Іоаннъ Ранфскій, въ посланіи къ преподобному Іоанну Лъствичнику, упоминаеть о воздушныхъ князьяхъ, міродержителяхъ, духахъ злобы, желая, чтобъ душеполезныя наставленія Синайскаго Свътильника руководили вноковъ къ вратамъ небеснымъ, и сохранили ихъ отъ темныхъ властей, стрегущихъ восходъ къ небу. — Святый Іоаннъ Лъствичникъ повъствуетъ, что падшіе иноки, приносившіе глубокое и постоянное покаяніе, среди прочихъ, исполненныхъ умиленія и сопровождаемыхъ стенаніями словъ своихъ, произносили слъдующее: «убо прейде ли душа наша воду воздушныхъ духовъ непостоянную?» 3). Такъ говорили они,

<sup>1)</sup> Прологъ 19-го декабря. Святый Іоаннъ Милостивый скончался во второй половинъ 7-го въка, по взяти Александріи магометанами.
2) Прологъ 13-го марта.
3) Псал. СХХІІІ, 7.

мбо еще не ощутили увъренности, но издали созерцали то, что совершается на воздушномъ истязании 1).

Преподобный Исаія Отшельнивъ, въ завъщаніи ученикамъ своимъ, заповъдалъ «ежедневно имъть предъ очами смерть и забо-«ТИТЬСЯ О ТОМЪ, КАКЪ СОВЕРШИТЬ ИСХОДЪ ИЗЪ ТВЛА, И ВАКЪ ПРОЙТИ «мимо властей тьмы, имъющихъ встрътить насъ на возлухъ 2)». Въ ХУП Словъ онъ говоритъ: «Помысли, какова радость души пре-«давшаго себя въ служение Богу и совершившаго это служение! При «исшествій его изъ этого міра, дъла его будуть подвизаться за не-«го; Ангелы, увидавъ его избавившимся отъ властей тьмы, воз-«радуются о немъ. Когда душа выйдеть изътъла, ей сопутству-«ють Ангелы; на встрвчу ей выходять темныя силы, желая удер-«жать ее, и истязуя, не найдуть ин въ ней чего своего. Тогда «не Ангелы противоборствують врагамъ, но дъла совершенныя лу-«шею ограждають ее и сохраняють оть враговь, не допуская имъ «прикоснуться въ ней. Если побъдять дъла ея, то Ангелы воспъ-«вають ей пъснь хвалы, и ведуть ее съ веселіемъ предъ лице Бо-«жіе. Въ тотъ часъ она забываеть все, принадлежащее въ земной «жизни и всъ понесенные ею труды. Со всъмъ тщаніемъ и уси-«ліемъ постараемся во время сего краткаго въка дълать добро и «сохранять его непривосновеннымъ для зла, чтобъ было намъ воз-«можно спастись оть рукъ князей, уже ожидающихъ насъ: они «дукавы и немилостивы. Блаженъ тоть, въ комъ не найдется чего «либо, принадлежащаго имъ: его радость, веселіе, покой и вънецъ «превыше всякой мъры» 3).

Нѣкоторый инокъ, жившій въ общежитіи аввы Серида, гдѣ безмолствоваль въ затворѣ великій угодникъ Божій, старецъ Варсонофій, приближаясь къ кончинѣ своей, просилъ этого святаго Старца, чтобы онъ спутешествовалъ ему на воздухѣ, въ томъ пути, котораго онъ (умирающій инокъ) не вѣдалъ. Великій Варсоновій отвѣчалъ: «братъ! предаю тебя Христу, благоволившему умереть за насъ, Владыкѣ неба и земли и всего живущаго, да уменьшитъ Онъ въ очахъ твоихъ страхъ смерти и содѣлаетъ безпрепятственнымъ восходъ души твоей» 4).

<sup>1)</sup> Преп. Исаін, Слово 1. 2) Слово 5, глава 22. 3) Преподобный Исаія жиль въ 6-мъ в'вк'в. 4) Вопросъ 145. Великій Варсонофій жиль въ 5-мъ и 6-мъ в'вкахъ по Р. Х.

Соч. Еп. Игнатія Бринчанинова. Т. III.

Преподобный авва Доровей, воспитанникъ по монашеству того же общежитія аввы Серида, пишетъ въ одномъ изъ своихъ посланій: «При нечувствіи (жестокости) души полезно частое чтеніе Бо-«жественнаго Писанія и умилительныхъ словъ Богоносныхъ От-«цовъ, памятованіе о Страшномъ Судѣ Божіемъ, объ исходѣ ду-«ши изъ тѣла, о имѣющихъ встрѣтить ее страшныхъ силахъ, съ «соучастіемъ которыхъ она дѣлала зло въ этой маловременной и «бѣдственной жизни» 1).

Святый Іоаннъ Карпаеійскій, утвішая иноковъ Индін, въ одно и то-же время терпъвшихъ сильное гоненіе отъ видимыхъ и невидимыхъ враговъ, и приближавшихся къ пропасти отчаянія, говорить: «Ратуя и поношая, съ дервостію находить на душу, исшед-«шую изъ тъла, врагь, этотъ горькій и страшный клеветникъ въ «содъянных» ею гръхахъ. Тогда боголюбивая и върнъйшая душа, «хотя-бъ и была уязвлена многими грехами не придеть въ ужасъ «отъ его устремленія и угрозъ. Укрвиляемая Господомъ, воскры-«ляемая радостію, ободряемая святыми Силами, ее наставляющими, «ограждаемая свётомъ вёры, она съ великимъ мужествомъ про-«тивостоить дувавому діаводу, и отвівчаеть ему: Что намь и тебі. «чуждый Бога? Что намъ и тебъ, бъглецъ съ неба и рабъ лука-«вый? Ты не имъешь власти надъ нами: власть надъ нами и надъ «всъми принадлежить Христу, Сыну Божію. Предъ Нимъ согръ-«шили мы, Ему и дадимъ отчетъ, имъя Его честный крестъ за-«логомъ Его милосердія въ намъ и нашего спасенія. Губитель! бъ-«ги далеко отъ насъ: нътъ ничего общаго между тобою и рабами «Христовыми. Когда душа мужественно говорить такъ, діаволь «обращается въ бъгство, и вопість: не могу противостоять Имени «Христову! А душа парить превыше врага... и послъ этого въ ра-«дости приносится Божественными Ангелами въ мъста опредълен-«ныя ей по степени ея духовнаго преуспѣянія 2)».

«Душа, возлетвеши по смерти на воздухъ къ вратамъ небес-«нымъ—говоритъ святый Исихій—имъя съ собою и въ себъ Хри-«ста, ниже тамъ устращится враговъ своихъ, но мужественно, какъ «и нынъ, будетъ отвъчать имъ во вратахъ. Только да не ослабъетъ «она до исхода своего вопить день и ночь къ Господу Інсусу Хри-

<sup>1)</sup> Посланіе 1. 2) Пр. Іоанна Карпавійскаго утішительная глава 25.

«сту. Онъ отистить за нее вскорь, по неложному и Божественному «Его объщанію, выраженному въ притчь о Судіи неправедномь. «Точно, говорю вамь, отмстить и въ настоящей жизни и по исше«ствіи души изъ тъла. — Найдеть на насъ часъ смерти, придеть «онъ, и избъгнуть его будеть невозможно. О, еслибъ князь міра «и воздуха, долженствующій тогда встрътить насъ, нашель наши «беззаконія ничтожными и незначительными, и не могь обличить «насъ правильно! Въ противномъ случать, восплаченся безполез«но. Рабъ, говорить Писаніе, выденей волю господина своего «и не исполнившій ея, біснъ будеть много 1). Не видить свъта «родившійся слышмь: такъ и непребывающій въ трезвъніи, не ви«дить богатаго сіянія высшей благодати и не освободиться отъ лу«кавыхъ и богоненавистныхъ дълъ, словъ и помышленій. Таковый, «при кончинь своей, несвободно минуеть тартарскихъ князей» 2).

Преподобный Осогность: «Неизреченна и несказанна сладость ∢той души, которая раздучается съ твломъ, будучи извъщена о «своемъ спасеніи. Она свидаеть тело, какъ одежду. Въ твердой «увъренности получить уже полученное въ обручении, безъ печали «отнагаеть она тело, мирно выходить изъ него въ Свыше-послан- ному за нею Ангелу, свътлому и тихому. Сопутствуемая этимъ «Ангеломъ, она безпрепятственно проходить воздушное простран-«ство, нисколько нетревожимая лукавыми духами; радостно и дер-«зновенно восходить она, при восклицаніяхъ благодаренія Богу, и «приходить наконець на поклонение Создателю своему. Тамъ про-«износится о ней опредъленіе, повельвающее помъстить ее съ рав-«ными ей по добродътели для пребыванія съ ними до общаго вос-«пресенія 3)».— «Хотя ты, постоянно пребывая въ чистой молит-«въ, невещественно соединяющей съ Богомъ невещественный умъ, ∢и сполобился увидеть, какъ въ зеркаль, ожидающее тебя блажен-«ное состояніе по окончаніи здішней жизни, сподобился этого, какъ «пріявшій обрученіе Духа и стяжавшій небесное царство внутри се-«бя яснъйшимъ и опредъленнъйшимъ ощущениемъ души; но не по-«терпи разръщится отъ плоти, непредваренный извъстіемъ о на-

<sup>1)</sup> Лук. XII, 47, 48. 2) Слово Святаго Исихія, пресвитера Іерусалимскаго, о трезв'інін, главы 149, 161 и 4. Доброт., ч. 2. 3) 2 Филип. І, 9.—Главы 60 и 75 по переводу старца Пансія. Аскетическое сочиненіе преподобнаго Өеогноста пом'іщено въ Христіанскомъ Чтеніи за 1826 годъ, ч. XXIII.

«ступающей смерти. Молись прилежно объ этомъ, и будь благо-«надеженъ, что получищь это навъстіе, когда приближится твоя кон-«чина, если то полезно. Готовься въ кончинъ всегда, отвергая вся-«кую боязнь: готовься всегла, чтобъ ты возмогъ пройти воздуш-«ное пространство, избъжать дукавыхъ духовъ, войти дерзновенно «и безбоязненно въ небесные круги, сопричислиться чинамъ ан-«гельскимъ, пріумножить собою ликъ всёхъ избранныхъ и пра-«ведниковъ, увидеть Бога, насколько достижимо это видение»—1). Ощущение духовное, о которомъ говорить преподобный Осогность, называется очень справединво въ Отеческихъ писаніяхъ извиствованиема, по свойству рашнтельной достоварности. Оно производится нантіемъ Божественной благодати, пріемлющей въ отеческія духовныя объятія кающагося и нелоумъвающаго грышника. Оно явияется въ душъ неожиданно, какъ новая жизнь, о которой человъкъ досель не могъ составить себъ никакого понятія. Оно освобождаеть душу оть насилія лукавыхь духовь и страстей, изивняеть всего человъка, соединяеть его съ Богомъ, влечеть всего чедовъка въ ту чудную модитву, которою возглащаетъ къ Богу изъ человъка Духъ Божій. Bся кости такого человъка рекуто неизреченнымъ духовнымъ славословіемъ и благодареніемъ: Iocnodu, Господи, кто подобень Тебъ? Ты-избавляяй нища изъ руки кръплыших его, и нища и убога от расхищающих его. Душа такого человъка возрадуется о Господъ, возвеселится о спасеиги Его. Духовное ощущение это столько сильно, что, наполнивъ собою человъка, отъемлеть у него сочувствие ко всъмъ другимъ предметамъ: короче сказать — оно есть водворение въ душъ царства Божія. Стяжавшій это ощущеніе ктому не себъ живеть, но Богу 2), устремившись всецьло въ Нему и имън Его въ себъ. У подвергшихся самообольщенію и бісовской прелести бываеть митий такого ощищенія, и отинчается отъ биагодатного по противуположнымъ ему плодамъ.

«Опомнись, душа моя, — умилительно обращается скитскій инокъ «Евагрій къ самому себъ — и помысли, какъ вынесешь внезапное «разлученіе твое отъ тъла, когда грозные ангелы придуть за то- «бою, и восхитять тебя въ часъ, въ который ты не ожидаещь, и

<sup>1)</sup> Тамъ-же, См. вышеприведенную выноску.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 2 Kop. V, 75.

«во время, о которомъ ты не знаешь! Какія дёла пошлешь ты «предъ собою на воздухъ, когда начнуть истязывать тебя о дё«лахъ твоихъ враги твои, находящіеся въ воздухё?» 1) Такъ чувствовали и говорили святые угодники Божін: они поняли и изслёдовали 
власть демоновъ надъ человёческаго; они поняли и изслёдовали 
власть демоновъ надъ человёками, возникшую изъ этого паденія.

Затворникъ Задонскій Георгій разсказываетъ событіе, почти намъ современное: Архимандритъ Варсонофій (Задонскаго монастыря) замираль въ теченіи троихъ сутокъ. Въ это время онъ находился душею на воздушныхъ мытарствахъ, подвергаясь истязанію за встрежи, соделанные отъ самой юности, но услышалъ гласъ Божій: молитвъ ради Пресвятыя Богородицы, священномученика Мокія и стратилата Андрея, отпущаются ему грежи, и дается время на покаяніе <sup>2</sup>).

Ученіе о мытарствахъ, подобно ученію о м'естонахожденіи рая и ада, встръчается, какъ ученіе общензвъстное и общепринятое, на всемъ пространствъ богослуженія Православной Церкви. Возвъщаеть и напоминаеть она его чадамъ своимъ, чтобъ насъять въ сердцахъ ихъ душеспасительный страхъ, и приготовить ихъ въ благополучному переходу изъ временной жизни въ въчную. Въ канонъ молебномъ во Господу Інсусу Христу и въ Божіей Матери, который положень при кончинь каждаго православнаго 3), читается: «Воздушнаго князя, насильника, мучителя, страшныхъ путей « стоятеля, и напраснаго сихъ словоиспытателя, сподоби ия прейти не-«возбранно, отходяща отъ земли 4)». «Убъгнути ми варваръ без-«плотных» полки, и воздушныя бездны возникнути, и къ не-«беси взытими сподоби 5)». Горькаго мытарство начальника, міро-«держца, отжени далече отъ мене в)». На келейномъ правилъ, въ «молитвахъ послъ ваеизмъ. Церковь влагаетъ въ уста молящагося «слъдующія прошенія: «Господи мой, Господи, даруй ми слезы «умиленія, яко да ими Тя умолю очиститися прежде конца отъ «всяваго гръха: страшно бо и грозно мюсто имамъ проити, «тъла разлучився, и множество мя мрачное и безчеловъчное де-

¹) Прологъ, 27 октября. ²) Сочиненія Георгія, затворника Задонскаго Богородицкаго монастыря, Часть І, стр. 65, по изданію 1850 года. ³) Требникъ малый, Москва 1838 года. ¹) Пѣснь 4, тропарь 4. ⁵) Пѣснь 8, троп. 2. ³) Пѣснь 8, троп. 3.

моново срящеть 1). «Соверши ия Твоимъ совершенствомъ, и тако-«мя настоящаго житія изведи, да невозбранно прошедъ начала и «власти тмы, Твоею благодатію, узрю и азъ неприступныя Твоея «славы доброту неизреченную» ). Въ молитвъ предъ кондавами и икосами акаонста Божіей Матери читается: «О, Мати Царя не-«бесе и земли! прощеніе встив согртшеніям в монив испроси, жи-«тію моему подаждь исправленіе, и на кончинъ отъ воздушныхъ-«врагово немятежное прешествіе» 3). «Мертвіи Тобою (Богоматерь) «оживляются, жизнь бо иностасную родила еси: нъміи прежде, «благоглаголиви бывають, прокаженній очищаются, недузи отго-«няются, духовг воздушных множества побъждаются» 4). Въ Осьмигласнивъ возсылаются слъдующія моленія въ Божіей Матерв: «Въ часъ, Дъво, конца моего руки бъсовскія мя нехити, и «суда, и првнія, и страшнаго истязанія и мытарство горынихо, «и князя лютаго, и въчнаго осужденія» в). — «Истязанія мя, Пре-«чистая, въ часъ смертный, исхити от босова» в. - «Въ часъ, «Двво, кончины моея руки босовскія и осужденія, и отвъта, и «страшнаго испытанія, и мытарство горькихо, и внязя лютаго, «и огня въчнаго исхити мя» 1). — «Владычице и Мати Избави-«теля, Ты предстани мив въ часъ исхода моего, истязуему мив отъ воздушных духово о яже неспысленною пыслію содь-«яхъ» в). — Егда плотского союза хощеть душа моя разлучитися, «тогда ин предстани, Владычице, и безплотныхъ враговъ совъты «раззори, и сихъ челюсти сокруши, ищущихъ пожрети мя не-«щадно: яко да невозбранно пройду на воздуст стоящія князи «тими» в). Въ «чинъ на разлучение души отъ тъла, внегда че-«ловъвъ долго страдаетъ», читается: «Нынъ убо время все живота «моего яко дымъ претече, и предстаща прочее ангели, посланіи «отъ Бога, окаянную мою душу ищуще немилостиво» 10). — «Се «предсташа множество лукавых духось, держаще монхъ грь-«ховъ написаніе, и зовуть звло, ищуще безстудно смиренныя мося «души» 11).—«Помилуйте мя Ангели всесвятіи Бога Вседержителя,

<sup>\*)</sup> По 4 каеизмѣ. \*) По 17 каеизмѣ. \*) Акаеисты съ каноны, изданіе Кієво-Печерской Лавры. \*) 4 троп. 8 пѣсны канона въ акаеистѣ Божіей Матери. \*) Пятокъ, гласъ 4, пѣснь канона 8. \*) Четвертокъ, гласъ 4, пѣснь 6. \*) Вторникъ, гласъ 4, пѣснь 8. \*) Пятокъ, гласъ 3, пѣснь 6, \*) Суббота, гласъ 2, пѣснь 9. \*) П требникъ, Москва, 1852 года. Пѣснь 1, тропарь 2 и 3.

«и избавите мытарство вспьхо лукавыхо» 1). Въ Канонъ Ангелу Хранителю. «Да поврыеть срамъ и студъ студная и смрал-«ная и мрачная лица вражія, егда смиренная моя душа отъ тъла «распрягается» 2) «Да узрю тя одесную окаянныя души моея пред-«СТОЯЩА, ВНЕГДА ИСЧЕЗАТИ ОТЪ МЕНЕ НУЖДНО ДУХУ МОЕМУ, И ИЩУ-«ща мя пояти, горькія враги отгоняюща» 3). — «Молю тя, хра-«нителя моего, буди ин защититель и поборникъ непоборимъ, егна «прехожду мытарства мотиго міродержца» 1). Во второй молитев святителю Николаю: «Во исходв души моея помози ми. «окаянному: умоли Господа, всея твари Содътеля, избивити мя «воздишных мытарство и въчнаго мученія» 5). Прошеніе о избавленін воздушных мытарство поміщено в'ь молитві преподобному Сергію Радонежскому и въ модитвахъ другимъ святымъ Преподобный Өеодосій Печерскій, ощутивъ конечное изнеможеніе отъ бользии, возлеть на одръ, и сказаль: «Воля Божія да будеть: «якоже благоизволи о мив, тако и да сотворить. Но молюся Ти, «Владыко мой, Інсусе Христе, милостивъ буди души моей, да не «усрящето ю противных» духовь лукавство, но да пріннуть Ан-«гели Твои, приводящій чрезъ *темныя мытарства*, приводящій «же въ свъту твоего милосердія» 6). Святитель Димитрій Ростов-«свій молился: Егда пріндеть страшный чась разлученія души «мося отъ тъла: тогда, Искупителю мой, пріими ю въ руцъ Твои, «и сохрани отъ всъхъ бъдствій ненавътну, и да не узрить душа «моя мрачнаго взора лукавых демонова, но да спасена прей-«детъ вся мытарства» 1).

Подробное описаніе мытарствъ и порядокъ, въ которомъ они слёдуютъ, одно за другимъ, въ воздушной безднё, заимствуемъ изъ повёданія преподобной Өеодоры. Она, покинувъ на земли свое бездыханное тёло, руководимая двумя святыми Ангелами, начала, какъ мы уже видёли, шествіе свое по воздуху къ востоку. Когда

<sup>1)</sup> П'вснь 7, тропарь 2. 3) Канонникъ, П'вснь 6. 3) и 4) П'вснь 9. 5) Акаенсты и каноны, изданіе Кіево-Печерской Лавры. 6) Патерикъ Печерскій.

<sup>7)</sup> Православно-догмати ческое Богословіе преосвященнаго Макарія, Томъ 5-й стран. 85, изданіе 1853 года. "Непрерывное, всегдашнее и повсемъстное употре"бленіе въ Церкви ученія о мытарствах, особливо же между Учителями че"твертаго въка, непререкаемо свидътельствуеть, что оно передано имъ отъ Учи"телей предшествовавшихъ въковъ и основывается на преданіи апостольскомъ".
Тамъ же стран. 86.

она подымалась въ небу, встрътили ее темные духи перваго мытарства, на которомъ истязуются гръхи человъческие словомо, вабъ-то: празднословіе, сквернословіе, насившки, кощунство, пъніе пъсенъ и другихъ страстныхъ гимновъ, безчинныя восклицанія, хохоты и тому подобное. По большей части человікь вийняеть эти согръшенія въ ничто, не васается въ нихъ предъ Богомъ, и не исповъдуеть ихъ отцу духовному. Но Господь явственно свазань: всяко слово праздное, еже аще рекуть человыцы, воздадять о немь слово вы день судный. Оты словесы бо своихы оправдишися и от словест своих осудишися 1). И Апостоль завъщаеть: всяко слово гнило да не исходита иза уста вашиха, и сквернословіе и буссловіе и кощуны 2). Демоны съ жестокостію и упорствомъ обвиняли душу, представляя всё согрешенія ея словомъ, содъянныя отъ самой юности; святые Ангелы оспаривали ихъ, и противопоставляли гръхамъ содъланныя душею добрыя дела. Такимъ образомъ Осодора, искупленная на этомъ мытарствъ, начала подыматься выше, и приблизилась во (второму) MUMAPEMBY AMEU, HA ROTODOM'S HETASHBACTCH BEHRAH HOMB, RAHтвопреступленія, призываніе Имени Божія всуе, неисполненіе обътовъ, данныхъ Богу, утаеніе грёховъ предъ духовникомъ на исповъди. Избавившись и здъсь, она перещла въ (третьему) мытарству клеветы, гдъ истязуются оклеветание ближняго, осуждение, уничижение, обезславление его, ругательство и насмъшки надъ нимъ, при забвеніи собственныхъ сограшеній и недостатковъ, при невниманін имъ. Подвергшихся согръщеніямъ этого рода лютые истязатели истязывають съ особенною жестокостію, какь антихристовь, предвосхищающихъ санъ Христовъ и содълавщихся судьями и губителями ближнихъ. На (четвертомъ) мытарство чревочюдія истязуются объяденіе, пьянство, безвременное и тайное яденіе, яденіе безъ молитвы, нарушеніе постовъ, сластолюбіе, пресыщеніе, пированіе - словомъ, вст роды угожденія чреву. По избавленіи отъ этого мытарства, Осодора, нъсколько ободрившись, вступила въ бесъду съ святыми Ангелами, и сказала имъ: «кажется мнъ, нивто изъ живущихъ на земли не знаетъ совершающагося здёсь и того, что ожидаеть гръшную душу по смерти?» Святые Ангелы отвъ-

¹) Мате. XII, 36, 37. ²) Еф. IV, 29 и V, 4.

чали ей: «Развъ не объясняеть этого Божественное слово, ежедневно читаемое въ церквахъ и проповъдуемое служителями Божінми? Но пристрастившіеся къ земнымъ сустамъ не обращають вниманія на Слово Божіе, считають наслажденіемъ ежедневное насыщение и пьянство, пресыщаются и упиваются безъ страха Божія, имъя себъ богомъ чрево, не помышляя о будущей жизни и не внимая Писанію, которое говорить: горе вама, насыщеніи ныию, яко взалчете 1). Баснею они считають Святое Писаніе, живуть въ небрежении и пространствъ, ежедневно веселятся свътло и пирують при звукъ музыки и при пъніи хоровъ, подобно богачу, упоминаемому въ Евангеліи. Впрочемъ, тъ изъ нихъ, которые милостивы, благодътельствують нищимъ и помогають нуждающимся, удобно получають отъ Бога прощение своихъ гръховъ, и, ради милостыни своей, проходять мытарства безбъдственно. Говорить писаніе: милостыня ото смерти избавляеть, и тая очищает всяк гръхв: творящій милостыни и правды исполнятся жизни: согрышающій же врази суть своего живота 2). Тъмъ, которые не стараются милостынями очистить гръхи свои, невозможно избъгнуть бъдствія на мытарствахъ: ихъ похищаютъ мытари, и низводять, люто муча, въ преисподнія темницы ада, гдъ держать въ узахъ до страшнаго Христова Суда». Такъ бесъдун, они достигли (пятаго) мытарства линости. Тамъ сочтены всъ дни и часы, проведенные въ лъности, въ нерадъніи о служеніи Богу; тамъ истязуется уныніе, оставленіе церковныхъ и келейныхъ молитвословій, по лености, по небреженію и хладности въ Богу; тамъ истязуются тунеядцы, снъдающіе чужіе труды и нехотящіе сами трудиться, также наемники, получающіе плату, но исполняющие свою обязанность съ небрежениемъ. За этимъ мытарствомъ следовало (шестое) мытарство воровства, на которомъ разсматриваются всякаго рода похищенія и воровства, грубыя и благовидныя, явныя и тайныя; потомъ (седьмое) мытарство сребролюбія и скупости; далье (осьмое) мытарство лихвы, гдь обвиняются ростовщики, лихоницы и присвоители чужаго. Еще далье (девятое) мытарство неправды, на которомъ уличаются неправедные судым, увлекающіеся на судахъ пристрастіємъ или

<sup>1)</sup> Ayr. VI, 25. 2) Tober. XXI, 9, 10.

мадою, оправдывающіе виновныхъ и осуждающіе невинныхъ; адъсь разсматриваются ложные вёсы и мёры купцовъ и прочія неправды. (Десятое) мытарство-зависти, на ненъ истязываются предающіеся этой пагубной страсти и ея последствіямь. Выше помъщается (одиннадцатое) мытарство гордости, гдъ надмънные духи съ презрѣніемъ истязывають гордость, тщеславіе, самомивніе, презорство, величаніе, невоздаяніе должной чести родителямъ, духовнымъ и гражданскимъ властямъ, неповиновеніе имъ и ослушаніе ихъ. Выше—(двънадцатое) мытарство гивва и прости, потомъ (тринадцатов) мытарство памятозлобія. По исшествін изъ этого мытарства, Осодора спросыла Ангеловъ: «прошу васъ, сважите мив, отвуда эти страшныя воздушныя виасти знають всв здыя дёла всёхъ человёковъ, живущихъ во всемъ мірё, не только явныя, но и тайныя?» Отвъчали святые Ангелы: «кажный христіанинъ подучаеть отъ Бога при святомъ Врещеніи Ангела-хранителя, который, невидимо храня человъка, наставляеть его денноношно на всякое благое дъло въ теченіи всей жизни его до самаго смертнаго часа. Онъ записываеть всв добрыя двла того человъка, за которыя сей могь бы получить милость и въчное воздаяніе оть Господа въ небесномъ царствъ. Также и князь тьмы, желающій вовлечь весь родъ человіческій въ свою погибель, приставляеть въ человъку одного изъ лукавыхъ духовъ, который всюду следуеть за человекомъ, замечаеть все его злыя дела, поощряеть въ нимъ вознями своими и, посъщая мытарства, записываеть тамъ всё грёхи человёка, внося каждый грёхъ въ принадлежащее мытарство. Воть почему извъстны воздушнымъ властямъ грахи всахъ человаковъ во всемъ міра. Когда-жъ душа, разлучившись съ теломъ, стремится взойти на небо, къ Создателю своему, тогда лукавые духи препятствують ей въ томъ, обличая ее гръхами ея, записанными у нихъ. Если душа имъетъ больше добрыхъ дёлъ, нежели грёховъ, то они не могутъ удержать ее. Если же найдуть въ ней больше гръховъ, то удерживають ее на время, и заключають въ темницъ невидънія Бога; тамъ они мучать ее, доколь сила Божія попустить имъ мучить, и доколь та душа не будетъ искуплена церковными молитвами и милостынями ближнихъ. Если же душа окажется столько гръшною и мерзостною предъ Богомъ, что ей не остается никакой надежды спасенія, но

ожидаеть ее въчная погибель, то они тотчась же низводять ее въ бездну, гдъ имъють и для себя уготованное мъсто въчнаго мученія; они держать ее тамъ до втораго пришествія Христова, послъ котораго душа соединится съ твломъ, и уже виъстъ съ нимъ будеть мучиться въ геенив огненной. Еще и то знай, что этимъ путемъ восходять и подвергаются на немъ истязанію только просвёщенные святою Христіанскою Вёрою и омовенные святымъ Крещеніемъ. Не приходять сюда идолослужители, магометане и всь чуждые Бога: они, будучи еще живы тъломъ, уже мертвы, и погребены во адъ душею. Когда они умирають, тотчась, безъ всякаго испытанія, демоны беруть ихъ, какъ часть, себъ принадлежащую, и низводять въ геенскую пропасть». Послъ этой беседы Өеодора достигла. (четырнадцатаго) мытарства убійства, на которомъ истязуются не только разбойничество и убійство, но и всякое удареніе, заушеніе и толканіе. Выше находилось (пятнадцатое) мытарство волжвованія, гдв истязуются чародвиство, обанніе, составленіе отравленій, наговоры, шопоты и чародъйное призываніе бъсовъ. На этомъ мытарствъ темные духи не нашли ничего, чъмъ бы уличить блаженную Өеодору, и, въ ярости, кричали ей: «придешь на блудныя мытарства-увидимъ, избъжищь ли ихъ?» «Подымаясь еще выше, она спросила святыхъ Ангеловъ: «неужели всв христіане проходять этими мъстами, и никому изъ нихъ невозможно пройти, не подвергаясь истязаніямъ и страху? > Святые Ангелы отвъчали: «нъть другаго пути для христіанскихъ душъ, восходящихъ къ небу; всв проходять здёсь, но не всв бывають такъ истязуемы, кавъ истязуются подвергшіеся грахопаденіямъ и не вполна исповъдавшіеся въ нихъ, стыдившіеся отца духовнаго и утанвавшіе предъ нимъ свои постыдныя дъла. Если же кто по-истинъ исповъдуетъ гръхопаденія, жальеть о нихъ и раскаявается въ содьянномъ зав, того грвхи невидимо заглаждаются Божіниъ милосердіемъ, и когда душа придетъ сюда, воздушные истязатели, разгнувъ свои книги, ничего не находять въ нихъ 1), почему не мо-

<sup>1)</sup> Святый Іоаннъ Ліствичникъ повіствуєть, что во время пребыванія его въ одномъ общежительномъ монастырів, близь Александріи, пришелъ въ этотъмонастырь для поканнія и постриженія въ монашество разбойникъ. Великій Отецъ, игуменъ монастыря, повелівль учинить ему исповіданіе грізховъ своихъпри собраніи всего братства въ церкви. Когда разбойникъ исполниль это съ горячею ревностію и самоотверженіемъ, то Великій облекъ его немедленно въ-

гутъ ни оскорбить ее, ни устрашить, и восходить душа съ радостію въ Престолу Благодати». Беседуя, они достигли (шестнадцатаго) блуднаго мытарства, на которомъ истязуется всякаго рода любодъяніе, т. е. блудный грвув лиць, необязанных супружествомъ; также истязуются мечтаніе помысла, соизволеніе на гръхъ, услаждение гръхомъ, сладострастныя возарвния, скверныя осязанія и прикосновенія. Когда Осодора достигла этого мытарства, темные духи, принадлежащие къ нему, очень удивились, что она дошла даже до нихъ, и съ жестокостію обвиняли ее, особенно по причинъ ея неоткровенности предъ духовнымъ отцомъ. Потомъ они пришли на (семнадцатое) прелюбодъйное мытарство, на которомъ истязуются блудные грахи лицъ, живущихъ въ супружествъ, несохранившихъ супружеской върности и брачнаго ложа неоскверненнымъ; здъсь грозно истязуются похищенія и насилія блудныя, также блудныя паденія лиць, посвященныхъ Богу, объщавшихъ чистоту свою Христу, но нарушившихъ обътъ. (Осымнадцатое) мытарство—садомское, на которомъ истязуются всъ чрезъестественные блудные гръхи и кровосмъщенія. Когда

схиму. Святый Іоаннъ спросиль наединѣ святаго игумена: почему онь постригь разбойника такъ скоро? Игуменъ привелъ въ причину то, что разбойникъ сподобился исповъдію полнаго отпущенія грѣховъ. "И не невѣруй этому" — присовожупиль Великій — "потому что нѣкоторый изъ присутствовавшихъ туть братій "увѣрялъ меня, говоря: я видѣлъ нѣкоего страшнаго, державшаго исписанную "хартію и трость; и когда исповѣдавшійся произносиль свой грѣхъ, тотъ страшный изглаждаль этотъ грѣхъ на хартіи тростію, и по справедливости, ибо голеоритъ Писаніе: ръхъ, исповъмъ беззановіе мое Господеви, и ты оставиль еси писистіе сердца моего (Псал. ХХХІ ст. 1)". Лѣствица, Слово 4.

Не лишнимъ будетъ упомянуть здесь о событи, намъ почти современномъ. Въ окрестностяхъ Вологды находится большое село, Кубенское, нивющее нъсволько приходовъ. Одинъ изъ приходскихъ священниковъ сдёлался боленъ, п приближаясь уже въ кончинъ, увидъвъ одръ свой окруженнымь демонами, которые готовились похитить его душу и низвести во адъ. Тогда явились три Ангела. Одинъ изъ нихъ сталъ у одра, и началъ препираться о душъ съ отвратительнымъ демономъ, державшимъ отверзтую книгу, въ которой были записаны всь гръхи священника. Между тъмъ пришель другой священникъ, чтобъ напутствовать собрата. Началась исповедь; больной, устремляя испуганные взоры въ внигу, произносиль съ самоотвержениемъ гръхи свои, вакъ-бы извергая ихъ изъ себя,-и что-жъ видить онъ? Видить ясно, что едва произносиль вакой гръхъ, какъ этотъ грехъ исчезаль въ книге, въ которой оставался пробель виесто записи. Такимъ образомъ исповъданіемъ онъ изгладилъ изъ обсовской вниги всъ грахи свои, и, получивъ исцаленіе, остатокъ дней провель въ глубокомъ покалнін, поведая ближнимъ, для назиданія ихъ, виденіе, запечатленное чудеснымъ испъленіемъ.

они миновали это мытарство, святые Ангелы сказали Осолоръ: «ты видъла страшныя и отвратительныя блудныя мытарства! Знай. что ръдвая душа минуетъ ихъ свободно: весь міръ погружень во зав соблазновъ и сквернъ, всв человъби сластолюбивы и блудолюбивы. Прилежить помышление человьку прилежно на злая от поности его 1), и едва вто соблюдаеть себя оть нечистоть блудныхъ. Мало умерщвляющихъ плотскія похоти, и мало такихъ, которые бы свободно прошли мимо этихъ мытарствъ! Большая часть, дошедши сюда, погибаеть: лютые истязатели блудныхъ гръховъ похищають души блудниковъ, и низвлекають ихъ во адъ. Хвалятся власти блудныхъ мытарствъ, что онъ однъ болъе всъхъ прочихъ мытарствъ наполняютъ огненное родство во адъ. Благодари Бога, Осодора, что ты миновала этихъ блудныхъ истязателей молитвами отца твоего, преподобнаго Василія: уже болье не увидишь страха». Послъ этого они пришли на (девятнадцатое) мытарство ересей, гдъ истязуются неправильное мудрование о Въръ, сомивнія въ Въръ, отступничество отъ Православной Въры, богохульства и тому подобныя согращенія противь единаго истиннаго исповъданія Въры. По минованіи этого мытарства, они уже приближались ко вратамъ небеснымъ; но и еще встрътили ихъ злобные духи последняго (двадцатаго) мытарства немилосердія, на которомъ истязуются немилосердіе и жестокость. Если вто совершилъ многіе подвиги, посты, бдёнія, коленопреклоненія, молитвословія; если вто соблюль чистоту дівства неоскверненною и изнуриль воздержаніемь тело, но быль немилосердь и затворяль сердце свое для ближняго: тотъ съ этого мытарства низвергается долу, и затворяется въ адской бездив на ввин. Наконецъ, съ неизреченною радостію опи приблизились въ вратамъ небеснымъ. Врата небесныя свътились, какъ кристаллъ; изъ нихъ разливалось неизреченное сіяніе, и стояли въ нихъ солнцеобразные юноши. Они, увидъвъ Преподобную, руководимую Ангелами, исполнились веселія о ней, что она, покрываемая Божінив милосердіемъ, избъжала воздушныхъ мытарствъ, и съ великою любовію ввели ее во врата. Во время шествія своего по мытарствамъ Өеодора замътила, что каждое мытарство подчинено отдъльному князю и что

<sup>1)</sup> But. VIII, 21.

духи каждаго мытарства по наружному виду были сообразны гръху, истязуемому на мытарствъ.

Великіе угодники Божін, совершенно прешедшіе отъ естества ветхаго Адама въ естество Новаго Адама, Господа нашего Інсуса Христа, въ этой изящной и святой новизнъ проходять честными душами своими воздушныя бъсовскія мытарства съ необыкновенною быстротою и великою славою. Ихъ возносить на небо Святый Духъ, Который и во время ихъ земнаго странствованія непрестанно внушаль имъ желаніе разлучиться отъ тела и со Христоми быти 1). Протекъ, какъ моднія, поднебесную Великій Маркъ Ораческій въ теченін одного часа <sup>2</sup>). Когда настало время кончины преподобнаго Макарія Великаго—Херувимъ, бывшій его Ангеломъ-хранителемъ, сопровождаемый множествомъ небеснаго воинства, пришелъ за его душею. Низошли съ сонмомъ Ангеловъ лики апостольскіе, пророческіе, мученическіе, святительскіе, преподобническіе, праведническіе. Установились демоны рядами и толпами на мытарствахъ своихъ, чтобъ созерцать шествіе души Духоносной. Она начала возноситься. Далеко стоя отъ нея, кричали темные духи съ мытарствъ своихъ: «о, Макарій! какой славы ты сподобился!» — Смиренномудрый мужъ отвъчалъ имъ: «нътъ! и еще боюсь, потому что не знаю, сделаль им я что доброе». — Между тыпь онь быстро подымался къ небу. Съ другихъ высшихъ мытарствъ опять кричали воздушныя власти: «точно! ты избъжаль нась, Макарій». — «Нъть, отвъчаль онь: и еще нуждаюсь въ бъгствъ». Когда онъ уже вступиль въ небесныя врата, онъ, рыдая отъ злобы и зависти, кричали: «точно! избъжаль ты насъ, Макарій!» -- Онъ отвъчалъ имъ: «силою Христа моего ограждаемый, я избъжаль вашихь козней» 3). — Съ такою великою свободою великіе угодники Божіи проходять воздушныя стражи темныхъ властей потому, что въ земной жизни вступають въ непримиримую брань съ ними, п, одержавъ надъ ними побъду,

<sup>1)</sup> Филип. 1, 23. 
2) Четьи-Минен 5 апрёля. "Возэрёвъ, говоритъ преподобный Серапіонъ, присутствовавшій при кончинё преподобнаго Марка, видёхъ
душу Святаго, отъ соузовъ плотежихъ уже разрёшившуюся и руками ангельскими
бѣлосвѣтлою одеждою покрываемую и на небеса возносимую".
3) Патерикъ
Скитожій. Шествіе Великаго Макарія отъ земли къ небу видѣли нѣкоторые ученики его, бывшіе въ особенномъ преуспѣніп, а повѣдаль объ этомъ шествіи преподобный Пафнутій, содѣлавшійся послѣ Великаго настоятелемъ Скита.



въ глубинъ сердца стяжавають совершенную свободу отъ гръха, содълываются храмомъ и святилищемъ Святаго Духа, содълывающаго словесную обитель свою неприступною для падшаго ангела.

Какъ воскресеніе христіанской души изъ грѣховной смерти совершается во время земнаго ея странствованія: точно такъ тамиственно совершается здѣсь, на земли, ея истязаніе воздушными властями, ея плѣненіе ими или освобожденіе отъ нихъ; при шествіи чрезъ воздухъ эти свобода и плѣнъ только обнаруживаются.

Заповъдь, данная человъку въ раю, воспрещающая вкушеніе отъ древа познанія добра и зла, не отивнена 1). Она и нынв воспрещаеть видьть зло въ ближнемъ и осуждать его, воспрещаеть мстить ему, повелъвая воздать благимъ за зло; воспрещаеть возэрвніе съ вожделеніемъ на красоту жены, на красоту, которая до паденія не возбуждала вождельнія; воспрещаеть не только нронзнесеніе слова богохульнаго, раздавшагося въ раю изъ устъ діавола, но и произнесепіе Имени Божія всуе, и каждое праздное слово, каждое гръховное помышление. «И блаженный Мочсей-говорить «святый Макарій Великій—изображая подобіемъ, что душа не долж-«на последовать двумъ несогласнымъ между собою началамъ, т. е. «добру и злу, но должна прилъпляться только въ одному добру, «также, что она не должна творить двоякаго плода, полезнаго н «вреднаго, но одинъ полезный, говорить такъ: не спряжеши на «гумню твоемь инородная животна вкупь, сирычь, вола и «осла: но тождеродная сопрягь, смлатиши жатву твою 2). «Это значить: да не являють на гумив сердца твоего своихъ дви-«ствій добродьтель и злоба, но да дыйствуеть одна добродьтель. «Опять тоть же говорить. Не изотчеши волияную ризу вкупь «съ льняною, ниже съ льняною волняную. Не посъеши на «сель земли твоея два плода вкупь 3). Не впустиши ино-«родное животно въ плодъ иному; но тождеродное съ тож-«деродныма спряжещи 4). Всвыв этинь таинственно знаменуется, «что не должны быть посвяны въ насъ и злоба и добродетель, •но чтобъ родились одного рода плоды, плоды добродътели, также «чтобъ душа не имъла общенія съ двумя духами, т. е. Духомъ «Божінмъ и духомъ міра» 5).

<sup>1)</sup> Пр. Марка Подвижи. Слово о рай и закони духовноми. 2) Второзак. XXII, 10. 3) Второзак. XXII, 11. 4) Левит. XIX, 19. 5) Св. Мака рій Великій. Слово 2, гл. 4.

Какъ стояль въ раю, такъ и ныиб стоить противъ человека убійца его, падшій херувинь, съ своинь вращающимся пламеннымъ оружіемъ, непримиримо борется съ человъкомъ, старается вовлечь его въ нарушение заповъди Божией и въ болъе тяжкую ногибель, нежели какою погибли наши прародители. Въ несчастію, успъхъ болъе и болъе ободряеть врага. Вращающееся пламенное оружіе въ рукахъ воздушнаго князя, по объясненію величайшихъ святыхъ Отцовъ 1), есть власть демоновъ вращать умомъ и сердцемъ человъка, колебля и разжигая ихъ различными страстями. Апостоль называеть оружіе врага огненными стрылами 2), а Проровъ уподобляеть дъйствіе этого оружія въ душь дъйствію огия 67 жвороств 3). Съ того времени-говорить святый Симеонъ «Новый Богословъ-какъ діаволь устроиль для человъка, посред-«ствомъ преслушанія, изгнаніе изърая и отлученіе отъ Бога, онъ «съ бъсами своими получилъ свободу мысленно колебать словес-«ность каждаго человъка, одного больше, другаго меньше. Уму «невозможно иначе оградиться, какъ непрестанною памятію Бо-«жіею. Когда силою Креста напечативется въ сердцв память Бо-«жія, тогда чрезъ сіе словесность дълается неповолебниою. Къ этому «ведеть мысленный подвигь, которымь подвизаться приняль обя-«зательство важдый христіанинь на поприщё вёры. Безь этого «плода суетенъ подвигъ 1).

Заповъдь дана не только для дъль и словъ, но преимущественно для ихъ началъ, для помышленій, и брань врага направлена преимущественно противъ ума. Если этотъ вождь человъка не согласится тайно на гръхъ, то не можетъ родиться ни слово, ни дъло
гръховныя. Оружіе врага—помыслъ и мечтаніе гръха 5). Человъкъ
долженъ сражаться противъ воздушныхъ властей въ странъ мысленной. Здъсь назначено ему или одержать побъду, или претерпътъ
побъжденіе; здъсь онъ пріобрътаетъ свободу отъ мытарей, или подчиняется имъ; здъсь ръшается его въчная участь; онъ произвольно
избираетъ или въчную жизнь, дарованную ему Создателемъ, воз-

<sup>1)</sup> Святаго Макарія Великаго бесёда 37, гл. V и пр. Марка Подвижника Слово 6. 2) Ефес. VI, 10. 3) Псал. СХVІІ, 12. 4) Въ Словъ Никифора монашествующаго, Доброт., ч. 2. Также въ 1 Словъ устава пр. Нила Сорскаго и въ 7 Словъ, гл. 2. Мак. Великаго. 5) Преподобнаго Исихія Іерусалимскаго слово о трезвънін, гл. 23.

вращенную Искупителемъ, или въчную смерть, возвъщенную еще въ раю правосудіемъ Божіниъ для твари, попирающей благодъянія Творца. Къ этой великой и важивищей брани призываеть святый апостоль Павель, когда говорить: облецытеся во вся оружія Божія, яко возмощи вамь стати противу кознемь діавольскимь: яко нъсть наша брань къ крови и плоти, но къ началомь и ко властемь и къ міродержителямь тьмы въка сего, къ духовомъ злобы поднебеснымъ 1). Апостодъ показываеть и страну этой страшной брани и родь оружія, который должно употреблять въ ней. Оружіе воинства нашего, говорить онъ, не плотская, но сильна Богом на разворение твердемь: помышленія низлагающе и всяко возношеніе, взимающееся на разумь Божій и плъняюще всякь разумь вь послушаніе Христово 2). Апостоль завъщеваеть плънять въ послушание Христово не только гръховныя помыщленія, явно противныя Ему, но и всякь разумь, -- потому что лукавый супостать пашь, опытный въ погубленін человъковъ, не внушаеть намъ, при первоначальномъ столкновеніи съ нимъ, помышленій явно граховныхъ 3), но старается противущоставлять духовному разуму, т. е. евангельскому ученію. человъческій естественный, падшій, плотскій и душевный, лжеименный разумъ, и, назвавъ его здравымъ, основательнымъ, праведнымъ, великимъ, устранить, при посредствъ его, послушаніе Христу. Въ примъръ ласкательства и лукавства, съ какими діаволь привлегаеть волю человъка въ сверженію благаго ига Христова, святый Макарій Великій приводить слёдующую мысленную брань: «кто нибудь, ссорясь съ братомъ своимъ, смущается самъ «въ себъ, помышляя такъ: сказать ли ему то или другое?... Нътъ!

Соч. еп. Игнатія Брянчанинова. Т. III.

¹) Ефес. VI, 11, 12. ²) 2 Кор. X, 4, 5. ³) "Когда діаволъ видить "кого нежелающаго согрѣшить, то онъ не такъ несмыслень, чтобъ предлагать "ему явное вло. Онь не говорить ему: иди, соблуди, или поди, украдь. Онъ знаетъ "что мы не хотимъ этого, и не трудится говорить намъ то, чего не хотимъ, но "старается отыскать въ насъ какое-либо пожеланіе, какое-либо оправданіе, п ими "наносить намъ вредъ. Потому и говоритъ Писаніе: лукавый людойствуетъ, "егда сочетавается съ праведнымъ (Притч. XI, 15). Лукавый—діаволъ. Тогда "онъ злодъйствуетъ, когда сочетаетъ правдъ нашей свою правду;—тогда укръ"пляется, тогда болье вредить, тогда дъйствуетъ. Когда водимся своими пожела"ніями и послъдуемъ правдъ нашей, тогда, какъ бы дълая добро, сами себъ на"вътуемъ, и даже не примъчаемъ, какъ погибаемъ". Поученіе аввы Дороеея: о еже не составляти свой разумъ.

«не скажу... Онъ такъ поносить меня!... Наговорить ди ему во-«преви?... Лучше промодчу... Правда, имбемъ заповъди Божіи, но «полжно беречь и честь свою.... Такимъ образомъ трудно вполнъ «отречься самого себя 1). Посему Апостоль заповъдуеть рышительное и полное самоотвержение, заповъдуетъ облечение во всеоружие Божіе, а не препоясаніе какимъ либо однимъ оружіемъ. Недостаточенъ одинъ постъ, недостаточна одна молитва, недостаточна одна милостыня, недостаточно одно цъломудріе! Всеоружіе Божіе-всь евангельскія заповъди. Поправшій одну изъ нихъ, --- попраль все собраніе ихъ, весь законъ; поправшій одну изъ нихъ, мній наречется въ царствіи небеснъмо 2), пошлется въ геенну огненную 3). Ко всты заповъдем Твоим направляхся, всяк путь неправды возненавидьхх 1). Примите вся оружія Вожіе, да возможете противитися въ день лють и вся содъявше стати 5) Только принявшему всв оружія Божія возможно противитися во день люто; только содъвающему всь безъ исключенія заповъди возможно устоять противъ врага. День лютыйголина жестокаго діавольскаго искушенія и нападенія, которымъ полвергаются мужественные воины Христовы во время земнаго странствованія и при которыхъ побъдители переходять отъ въчной смерти въ воскресению души <sup>6</sup>): для прочихъ христіанъ день лютьдень разлученія души оть тыла, день шествія по воздушнымъ мытарствамъ. Во всеоружие Божие облекались Святые Божин. Правиломъ жизни ихъ было Евангеліе, а словомъ ихъ, словомъ устъ, ума и сердца, быль глаголо Вожій 1), имя Господа Інсуса Христа. Этимъ мечемъ духовнымъ они поражали и соврушали вращающееся огненное оружіе врага: слова, произносимыя діаволомъ, и мечты, изображаемыя имъ, не могли проникать въ душу, отражались отъ нея праздными. Въ строжайшемъ бодрствовании и трезвъніи угодники Божіи внимали уму и сердцу. Озаряемые Божественною благодатію, уже издали они ощущали приближавшихся къ нимъ мысленныхъ татей и убійцъ, и видъли во вниманіи своемъ,

¹) Слово 4, 23. ²) Мате. V, 19. ³) По толкованію блаженнаго Өеофилакта Болгарскаго. 4) Пс. СХVІІІ, 126. ¹) Еф. VI, 13. °) Это очевидно изъ житій пр. Антонія Великаго, пр. Іоанна Многострадальнаго Печерскаго и другихъ. ²) Ефес. VI, 13.

вакъ въ зеркалъ, черныя лица мысленныхъ эеіоповъ 1). Отвергшись общенія ихъ здёсь, они лишили ихъ всякаго права надъ собою, и, по смерти, уже безпрепятственно прошли мимо воздушныхъ властей, благовременно попранныхъ ими. Только воистинну отрек-«шійся отъ міра-говорить святый Макарій-подвизающійся, сверг-«шій съ себя земное бремя, освободившій себя и искренно удаляв-«шійся оть суетныхь желаній, плотскихь страстей, начальства и «человъческихъ почестей, получившій тайно въ тайномъ подвигь «помощь отъ Господа, твердо пребывающій въ служеніи Ему, весь «предавшійся окончательно душею и тіломъ Господу-только та-«ковый, говорю, находить сопротивленіе, тайныя страсти, невиди-«мыя съти, сокровенную войну, внутреннюю брань. Находясь по-«среди этой брани и непрестанно молясь Богу, онъ пріемлеть съ «неба духовныя оружія, которыя описаль блаженный Апостоль: бро-«ню правды, шлемъ спасенія, щить віры и мечь духовный: препоя-«савшись ими, онъ можетъ противустать тайнымъ кознямъ враже-«ским», на него устремленным». Пріобрътши эти оружія посрел-«ствомъ модитвы, теритнія, прошенія, пощенія, втры, онъ можетъ «производить мужественно брань противъ началъ, властей и міродер-«жителей и, побъдивъ сопротивныя власти помощію Духа и собствен-«ными добродътелями, содълаться достойнымъ въчной жизни

Выше было сказано, что смертный грѣхъ православнаго христіанина, неуврачеванный должнымъ покаяніемъ, подвергаетъ согрѣшившаго вѣчной мукѣ; также было сказано, что язычники, магометане и прочія лица, принадлежащія ложнымъ религіямъ, составляють отселѣ достояніе ада и лишены всякой надежды спасенія, будучи лишены Христа, единаго средства ко спасенію. Смертные грѣхи для христіанина суть слѣдующіє: ересь, расколъ, богохульство, отступничество, волшебство, отчаяніе, самоубійство, любодѣяніе, прелюбодѣяніе, противоестественные блудные грѣхи, кровосмѣшеніе, пьянство, святотатство, человѣкоубійство, грабежъ, воровство и всякая жестокая, безчеловѣчная обида. Только одинъ изъ этихъ грѣховъ—самоубійство — не подлежитъ врачеванію покаяніемъ, но каждый изъ нихъ умерщвляеть душу, и дѣлаеть ее неспособною для вѣчнаго блаженства, доколѣ она не очистить себя

удовлетворительнымъ покаяніемъ. Если человъвъ впадетъ хотя однажды въ одинъ изъ этихъ гръховъ, онъ умираетъ душею: иже во весь законг соблюдетъ, сказалъ Богобратъ, согръшита же во единома, бысть всъмг повиненг. Рекій во: не прелювы со-твориши, реклг есть: и не убіеши: аще же не прелювы со-твориши, убіеши же, былг еси преступникг закона 1).

Впалшій въ смертный гръхъ да не впадаеть въ отчаяніе! да прибъгаеть въ врачевству поваянія, въ которому призывается до последней минуты его жизни Спасителемъ, возвестившимъ во святомъ Евангелін: въруяй вз Мя, аще и умрета, оживета 2). Но бълственно пребывать въ смертномъ гръхъ, бълственно — когда смертный грекъ обратится въ навыкъ! Никакія добрыя дела не могуть искупить изъ ада душу, неочистившуюся до разлученія своего съ теломъ отъ смертнаго греха. Въ царствование греческаго императора Льва жиль въ Константинополъ человъкъ очень славный и богатый, подававшій обильную милостыню нищимъ. Къ несчастію, онъ предавался гржку прелюбоджянія, и пребыль въ немъ до старости, потому что отъ времени укрвпился въ немъ обычай злой. Непрестанно подавая инпостыню, онъ не отступаль отъ прелюбодвянія — и внезапно умерь. Много разсуждаль о его въчной участи патріархъ Геннадій съ другими епископами. Одни говорили, что онъ спасенъ, по сказанному въ Писанін: избавленіе мужа души свое ему богатство 3). Другіе утверждали противъ этого, что рабу Божію должно быть непорочну и нескверну потому что также сказано въ Писаніи: аще и весь законо исполнить человыхь, согрышить же во единомь, бысть всымь повиненъ 1), не помянется вся правда его 1); и Богъ сказаль: во чемо тебя застану, во темо и буду судить в). Патріархъ повельть всвиь монастырямь и всвиь затворникамь просить у Бога, чтобъ открыль о судьбъ почившаго, и Богь открыль о ней нъкоторому затворнику. Онъ пригласиль патріарха въ себъ и повъдаль ему предъ всъми: «въ прошедшую ночь я быль на молитвъ, и увидълъ нъкоторое мъсто, имъющее по правую руку рай, исполненный неизреченных благь, по лъвую же-огненное озеро, котораго пламень восходиль до облаковъ. Между блажен-

<sup>&#</sup>x27;) Іак. II, 10, 11. ') Іоан. XI, 25. ') Притч. XIII, 8. ') Іак. II, 10, 11. ') Ісзек. XXXIII, 13. ') Ісз. XXXIII, 20.

нымъ раемъ и страшнымъ пламенемъ стояль умершій связаннымъ и стоналъ ужасно; онъ часто обращалъ вворы въ раю, и предавался горькимъ рыданіямъ. И видёль я свётоноснаго Ангела. приступившаго въ нему, и свазавшаго «человъвъ! что ты стонешь напрасно? Вотъ, ради милостыни твоей, ты избавленъ муки; а за то, что не оставиль сввернаго любодъянія, ты лишень блаженнаго рая». Патріархъ и бывшіе съ нимъ, услышавъ это, объяты были страхомъ, и сказали: истину провъщаль апостоль Павель: бъгайте блудодъянія: всякь бо гръхь, егоже сотворить человъкъ, кромъ тъла есть: а блудяй, въ свое тъло согръщаетъ 1). Гдв тв, которые говорять: если и впадемъ въ любодвяніе, то спасемся милостынею? Милостивый, если онъ милостивъ истинно, то долженъ прежде помиловать самого себя, и пріобрасти чистоту тала безъ которой никто не узрить Бога. Не приносить никакой пользы сребро, раздаваемое рукою нечистою и душею нераскаянною 3).

Лишены надежды спасенія и тв православные христіане, которые стяжали гръховныя страсти и посредствомъ ихъ вступили въ общение съ сатаною, расторгнувъ общение съ Богомъ. Страсти суть грёховные навыви души, обратившіеся отъ долгаго времени и частаго упражненія въ грбхб какъ бы въ природныя качества. Таковы: чревообъяденіе, пьянство, сладострастіе, разсвянная жизнь, сопряженная съ забвеніемъ Бога, памятозлобіе, жестокость, сребролюбіе, скупость, уныніе, ліность, лицеміріе, лживость, воровство, тщеславіе, гордость и тому подобное. Каждая изъ этихъ страстей, обратившись въ характеръ человъка и какъ бы въ правило его жизни, содълываеть его неспособнымъ къ духовному наслажденію на земль и на небь, хотя-бь человыть и не впадаль въ смертный гръхъ. Не лестите себе, говорить святый апостоль Павель, ни блудницы, ни идолослужители, ни прелюбодъи, ни сквернители, ни малакіи, ни мужеложницы, ни лихоимцы, ни татіе, ни пьяницы, ни досадители, ни хищницы, царствія Божія не наслыдять 3). Явлена суть дыла плотская, яже суть: прелюбодъяніе, блудь, нечистота, студодъяние, идолослужение, чародъяние, вражды, рвения, завиды, ярости, разженія, распри, соблазны, ереси, зависти, убійства,

¹) 1 Кор. VI, 18. ²) Прологъ 12 августа.

<sup>3) 1</sup> Kop. VI, 9, 10.

безчинныя кличи, и подобныя симь: яже предглаголю вамь, яко же предрекохъ; яко таковая творящій Дарствія Божія не наслыдять. А иже Христовы суть, плоть риспяши со страстями и похотьми 1). Страсть требуеть тщательнаго врачеванія покаяніемъ и благовременнаго искорененія противоположною ей добродътелію. Страсть не всегда выражается дъломъ; онаможеть тайно жить въ сердиъ человъка, обладая его чувствованіями и помышленіями. Страсть познается изъ того, когда человъкъ не престаетъ воображать гръхъ и услаждаться мечтаніемъ его, когда павненный имъ, онъ уже не въ силахъ противиться увлекающей силь гръховныхъ помышленій и вартинь, которыя своею непотребною сладостію поглощають всю его мудрость и кръпость. Страстный не престаеть совершать грахь въ мечтанін и сердечномъ чувствъ, чрезъ что поддерживаеть свое общение съ темными духами и свою подчиненность имъ, а потому и свою въчную погибель. Возопій крппостію, повельваеть Господь Проробу Своему, и возвысти людемь моимь грыхи ихь, и дому Іаковлю беззаконія ихъ. Мене день ото дне ищуть, и разумъти пути моя желають, яко людіе правду сотворшіи, и суда Бога своего не оставившіи, просять нынь у Мене суда праведна: и приближитися ко Господу желають, глаголюще: что яко постихомся, и не увидълз еси? смирихомз души наша, и не увъдълг еси? во дни бо пощеній вашихг обрътаете воли ваша 2), т. е. «лукавыя нысли ваши! Вы прино-«сите имъ всесожженія, какъ идоламъ! Вы признали какъ бы бо-«гами вашими лютыя помышленія, и приносите имъ жертву чест-«нъйщее изъ жертвъ: свободу вашу, которую подобало вамъ по-«святить Мит вашимъ благодъланіемъ и чистою совъстію» 3).

Тогда только остинеть человтка надежда спасенія, когда онъ увидить себя въ невидимой брани постояннымъ побъдителемъ. Эту мысль выразиль святый пророкъ Давидъ, когда молитвенно сказаль Богу: вз семз познахъ, яко восхоттьля мя еси, яко не возрадуется врага мой о мню 4). Онъ молился о полученіи этого блаженнаго состоянія, когда говориль: от тайных моих очи-

<sup>&#</sup>x27;) Галат. V, 19—24.

2) Исаін 58, 1—3.
3) Исаакъ Сирскій, Слово 53, по переводу старца Пансія.
4) Псал. XL, 11.

сти мя, и от чуждих пощади раба Твоего '). Аще не обладиють мною, тогда непорочень буду, и очищуся оть гръха велика. Воздаждь ми радость спасенія Твоего, и Духомь вмадычнимо утверди мя. И будуто во благоволение словеса усто моихъ, и поучение сердца моего предъ Тобою выну, Господи помощниче мой, и избавителю мой 2). Очевидно, что гръхомъ тайнымъ и виъстъ гръхомъ великимь Пророкъ назвалъ страстъ. Онъ назвалъ ее гръхомъ чуждымъ, потому что она составляется изъ принятыхъ и усвоенныхъ душею бъсовскихъ помысловъ, чуждыхь душь, отъ которыхь она томится и бользнуеть, какь отъ состоянія противоестественнаго. Напорочность, достойная рая, является по истребленіи изъ сердца страстей. Единый Святый Духъ можеть вполнъ очистить человъка отъ страстей и возвратить ему власть надъ самимъ собою, похищенную діаволомъ. Въ состояніи безстрастія человъкъ достигаетъ чистой любви, и мысль его начинаеть постоянно пребывать при Богъ и въ Богъ. Душа, ощутивъ осънение Духа, увидъвъ себя побъдительницею гръховныхъ помысловъ и мечтаній, начинаеть ощущать неизъяснимую радость спасенія. Эта радость не имъеть никакого сходства съ обывновенною человъческою радостію, которая рождается единственно отъ тщеславія, составляется самодовольствомъ, когда челов'ять льстить самъ себъ, или когда льстять ему другіе, или же когда льстить ему земное преуспъяніе. Духовная радость, извъщающая спасеніе, полна смиренномудрія, полна благодаренія Богу, сопутствуєтся обильными и постоянными слезами, непрестанными молитвами, не насыщается осужденіемъ и уничиженіемъ себя, изливается въ исповъданіи Богу, въ славословіи Бога, ознаменовывается умерщвленіемъ къ міру. Она-предощущеніе въчной жизни! Она-живое познаніе Бога, которое вопієть тайнственно: гласт радости и спасенія въ селеніяхъ праведныхъ: десница Господня сотвори силу, десница Господня вознесе мя, десница Господня сотвори силу. Не умру, но живъ буду, и повъмъ дъла Господня: наказуя наказа мя Господь, смерти же не предаде мя. Отверзите мню врата правды: вшедт вт ня, исповымся Господеви. Сія врата Господня: праведній внидуть въ ня. Испо-

¹) По толкованію Макарія Великаго, Слово 2, гл. 3. ²) Псал. XVIII, 13, 14; L, 14; XVIII, 15.

въмся Тебъ, яко услышала мя еси, и была еси мню во спасенте 1). Врата Господня—благодатное смиреніе 2). Когда отверзутся предъ умомъ эти врата Божественной Правды, онъ престаетъ осуждать ближняго, памятозлобствовать на него, обвинять и его и обстоятельства, перестаетъ оправдывать себя, познаетъ во всемъ совершающемся непостижимую правду Божію, и потому отвергаетъ свою правду, какъ мерзость. Этими вратами въ исповъданіи безчисленныхъ благодъяній Божіихъ и многочисленныхъ своихъ согръщеній, омовенный слезами покаянія и умиленія, входитъ человъкъ чистою молитвою и духовнымъ видъніемъ предъ лице Божіе.

Бъжимъ, бъжимъ убійцы нашего — гръха! Бъжимъ гръха не только смертнаго, но и простительнаго, чтобъ онъ не обратился отъ небреженія нашего въ страсть, низводящую въ адъ наравнъ съ смертнымъ грбхомъ. Есть грбхи простительные. Такъ, если случится кому увлечься чревообъяденіемъ, блуднымъ возаржніемъ и помышленіемъ, произнести гнилое слово, солгать, украсть что либо маловажное, потщеславиться, погордиться, прогнёваться, на воротное время огорчиться или воспамятозлобствовать на ближняго: во всёхъ такихъ увлеченіяхъ, по немощи человёческой, когда за ними следуеть сознание и раскаяние, мы удобно получаемъ прощеніе отъ милосердаго Бога. Простительный гржхъ не разлучаеть христіанина съ Божественною благодатію, и умершвляетъ души его, какъ дълаетъ то смертный грвхъ; но и простительные грбхи пагубны, когда не раскаяваемся въ нихъ, а только умножаемъ бремя ихъ. По сравненію, сдъланному святыми Отцами, одинаково мометь потопить человька и навязанный на шею тяжелый камень и навязанный мъщовъ съ пескомъ: такъ одинаково влекутъ въ адскую пропасть и смертный грфхъ и накопленное множество малыхъ, простительныхъ грвховъ. Что, напримъръ, сдвлалъ особенно худаго евангельскій богачь, предававшійся ежедневно увеселеніямъ, имъя на то собственныя средства? Причиною его погибели выставлена въ Евангелін единственно его разсаянная жизнь, приведшая къ совершенному забвенію о въчной будущности и о до-

<sup>1)</sup> Псал. СХVIII. 15—21. 3) Въ алфавитномъ Патерикъ читается слъдующее изреченіе преподобнаго Іоанна Колова: "Врата Божіи— смиреніе. Отцы наши изошли, радуясь, въ храмъ Божій путемъ многихъ уничиженій".

бродътели. Разсъянность сдъдалась его страстію; виъ ея онъ не понималь жизни.

Бъда получить сердечную язву -- страсть! Эту язву наносить иногда самое ничтожное обстоятельство: одинъ неосторожный, повидимому, невинный взглядъ, одно необдуманное слово, одно легкомысленное прикосновеніе могуть заразить неисцільно. Въ какой тяжкій грёхъ могь впасть вышеупомянутый затворникъ, особенно уважаемый гражданами, никуда невыходившій изъ келліи, несоблазнившій никого, напротивъ, служившій назиданіемъ для мнотихъ и погибшій за свое невидимое мысленное общеніе съ сатаною, по причинъ котораго онъ не упокониъ въ себъ Святаго Духа ни единаго часа? -- Въ нъкоторомъ женскомъ монастыръ жила при игуменіи ея племянница, прекрасная собою и, по наружности, неукоризненнаго поведенія. Всв сестры любовались и назидались ея ангеловидностію и необывновенною скромностію. Она скончалась. Ее похоронили торжественно, въ твердой увъренности, что чистая душа ея воспарила въ райскія обители. Огорченная разлукою съ нею, игуменія предавалась непрестанной молитвъ, усиливая эту молитву постомъ и бденіемъ, и просила Господа, чтобъ онъ отпрыль ей, какой небесной славы удостоилась ея племянница въ ликъ блаженствующихъ дъвственницъ? Однажды, когда игуменья, въ велейной тишинъ преполовляющейся ночи, стояла на молитвъ,внезапно разступилась земля подъ ея ногами, и клокочущая огненная дава потекла предъ взорами молившейся. Внъ себя отъ испуга, она взглянула въ открывшуюся предъ нею пропасть — и видить среди адскаго пламени свою племянницу. «Боже мой!» отчаянно восиливнула она, «тебя ли вижу я?» — «Да», съ страшнымъ стономъ произнесла погибшая. — «За что-жъ это?» стію и участіемъ спросила старица: я надъялась видъть тебя въ райской славъ, въ ликахъ ангельскихъ, среди непорочныхъ агницъ Христовыхъ, а ты... За что это?» — «Горе мий окаянной!» простонала мучившаяся. «Я сама виною въчной моей смерти въ этомъ пламени, непрестанно пожирающемъ, но не уничтожающемъ меня, и Богь открыль тебъ тайну моего положенія».— «За что жъ это?» снова сквозь слезы спросила игуменія.—«За то», отвічала мучившаяся, «что я въ виду вашемъ казалась дъвственницею, непорочнымъ ангеломъ, а на самомъ дълъ была не то, Я не осввернила себя илотскимъ гръхомъ, но мон мысли, мон тайныя желанія и преступныя мечты свели меня въ геспну. При непорочности моего девического тела, я не умела сохранить въ непорочности мою душу, мои мысли и движенія сердечныя, и за это я предана мувъ. По неосторожности моей, я питала въ себъ чувство сердечной привязанности въ одному юношъ, услаждалась въ монхъ мысляхъ и мечтахъ представленіемъ его прекраснаго вида и соединеніемъ съ нимъ, и, понимая, что это гръхъ, совъстилась отврыться въ немъ духовнику при исповеди. Следствіемъ порочнаго улажденія нечистыми мыслями и мечтаніями было то. что, по кончинъ моей, святые Ангелы возгнушались мною, и оставили меня въ рукахъ демоновъ. И вотъ, теперь я горю въ геенскомъ пламени, въчно буду горъть и никогда, никогда не сгорю, нътъ конца мученію для отверженныхъ небомъ! > Сказавъ это: несчастная застонала — застонала, заскрежетала зубами и, подхваченная пылающею лавою, скрылась со всёмъ виденіемъ отъ взоровъ игуменім 1).

«Должно хранить душу и всячески ее блюсти, --- говорить святый «Макарій—чтобъ она не пріобщалась сквернымъ и злымъ помыс-«ланъ. Какъ тело, совокупляясь съ другимъ теломъ, заражается «нечистотою: такъ и душа растиввается, сочетаваясь съ сквер-«ными и заыми помыслами и согласуясь за-одно съ ними. Это надо «разумъть не объ одномъ или двухъ родахъ помысловъ, приводя-«щихъ ко гръху, но о всъхъ вообще замхъ помысавхъ, какъ-то: «о помыслахъ невърія, лести, тщеславія, гнъва, зависти и рвенія. «Въ отвержении всъхъ отихъ помысловъ и заключается очищение «себя от всякія скверны плоти и духа 2). Знай, что и въ тайнъ «души содъвается дъйствіемъ непотребныхъ помысловъ растленіе «и блуженіе, по слову великаго Апостола: аще кто растлита «храма Вожій, растлита того Бога 3). Подъ именейъ храма «Божія разумъй это видимое наше тъло. Такъ и тотъ, кто ра-- «СТЛИТЪ ДУШУ И УМЪ, СОЕДИНЯЯСЬ И СОВОКУПЛЯЯСЬ СЪ ЗЛОБОЮ, ПО-«виненъ казни. Какъ должно хранить тело отъ видимаго греха, чатавъ должно хранить и душу, эту невъсту Христову, отъ не-«потребныхъ помысловъ. Обручихо вы, говорить Апостоль, еди-

¹) Святогорца письмо 16-е. ³) 2 Кор. VII, 1. ³) 1 Кор. III, 17.

«ному мужу невысту представити Xристу  $^1$ ). И другое Пи-«саніе говорить: всяцьме храненіеме блюди твое сердце, отъ «сихо бо исходищи живота 2). И опять: научись изъ Божествен-«наго Писанія, что строптивая помышленія отлучають отъ «Вога» 3). Преподобный Нилъ Сорскій такъ разсуждаеть о страсти: «страсть подлежить или соразиврному пованнію или будущей мукв. «Должно раскаяваться въ страсти и молиться о избавленіи оть нея: «она подлежить будущей мувъ за нераскаяние въ ней, а не за «производимую ею внутреннюю борьбу. Еслибъ въчною мукою ка-«ралась самая борьба, то безъ совершеннаго безстрастія не было бы «отпущенія гріховь, которое, однакожь, получено многими, какъ «говорить святый Петръ Дамаскинъ. Боримый какою бы то ни «было страстію долженъ тщательно противиться ей, свазали Отцы. «Приведемъ въ примъръ блудную страсть. Боримый блудною стра-«стио въ какому либо лицу, долженъ всячески удаляться собе-«съдованія съ нимъ и сопребыванія, прикосновенія даже къ одеждъ «его и обонянія его. Нехранящійся во всемъ этомъ совершаетъ-«страсть, и любодъйствуетъ помыслами въ сердцъ своемъ, сказали «Отцы. Таковый самъ возжигаеть въ себъ пещь страстей, и вво-«дить въ себя, какъ звърей, лукавые помыслы» 4).

Приготовимся въ въчности и къ переходу въ въчность, именуемому смертію, во время земной жизни, въ этомъ преддверія къ въчности. Земная жизнь есть не собственно жизнь, но непрестанная 
борьба между жизнію и смертію: поперемънно мы уклоняемся то 
въ той, то къ другой, колеблемся между ими, оспориваемся ими. 
Если оцънимъ справедливо то краткое міновеніе, на которое мы 
поставлены здъсь, на земли, сравнивъ его съ неизмъримою и величественною въчностію: то найдемъ только одно правильное употребленіе земной жизни. Употребляется она правильно, когда проводится въ приготовленіи къ въчности. Такъ судить о земной жизни 
и Слово Божіе; не бойся малое стадо, завъщаеть Господь ученикамъ своимъ на время ихъ земнаго странствованія, яко благоволи Отецт вашт дати вамт царство. Продадите импнія 
ваша, и дадите милостыню: сотворите себъ влагалища неветщающа, сокровище неоскудьемо на небесъхт, идъже тать

¹) 2 Кор. XI, 2 ²) Притч. IV, 23. <sup>8</sup>) Прем. Сол. I, 3. <sup>4</sup>) Пренодобный Ниль Сорскій. Слово 1.

не приближается, ни моль растлъваеть: идъже бо сокровище више, ту и сердце ваше будеть. Да будуть чресла ваша препоясана и свътильницы горящій: и вы подобни человькому, чающиму Господа своего, когда возвратится от брака, да пришедшу и толкнувшу, абіе отверзуть ему. Блажени раби тіи, ихже пришедь Господь обрящеть бдящихь. Аминь глаголю вимь, яко препояшется и посадить ихь, и минувь послужить имь. И аще придеть во вторую стражу, и въ третію стражу пріидеть и обрящеть ихь тако, блажени суть раби тіи. Се же видъте, яко аще бы въдаля господинз храмины, въ кій чась тать пріидеть, бдюль убо бы, и не бы даль подкопати дому своего. И вы убо будите готови: яко въ оньже част не мните, Сынт человъческий придетт. Ето убо есть върный строитель и мудрый, егоже поставита Господь нада челядію своею, даяти во время житомпрів? Блаженг рабг той, егоже пришедъ Господь его обрящеть творяща тако. Воистину глаголю вамъ, яко надъ всъмъ имъніемъ своимъ поставить его. Аще же речеть рабь той вы сердцы своемы: коснить господинг мой пріити, и начнетг бити рабы и рабыни, ясти же и пити и упиватися: пріидеть господинь раба того въ день, во оньже не чаето и во часо, во оньже не въсть: и растешето его, и часть его со невърными положито 1). Мало и уничиженно словесное стадо истинныхъ христіанъ; оно въ презрвніи и гоненіи у гордыхъ сыповъ міра; но Господь запов'ядуеть ему не изнемогать въ скорбяхъ и не страшиться ихъ, заповъдуеть не обращать вниманія на эти скорби, устремлять все вниманіе къ небесному царству, обътованному благоволеніемъ Отца-Бога. Онъ заповъдуетъ превратить земное имъніе милостынею въ небесное имъніе, чтобъ самое сокровище человъка, находясь на небъ, влекло его въ небу. Онъ повелеваетъ такъ устроивать свои обстоятельства и проводить такое жительство, чтобъ непрестанно быть готовымъ въ смерти. Называя земную жизнь ночью, Онъ возвъщаеть, что неизвъстно, въ которую стражу этой ночи придетъ смерть: въ дътскомъ ли возрастъ, или въ юношескомъ, въ зръломъ ли мужествъ, нли въ глубокой старости. Господь угрожаетъ неожиданною смертію

¹) Лув. XII, 32-40, 42-46.

тому, кто, считая ее далекою отъ себя, позволяеть себъ злоупотреблять земною жизнію и дарами Божінми.

Истинные ученики Христовы съ точностію исполнили завъщаніе Господа. Апостоль Павель говорить о себъ, что онь умираль ежедневно 1). Точно: кто ежедневно приготовлень къ смерти, тоть умираеть ежедневно; кто попраль всъ гръхи и всъ гръховныя пожеланія, чья мысль отсель переселилась на небо и тамъ пребываеть, тоть умираеть ежедневно. Кто умираеть ежедневно, тоть уже живеть въчною, истинною жизнію 2).

Такой жизни мыслію и сердцемъ на небъ, при жизни тъломъ на земль, такого ежедневнаго преселенія въ вычность постигають весьма номногіе изъ христіанъ, даже проводящихъ жизнь въ святыхъ обителяхъ; тъмъ менъе доступно это духовное состояние христіанамъ, живущимъ посреди міра. Земныя попеченія непрестанно гнетуть мысль въ земному, привязывають въ временному и тавнному, похищая у нея памятованіе о въчности. Это, однакожъ, не полжно приводить христіанина въ уныніе. Если онъ не можеть постоянно пребывать въ области въчнаго и духовнаго: то можетъ обращаться въ ней часто, и благовременно приготовляться въ смерти. Приготовляться въ ней должно храненіемъ себя отъ всяваго дъла. слова и помышленія, воспрещеннымъ Христовыми запов'йдями. Приготовляться въ ней должно ежедневнымъ или, по возможности, частымъ исповъданіемъ своихъ согръщеній, какъ предъ отцемъ духовнымъ, такъ и въ душевной влъти предъ единымъ Сердцевъдцемъ-Богомъ. Должно приготовляться въ смерти воздержаніемъ отъ брашенъ и напитковъ, воздержаниемъ отъ празднословія, шутокъ, смъха, разсвянности, увеселеній и игръ, воздержаніемъ отъ роскоши, требуемой тщеславіемъ міра, и отъ всвую излишествъ, содъдывающихъ помышленіе о смерти чуждымъ уму, льстиво представляющихъ земную жизнь какъ бы безконечною. Должно приготовляться молитвами отъ сердца сокрушеннаго и смиреннаго, слезами, воздыханіями, рыданіями; должно приготовляться обильнымъ подаяніемъ милостыни, прощеніемъ обидъ, любовію и благодъяніемъ врагамъ, теривніемъ всвхъ земныхъ скорбей и искушеній, воторыми искупаются въчныя скорби ада. Если смерть застанетъ

<sup>1) 1</sup> Кор. XV, 31. 3) Пр. Макарія Великаго Бесфда XLIX, гл. 2.

христіанина въ этомъ подвигъ, то, конечно, она застанеть его препоясаннымъ, т. е. приготовленнымъ къ совершенію далекаго пути отъ земли къ небу, и со *свътильникомз горящимъ*, т. е. съ разумомъ и поведеніемъ, озаренными Божественною Истиною.

Однимъ изъ превосходнъйшихъ способовъ приготовленія въ смерти служитъ воспоминаніе и размышленіе о смерти. Очевидно изъ вышеприведенныхъ словъ Спасителя, что оно заповъдано Господомъ. И Священное Писаніе Ветхаго Завъта говорить: поминай послюдняя твоя, и во въки не согрышиши 1). Святые иноби съ особенною тщательностію воздълывали эту часть умственнаго подвига. Въ нихъ размышленіе о смерти, остненное благодатію, обращалось въ живое созерцаніе смертнаго таинства, а такому созерцанію сопутствовала горячая молитва съ обильными слезами и глубокими сердечными стенаніями. Везъ постояннаго памятованія о смерти и судъ Божіємъ, они признавали опаснымъ самый возвышенный подвигъ, какъ могущій дать поводъ въ самомнънію.

Преподобный Антоній Великій, въ наставленіяхъ ученивамъ своимъ, совътуетъ размышление о смерти: «Разсматривая-гово-«ритъ онъ-превратность жизни человъческой и неизвъстность ел «конца, мы устранимся такимъ разсматриваніемъ отъ греха. Когда «встаемъ отъ сна, то вполнъ сомнительно-достигнемъ ли вечера. «Опять когда желаемъ усповонть тело сномъ, столько же нена-«дежно-увидимъ ли свъть наступающаго дня. Размышляя о не-«върности нашихъ жизни и естества во всъхъ отношеніяхъ, мы «достигаемъ познанія, что Божій Промыслъ управляеть нами. Тогда «перестаемъ согръщать и увлекаться положеніями пустыми и тлън-«ными, тогда не прогиввляемся ни на кого, не стремимся къ со-«бранію земныхъ собровищъ, попираемъ все тленное страхомъ мо-«гущаго ежедневно последовать отшествія отсюду и непрестаннымъ «размышленіемь о разлученій души сь теломь; тогда престаеть «дъйствовать любовь въ женскому полу, погасаетъ пламень любо-«дъянія, отпускаемъ другь къ другу долги наши, имъя непрестанно «предъ очами наступленіе окончательнаго возданнія. Боязнію суда «и страхомъ мукъ уничтожаются обманчивыя похотенія плоти п «вивств поддерживается душа, когда она клонится къ паденію» 2).

<sup>1)</sup> Cupax. VII, 39. 2) Patrologiae tomus LXXIII, vita beati Antonii, cap. XV.

Святый Исаавъ Сирскій говорить: «вто достойно именуется ра-«зумнымъ? Тотъ, кто дъйствительно уразумвлъ, что есть предвлъ «сей жизни; тоть можеть положить предъль своимъ согръщеніямъ 1). «Первая мысль, посылаемая человъколюбіемъ Божіниъ человъку п «напутствующая его душу въ животъ въчный, есть западающая «въ сердце мысль объ исходъ. Этой мысли естественно послъдуетъ «презръніе въ міру; ею начинается въ человъвъ всякое благое дви-«женіе, наставляющее его въ животъ. Божественная сила, содъй-«ствующая человъку, когда восхощеть явить въ немъ животь, по-«лагаетъ въ немъ эту мысль въ основаніе, какъ мы сказали. Если «человъвъ не угасить ее житейскими заботами и суесловіемъ, но «возрастить въ безмолвіи, углубляясь въ себя и занимаясь ею: то «она поведеть его бъ глубокому виденю, невыразимому словомъ. «Эту мысль крайне ненавидить сатана, и употребляеть всю силу, «чтобъ исторгнуть ее у человъка. Если бы можно было, онъ отдалъ «бы человъку царство цълаго міра, только бы посредствомъ раз-«влеченія изгладить эту мысль въ умъ человъка; онъ сдълаль бы «это охотно, еслибъ могъ. Коварный! онъ знаетъ, что если помы-«шленіе о сметри укоренится въ человъкъ, то умъ его не остается «уже болъе въ странъ обольщения, и бъсовския хитрости къ нему «не приближаются. Не подумайте что мы говоримъ о первомъ по-«мыслъ, пробуждающемъ въ насъ напоминаніемъ своимъ памято-«ваніе смерти; мы говоримъ о полнотъ дъла, когда непрестанно «приходить человъку воспоминаніе и размышленіе о смерти, его «всегда утверждающее и приводящее въ удивленіе. Первый помыслъ «тълесенъ, а второе состояніе-духовное видъніе и дивная благо-«дать. Это видъніе облечено въ свътлыя мысли. Имъющій его не «обращаетъ вниманія на міръ, и не заботится о тъль своемъ» 2).

«Когда приближишься къ одру твоему, скажи ему: о одръ мой! «не сдълаешься ли ты въ эту ночь моимъ гробомъ? Мнъ неиз«въстно, не постигнетъ ли меня въ эту ночь, вмъсто временнаго «сна, будущій въчный сонъ. Доколъ имъешь ноги, теки къ дъ«ланію, прежде нежели онъ свяжутся узою, которая уже не мо«жетъ разръшиться. Доколъ имъешь персты, распни ихъ на мо«литву, прежде нежели придетъ смерть. Доколъ имъешь очи, ис-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Слово 12. <sup>2</sup>) Слово 86.

«полни ихъ слезъ, прежде нежели они повроются прахомъ. Какъ «роза увядаетъ, едва дунетъ на нее вътеръ, такъ и ты умираещъ, «если поколеблется внутри тебя какая либо изъ стихій, входящихъ «въ составъ твой. О человъкъ! вкорени въ сердце твое мысль о «твоемъ отшествіи, и напоминай себъ непрестапно: вотъ! послан-«никъ, долженствующій придти за мною, уже достигь дверей. Что «сижу? Отшествіе на въки, безвозвратное» 1).

«Какъ хлъбъ нужнъе всякой другой пищи», — говорить святый Іоаннъ Лествичникъ — «такъ размышленіе о смерти нужне «всёхъ дёланій. Памятованіе о смерти рождаеть въ общежитель-«ныхъ иновахъ усердіе къ трудамъ и непрестанное пріобученіе «себя въ исполненію евангельских» заповъдей, особливо же въ пе-«реселенію безчестій съ сладостію, а въ безмолвнивахъ отложеніе «попеченій, постоянную молитву и храненіе ума. Эти добродъ-«тели-вивств и матери и дщери намятованія смерти. Живое па-«мятованіе смерти отсёваеть излишество въ пишь; когла-жь со «смиреніемъ отсвчено будеть это измишество, — съ отсвченіемъ «его отсъваются страсти. Какъ, по опредъленію Отцовъ, совер-«шенная любовь не падаеть: такъ я утверждаю, что истинное пре-«дощущеніе смерти не страшится паденій. Какъ нъкоторые при-«знаютъ бездну безконечною, говоря, что это мъсто не имъетъ дна «такъ и памятованіе о смерти доставляеть чистоту и дъланіе, не-«имъющія предъловъ. Невозможно, невозможно настоящій день «провести благочестиво, если не будемъ считать его последнимъ «днемъ нашей жизни. Увъримся, что памятование смерти, какъ в «всявое благо, есть даръ Божій; потому что часто при самыхъ «гробахъ не проливаемъ слезъ и пребываемъ равнодушными; на-«противъ того, часто приходимъ въ умиленіе и безъ этого зръ-« Лиша » 2).

Великій Варсонофій утверждаеть, что человікь, отсікающій свою волю во всемь, имінощій смиренное сердце и всегда смерты предъ глазами, можеть спастись благодатію Божіей, и, гді бы онъни быль, имь не овладість боязнь: такой задияя забываєть, и во предняя простираєтся возныть мысль твою — «пишеть этоть преподобный Отець нікоторому брату — воспоми-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слово 141. <sup>2</sup>) Извлечено изъ 6-й степени святой Лъствицы. <sup>3</sup>) Филип. III, 13.

«наніе о пришествін смерти, которой часъ нензвъстенъ никому изъ «людей. Постараемся двлать добро, прежде нежели прейдемъ изъ «этой жизни. Не знаемъ, въ какой день будемъ позваны, чтобъ «не оказаться намъ неготовыми и не остаться вив чертога съ «пятью юродивыми дъвами, которыя взяли свътильники, но не «взяли елея въ сосудахъ своихъ» 1). Другому брату Преподобный «пишеть: «уразумъй, что время не медлить, и, когда настанеть чась, въстнивъ смерти неумодимъ. Вто модиль его, и быль «услышань? Онъ есть истинный рабь истиннаю Владыки, въ точчности исполняющій повельніе Его. Убоимся страшнаго дня и «часа, въ который не защитить ин брать, ни сродникъ, ни на-«чальство, ни власть, ни богатство, ни слава: но будеть лишь че-«довъвъ и дъло его» 2). — «Хорошо человъку помнить смерть, «чтобъ навыкнуть знанію, что онъ смертенъ; смертный — не въ-«ченъ; невъчный же и по неволъ оставить въкъ сей. Чрезъ не-«престанную память о смерти человёкъ начинаетъ и произвольно «пълать побро» 3).

Преподобный Филоеей Синайскій сов'ятуеть Христову подвижнику посвящать все утро трезвенной и продолжительной молитей, а по вкушеніи пищи употреблять нікоторое время на воспоминаніе и размышленіе о смерти 4). Приводя въ свидътельство этого древняго Отца, нашъ преподобный Нилъ Сорскій совътуеть также посвящать время трапезы на размышление о смерти и сунв ... Этимъ наставлениемъ святыхъ Отцовъ, какъ извлеченныхъ изъ блаженнаго опыта, полезно и должно пользоваться всёмъ, желающимъ пріучиться къ намятованію смерти, желающимъ освободиться отъ обольстительнаго и обманчиваго мысленнаго состоянія, при которомъ человъвъ представляется самъ себъ какъ бы въчнымъ на земић, а смерть считаеть удбиомъ только другихъ человъковъ, отнюдь не своимъ. Послъ понудительнаго пріобученія себя въ воспоминанію о смерти, милосердый Господь посылаеть живое предощущение ея, — и оно приходить помогать подвижнику Христову при его молитвъ. Оно благовременно восхищаетъ его на страшный судъ Христовъ; благовременно на этомъ судъ человъвъ умо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отвѣты на вопросы 229 и 623. <sup>3</sup>) Отвѣты на вопросы 799 и 644.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отвъты на вопросы 799 и 645. 4) Преп. Филовея, гл. П. Доброт., ч. 2-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Преп. Ниль Сор. Сл. 7.

Соч. еп. Игнатія Брянчанинова. Т. III.

ияетъ человъколюбиваго Господа о прощеніи своихъ гръховъ, и получаетъ его. Потому-то святый Іоаннъ Лъствичникъ назвалъ «мо«литву истинно молящихся — судилищемъ, судомъ, престоломъ
«Господа, предваряющими общій будущій судъ» 1).

Преподобный Филосей Синайскій свидьтельствуєть, что память смертная (такъ вообще святые Отцы называють воспоминаніе и размышленіе о смерти) очищаєть умъ и тьло. «Узрывь красоту «ся — говорить онъ — и будучи плынень духомь, а не окомь, я «захотыль стяжать ее сожительницею на время этой земной жизни, «содылавшись любителемь ся благольпія и честности. Какъ она смиренна, радостно-печальна, разсмотрительна! какъ она посто«янно страшится будущаго праведнаго истязанія! какъ она боится «отлагать со дня на день добродьтельное жительство! Она исто«часть изъ чувственныхъ очей живую, пылительную воду, а изъ «мысленныхъ очей — источникъ, точащій премудрыйція мысли, ко«торыя текуть и скачуть, веселя смысль. Эту, какъ сказаль я, «дщерь Адамову, память, говорю, смерти, я постоянно жаждаль «имьть сожительницею, съ нею усыпать, съ нею бесьдовать и из«слыдовать, что будеть со мною по разлученіи съ тыломь» 2).

«Всегдашняя и живая память смерти раждаеть плачь, со-«единенный съ радостію и сладостію, и трезвъніе ума» 3).

<sup>1)</sup> Лъствици, степень 28. 3) Преп. Филовея, гл. VI. 3) Его же, гл. XIII.

«нсиве другихъ, нашествія бъсовъ, каждый вечеръ низлагаеть ихъ «и прогоняетъ» 1).

«По истинъ завлючаетъ въ себъ многія добродътели живая ма-«мять смерти: она—родительница плача, побужденіе въ воздер-«жанію отъ всего, воспоминаніе геенны, мать молитвы и слезъ, «безстрастіе бренія при посредствъ обнаруженія его бренности, исто-«чивъ остроумія, соединеннаго съ благоразуміемъ; ихъ чада— «сугубый страхъ Божій и очищеніе сердца отъ страстныхъ помы-«словъ, чъмъ объемлются многія заповъди» <sup>2</sup>).

Святый Исихій Іерусалимскій помінцаєть вы числі образовы трезвіння непрестанное содержаніе вы душі памятованія о смерти. Оны унодобляєть смертную память вратарю, стоящему при дверяхы души и возбраняющему входить вы нихы лукавымы помысламы. «Будемы, говорить овы, если возможно, восноминать смерты «непрестанно. Оты такого памятованія раждается вы насть отло-«женіе попеченій и всёхы суеть, храненіе ума и мепрестанная «молитва» <sup>3</sup>).

Постоянное памятованіе смерти есть благодать дивная, удівль святыхъ Вожінхъ, превнущественно предавшихся тщательному покаянію въ нерушимомъ бевмолвін. Только въ безмолвін созрѣвають и процебтають возвышенивний добродетели, вакь въ оранжереяхъ ръдчайшія и драгія произрастенія! Но и намъ, немощнымъ и страстнымъ, необходимо принуждать себя въ восцоминанію о смерти, усвоивать сердцу навыкъ размышленія о ней, хотя такое размышленіе и крайне противно сердцу гръхолюбивому и міролюбивому. Для такого обученія, согласно вышепривеленному наставленію святых Отцовь, полезно отдёлять ежедневно навістный часъ, свободный отъ попеченій, и посвящать его на спасительное воспоминание страшной, неминуемой смерти. Какъ ни върно это событіе для каждаго человъка, но сначала съ величайшимъ трудомъ можно принудить себя даже къ холодному воспоминанію о смерти, что служить однимь изъ безчисленныхъ доказательствъ паденія нашей природы, пом'вщенныхъ въ ней самой. Постоянное развлечение мыслей, намъ усвоившееся, и мрачное забвеніе непрестанно похищають мысль о смерти у начинающихъ

¹) Преподобнаго Филовея, гл. XXI. ³) Того же, гл. XXXVIII. ³) Слово о трезвънін, гл. XVII, XVIII, 155.



трудиться о частомъ воспоминаніи ся. Потомъ являются другія противодъйствія: неожиданно представляются нужнъйшія дъла в попеченія именно въ тоть чась, который мы отделили изъ дня для попеченія о своей въчности, чтобъ украдывать у насъ этотъ часъ, а потомъ, чтобъ вполив украсть и самое двланіе, даже самое воспоминаніе о существованім духовнаго, спасительнъйшаго пъланія — размышленія о смерти. Когда же, познавъ кознь властей воздушныхъ, мы удержимся въ подвигь: тогда увидимъ въ себъ новую противъ него брань — помыслы сомивнія въ действительности и пользв подвига, помыслы насижшки и хулы, именующіе его страннымъ, глупымъ и смешнымъ, помыслы ложнаго смиренія, совътующіе намъ не отдъляться оть прочихъ людей поведеніемъ нашимъ. Если, по великой милости Божіей, побъдится и эта брань-самый страхъ мучительный, производимый живымъ воспоминаніемъ и представленіемъ смерти, вакъ бы предощущеніемъ ея, сначала необыкновенно тажель иля нашего ветхаго человъка: онъ приводить въ ужасъ умъ и воображеніе; холодный трепеть пробътаеть по твлу, потрясаеть, разслабляеть его; сердце томится невыносимою тоскою, сопряженною съ безнадежіемъ. Не должно отвергать этого состоянія, не должно опасаться оть него пагубныхъ последствій. «Всякому начинающему жить по Богь — гово-«рить святый Симеонь Новый Богословь-полезень страхъ муки «н раждаемая отъ него бользнь. Мечтающій положить начало безъ «тавой бользии и узъ, не только полагаеть основание на пескъ «своихъ дъяній, но и подобенъ покушающемуся построить храмину «на воздухѣ, вовсе безъ основанія, что невозможно. Оть этой бо-«лъзни вскоръ раждается всякая радость; этими узами растервы-«ваются узы всёхъ согрешеній и страстей; этоть мучитель бы-«ваеть причиною не смерти, но жизни въчной. Бто не захочеть «избъжать бользня, раждающейся оть страха въчныхъ мукъ, и «не отскочить отъ нея, но произволениеть сердца предастся ей и «возложить на себя ея узы, тоть, сообразно этому, начнеть ско-«ръе шествовать, и она представить его Царю царствующихъ. «Когда же совершится это, и подвижникъ отчасти возарить къ «славъ Вожіей: тогда немедленно разръшатся узы, отбъжить му-«чительный страхъ, бользнь сердца преложится въ радость, явится «источнивъ, точащій чувственно приснотекущія слезы ръкою, мы-

«сленно же тишину, кротость, неизреченную сладость, мужество. «устремляющееся свободно и невозбранно во всямому послушанию «заповъдямъ Божінмъ» 1). Очевидно: такое измънение совершается отъ благодатнаго явленія въ сердців надежды спасенія. Тогда, при размышленін о смерти, нечаль растворяется радостію, слевы горькія претворяются въ сладостныя слевы. Человъвъ, начавшій плакать при воспоминанім о смерти, какъ нри восноминанім о казни, внезапно начинаеть плавать ири этомъ воспоминаніи, какъ при воспоминаніи о возвращеніи въ свое безпънное отечество. Таковъ плоль наинтованія смерти. По важности плода должно быть мужественнымъ въ вознълывание его и преодолъвать все иреплиствия разумнымъ трудомъ и постоянствомъ; должно въровать, что плодъ будеть пріобрётень нами въ свое время, по милости и благодати Божіей. Воспоминаніе о смерти, о сопровождающих вее и о нослівдующихъ ей страхахъ, восноминаніе, сопряженное съ усердною молитвою и плачемъ о себъ, можеть замънить воъ подвиги, объять всю жизнь человъка, доставить ему чистоту сердца, привлечь къ нему благодать Святаго Духа, и темъ даровать ому свободное вознесеніе на небо мино воздушныхъ властей.

Прежде нежели достигнемъ того молитвеннаго блаженнаго состоянія, при которомъ умъ непосредственно зрить предстоящую вончину, и ужасается смерти, какъ должно твари ужасаться угрозы Творца, произнесенной вийсти съ заповидію, -- полезно возбуждать въ себъ воспоминание о смерти посъщениемъ кладбища, посъщениемъ болящихъ, присутствиемъ при кончинъ и погребения ближнихъ, частымъ разсиатриваніемъ и обновленіемъ въ памяти различныхъ современныхъ смертей, слышанныхъ и видънныхъ нами. Сполько знакомыхъ нашихъ, любившихъ эту земную жизнь и пользовавшихся благоденствіемъ въ ней, надвявшихся долго жить и еще вовсе нестарыхъ, пожато смертію внезапно! Никто изъ нихъ не могь свазать пришедшей смерти: «подожди! удались: я еще не хочу умирать! > Иные изъ нихъ не успъли въ часъ смертный сдёлать никакого распоряженія, никакого приготовленія; иные восхищены были съ среды веселаго пира, изъ-за роскошной трапезы: иные скончались на дорогъ; иные убились сами,

<sup>1)</sup> Дъятельныхъ и Богословскихъ главъ 66 и 67, см. Доброт., ч. 1.

или убиты; иные растерзаны звърями; иные легли на постель, чтобъ усповенть тело малымъ временнымъ сномъ, и уснули сномъ въчнымъ. Осмотримся вругомъ себя: вакое множество родственниковъ, друзей и знакомыхъ, взятыхъ смертію, выбыло изъ нашего общества! Изъ нихъ славные оставили славу, власть и почести, богатые оставили имание и деньги, накопленныя съ большимъ трудомъ, хранимыя съ большою скупостію. Смерть разлучила родителей съ многочисленнымъ семействомъ, супруга съ супругою, друга съ другомъ; она поразнив генія среди великихъ дълъ его; она отняла у общества человъческаго самаго нужнаго для него члена и въ минуты величайшей нужды въ немъ. Никто не могъ остановить ее и воспротивиться ей; никто не могь спросить у нея отчета въ ея действіяхъ, столько непримиряющихся съ разумомъ человъческимъ. Что на землъ не суетно? что не превратно? что имъеть какое нибудь постоянство? Поистинъодна жизнь во Христъ, продолжающаяся за предълы гроба и развиваемая во воей красоть и свытлости смертію тыла. Прочее же все — слабве тани, обманчиво, вакъ сновидения... Многолетние труды человъка ради тавнія уничтожаеть смерть въ одинь чась, въ онно мгновеніе 1).

Уразумъвъ краткость нашей земной жизни и суетность всъхъ
земныхъ пріобрътеній и преммуществъ, уразумъвъ ужасную будущность, ожидающую тъхъ, которые пренебрегши Искупителемъ
и искупленіемъ, принесли себя всецьло въ жертву гръху и тлънію, — отвратимъ мысленныя очи наши отъ пристальнаго зрънія
на обманчивую и обворожительную красоту міра, удобно уловляющую слабое сердце человъческое въ любовь къ себъ и въ служеніе себъ; обратимъ ихъ къ стращному, но спасительному зрълкщу, — къ ожидающей насъ смерти. Оплачемъ себя благовременно;
омоемъ, очистимъ слезами и исповъданіемъ гръхи наши, записанные въ книгахъ міродержца. Стяжемъ благодать Святаго Духа—
эту печать, это знаменіе избранія и спасенія: оно необходимо для

<sup>1)</sup> Заимствовано наиболее изъ 7 Слова пр. Нила Сорскаго. Внезапная смерть постигаеть однихъ нерадящихъ о своемъ спасения: это возващено Саминъ Госнодомъ (Лук. XII, 46). "Богъ" — сказалъ преподобный Варсонофій Велиній брату, боявшемуся неожиданной и преждевременной смерти — не возьметь души его (подвижника, борящагося со страстями) дотоль, доколь не приведеть его въ міру высокую, въ мужа совершенна". Отвътъ 265.

свободнаго шествія по воздушному пространству и для полученія входа въ небесныя врата и обители. Имфніе неправедное <sup>1</sup>)—такъ названо Евангеліемъ всякое земное имфніе, какъ слёдствіе нашего паденія—употребимъ, по совѣту Евангелія, на пріобрѣтеніе пебесныхъ сокровищъ обильнымъ раздаяніемъ милостыни. Употребимъ земную жизнь нашу, этотъ великій даръ Божій, соотвѣтственно назначенію, указанному ей Богомъ, на познаніе Бога, на познаніе самихъ себя, на устроеніе своей вѣчной участи. Не будемъ терять времени; воспользуемся имъ правильно: въ другой разъ оно не дается; потеря его невознаградима. Изгнанники рая! не для увеселеній, не для торжества, не для играній мы находимся на землѣ, но для того, чтобы вѣрою, покаяніемъ и крестомъ убить убившую насъ смерть и возвратить себѣ утраченный рай.

Милосердый Господь да даруеть читателямъ этого слова и составившему его помнить смерть во время земной жизни: памятованіемъ ея, умерщвленіемъ себя ко всему суетному и жизнію для въчности отстранить отъ себя лютость смерти, когда настанеть часъ ея, и перейти ею въ блаженную, въчную, истинную жизнь. Аминь.

Reperiment na mpent non novogskir bir el Bocic, elen. exil Monac, respe Widewater, Va. June 1-3, 1924. Tep. Anmorus Penena

<sup>1)</sup> Ayr. LXI, 11.

## ПРИБАВЛЕНІЕ КЪ «CJORY O CMEPTY».

ВЗГЛЯДЪ НА МНЪНІЕ ЗАПАДНЫХЪ О ДУХАХЪ, АДЪ И РАЪ.

Слово о Смерти было написано единственно съ аскетическою цълію. Требованіе отъ него большей отчетливести въ богословскомъ отношеніи вызвало тъ дополненія, которыя вошли въ него при настоящемъ изданін. Сдъланы были противъ нъкоторыхъ предметовъ ученія Православной Церкви, помъщенныхъ въ Словъ, возраженія. Возраженія эти возникли изъ ученія, прочитаннаго въ западныхъ писателяхъ. По этой причинъ признается не лишнимъ ознакомить чадъ Православной Церкви съ митніемъ западныхъ о духахъ, рат адъ, обличить неосновательность и невърность этого митнія. Свёдтнія о вышеупомянутыхъ предметахъ замиствуемъ у западнаго писателя Бержье 1).

<sup>1)</sup> Dictionnaire de Théologie par l'abbé Bergier. Заимствованныя статьи у этого писателя отмічены знаками ".....".

## CTATLE ITEPBAS.

## О ДУХАХЪ.

Выписка 1. «Духъ — существо невещественное, отличное отъ «тъла». Такое опредъленіе даеть западный писатель всякому вообще духу. Изъ этого опредъленія не исключается и Богь, поставляемый такимъ образомъ въ одинъ разрядъ со всъми духами. Не высказано это здъсь съ ясностію, но ясно усматривается, какъ дальше будеть видно, особенно изъ статьи, въ которой западнымъ писателемъ разсматриваются вообще духи 1).

Выписка 2. «Ангелъ — существо духовное, разумное, перво-«степенное по достоинству между тварями <sup>9</sup>)».

Выписна 3. «Душа — существо духовное, мыслящее, начало «жизни въ человъвъ <sup>2</sup>)».

Выписна 4. «Отцы Церкви различнаго мивнія о естествв ам«геловз. Одни, какъ Тертулліанъ, Оригенъ, святый Климентъ Але«ксандрійскій и другіе, думали, что амгелы всегда облечены тон«кимъ твломъ. Другіе, какъ святый Василій, святый Аванасій,
«овятый Кириллъ 4), святый Григорій Нисскій, святый Іоаннъ Зла«тоусть и другіе, признавали ихъ существами чисто духовными.
«Таково мивніе всей Церкви 5); но священное Писаніе свидётель«ствуеть, что ангелы часто являлись облеченными въ твло: и
«такъ, мы не видимъ, почему бы мивніе Тертулліана было опа«снымъ 6)». Дальше докажется, что ссылка западнаго писателя на
восточныхъ Отцовъ—невърна.

Выписна 5. «Многіе философы нашего въка до того простерли «пристрастное сужденіе, что ръшились утверждать, будто писа-«тели Священнаго Писанія и Отцы Церкви не присвоивали слову «духо того смысла, который даемъ ему мы, что подъ этимъ сло-«вомъ они разумъли только вещество весьма тонкое, существо «огненнаго свойства или воздушное, недоступное для нашихъ

<sup>1)</sup> Тот. III. Esprit. 2) Тот. I. Ange. 3) Тот. I. Ame. 4) Александрійскій. Его особенно уважають западные, какъ предсъдательствовавшаго на 3 Вселенскомъ Соборъ по приглашенію Папы. И восточные признають его однимъ изъ великихъ Отцовъ Церкви. 3) Здісь надо разуміть мильніе западной Церкви, принятое ею недавно, какъ увидимъ дальше. 6) Тот. 1. Ange.



«чувств», а отнюдь не существо ръшительно невещественное 1)». Сужденіе, названное здъсь пристрастиныма, есть сужденіе върное. Ни Священное Писаніе, ни святые Отцы не давали слову духа того значенія, которое начали давать ему западные очень недавно. Священное Писаніе и святые Отцы признають, исповъдують, проповъдують совершенную невещественность и независимость оть пространства и времени единаго Духа-Бога. Употребляють они слово духа для обозначенія нравственных свойствь. Во вста же случанхь, когда духома называется предметь одушевленный и неодушевленный, и Писаніе и Отцы именно разумьють вещество, вещество тонкое, отличное оть вещества грубаго. Выраженіе, что сотворенные духи—существа осненнаго ими воздушнаго свойства, принадлежить именно Отцамъ, какъ докажется далье точнъйшими выписками изъ Отцовъ.

Выписка 6. «Мы сознаемся, что во всёхъ извёстныхъ язы-«кахъ нётъ слова, собственно и исключительно унотребляемаго «для обозначенія существа невещественнаго. Какъ воображеніе «оказалось недостаточнымъ для изобрётенія такого выраженія: то «должно было прибёгнуть къ метафорё, и ею замёнить его. Боль-«шая часть наименованій, данныхъ ему, означають духъ, дыха-«ніе, служащее знакомъ жизни <sup>2</sup>)».

Выписна 7. «Но всё человёки, не имёя никакого понятія о «философіи, по естественному сужденію различали существа жи— «вое, дъйствующее, начало движенія, отъ существа мерт— «ваго, страдательнаго, неспособнаго из движенію. Первое они «называли духомя, второе толомя или веществомъ. Это разли- «чіе современно по древности своей міру, распространено повсю- «ду, гдё находится человёкъ. Всё были столько увёрены въ без- «жизненности вещества, что предполагали присутствіе духа по- «всюду, гдё усматривали движение виждеть свое ученіе о духахъ.

Выписна 8. Сущность вопроса приводится въ следующему: «Когда писатели Священнаго Писанія, Отцы Церкви и древніе фи-«лософы говорять о Вого, о ангелах», о духах»: то понимають

<sup>1), 2)</sup> H 3) Tom. III. Esprit.

ли ихъ существами мертвыми, страдательными, недвижущимися, или существами, которыя чувствують, имслять и дъйствують? 1)». Очевидно: Богъ, Творецъ духовъ, поставленъ здъсь въ одинъ разрядъ существъ съ сотворенными Имъ духами.

Выписка 9. «Писатели Священнаго Писанія и святые Отцы, «признававшіе сотвореніе, понимали, что Богь дійствоваль еди«ною волею Своєю: рече Богь: да будеть сотть и бысть сотть? 3). «Существо вещественное можеть ли быть творцемь? 3)». Западный писатель признаеть и сотворенныхь духовь рішительно невещественными: то, по сділанному имъ возраженію, должно признать духовь снособными къ творенію изъ ничего, такъ какъ эта способность приписывается рішительной невещественности. Здісь опять Богь поставлень въ одинь разрядь съ сотворенными духами, и видно усиліе, при помощи такого смітенія, обстанвая совершенную невещественность и духовность Бога, обстоять мийніе западной Церкви о совершенной невещественности сотворенныхъ духовь.

Выписка 10. «Мало нужды для насъ знать, думали ли древ-«ніе или нъть, что всякій духо всегда облечено тонкить толомо: «для насъ довольно того, что эти два существа никогда не были «сившиваемы <sup>4</sup>)». Отцы не признавали духовъ облеченными со толо, но самое существо ихъ признавали тонкимъ тъломъ.

Выгисна 11. «Однако мы сознаемся, что словомъ духъ въ Свя-«щенномъ Писанів не обозначается всегда существо невеществен-«ное. Какъ отличительное свойство духа есть дойствіс: то древ-«ніе называли духомъ всякую причину дъйствующую, каковы «вътеръ, вихрь <sup>5</sup>)». Точное опредъленіе значенія, которое давали Писаніе и Отцы слову духъ, будетъ видно далъе изъ выписки, сдъланной изъ твореній святаго Кирилла Іерусалимскаго.

Выписка 12. «Невърующіе говорять, что до Деварта в) фило-«софы и богословы приписывали духами пространство». Это показываеть, съ котораго времени западная Церковь приняла свое нынъшнее мивніе о духамъ. Писатель ея не оспариваеть этого.

<sup>1)</sup> Тот. III. Esprit. 2) Быт. I, 3. 3) и 4) Тот. III. Esprit. 5) Исал. СХLVIII. Тот. III, Esprit. 6) Рене-Декартъ жилъ въ 1-й половинъ 17 въка, до появленія кимін, этой новой науки, родившейся въ концъ 18 стольтія и извратившей прежнія понятія о веществъ.

Онъ присовокупляетъ: «когда-бъ это было и справедливо: то изъ «этого еще ничего не сабдуеть, потому что, не смотря на Декар-«та, и теперь еще имъются философы, которые, допуская суще-«ственное различіе между тълами и духами, утверждають, что по-«слыдніе не находятся въ совершенной невависимости отъ «пространства 2)». Имвются, надо заметить, философы, но не богословы; богословы западные единодушно признали незавионмость отъ пространства сотворенныхъ духовъ наравив съ Богомъ. Новъйшимъ философамъ, если они знакомы съ положительными науками, объясняющими вещество, нёть никакой возможности признать какъ независимость ограниченнаго существа отъ пространства, такъ и невещественность такого существа, наравив съ невещественностію неограниченнаго существа, Бога. Декартъ заимствоваль свое мивніе у древняго языческаго философа, Платона. Декарть не видеть никакой связи, никакого сродства - употребляемъ техническое выражение химин-между духомъ и веществомъ. Это справедливо въ отношения въ одному Богу: потому что для уничтоженія сродства между предметами нужно безконечное различие между ими. Такъ отличается отъ всего одинъ Богъ. Отвергая всякое отношение души и духовь къ пространству. Декарть, вийстй съ этимь даеть души мисто въ мозговой железй, чъмъ, очевидно, противоръчить самъ себъ. Такимъ образомъ онъ ограничиваеть душу пространствомъ и веществомъ, ставить въ зависимость отъ пространства и вещества. Изъ этого вытекаеть, какъ необходимое последствіе, понятіе о вещественности души, находящейся въ естественной и невольной связи съ теломъ. И мивніе Декарта, и мивніе Платона, основаны единственно на произвольномъ предположенін, а не на точномъ выводъ изъ науки, вавъ того требують, при настоящемъ развитии своемъ, всё науки, разсуждающія о веществъ. По этой причинъ система Декарта и Платона не можеть и не полжна иметь нивакого значенія въ наукъ: мъсто этой системъ-въ исторія науки, подобно прочимъ отжившимъ знаніямъ, которыя въ свое время признавались или всъми или многими за истину. Эта система, противоръчащая Священному Писанію, не должна нивть никакого мъста въ право-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tom. III, Esprit.

славномъ Богословіи: съ принятіемъ ен должно быть отвергнуто ученіе Писанія о рав и адв, въ которыхъ сотворенные духи будуть блаженствовать и мучиться въ опредпленномо отношеніи въ пространству и веществу. Самое существованіе сотворенныхъ духовъ должно быть отвергнуто! если душа не ограничивается твломъ и не имбетъ сродства съ нимъ: то она, ознаменовывая для насъ свое пребываніе въ твлв, есть уже не существо, а только явленіе, подобно звуку и прочимъ явленіямъ въ природъ. Церковные писатели втораго ввка, святый мученивъ Густинъ 1) и Тертулліанъ 2), со всею удовлетворительностію опровергли ученіе Платона. Самъ Бержье замвчаеть, что «ученіе Платона о Бого, «о ангелахо и о душахо, будучи принято, подрываеть, безъ со-митьнія, главнъйшія основанія христіанства 2)».

Выноска 13. Богословъ долженъ знать, на вакомъ основа-«ніи обвиняются писатели Священнаго Писанія и Отцы Цервви «въ незнаніи естества духовных существа, въ върованіи, что «Богъ, ангелы и души человъческія суть существа тълесныя <sup>4</sup>). Не върнъе ли этому богослову, сознавъ свое знаніе незнаніемъ, обратиться къ тщательному изученію Священнаго Писанія и Отцовъ Церкви, чтобъ почерпнуть изъ нихъ истинное знаніе? Замътимъ: Богъ опять поставляется въ одинъ разрядъ духовныхъ существъ съ сотворенными духами и съ человъческою душею.

Выноска 14. Перван истина, которой научаеть насъ священ«ная исторія, состоить въ томъ, что Богь есть Творецъ, что Онъ
«сотвориль все словомъ Своимъ или простымъ дъйствіемъ Своей
«воли: почему Онъ—чистый Духъ. Эта же исторія научаеть насъ,
«что Богь сотвориль человъка по Своему образу и по Своему по«добію. Итакъ человъкъ не есть только тъло: онъ разуменъ, дъй«ствуетъ, свободенъ въ своихъ воляхъ, какъ Богь <sup>5</sup>). Не достало только западному писателю высказать съ откровенностію
свое митніе, что человъкъ по душт такое же существо, какъ и
Богь. Это, однако, какъ непремънное последствіе вытекаетъ изъ
такого умствованія. Богь, не только по существу, но и по свой-

¹) Разговоръ съ Іудеемъ Трифономъ. ²) О душъ. ²) Dictionnaire de Théologie. Tom. VI, Platonisme, pag. 401—402. ²) Tom. III. Esprit.

<sup>5)</sup> Тот. І. Ате. Последнія две строчки переведены съ скрупулезною точностію, какъ вынаруживающія съ особенною ясностію мненіе западнаго писателя.

ствамъ, совершенно отличается отъ сотворенныхъ духовъ и души человъческой. Его свойства неограниченны, и существо—неограниченно. Свойства сотворенныхъ духовъ ограниченны: по необходимости ограниченно и существо ихъ. Если существо ихъ ограниченно: то и духовность ихъ ограниченна. Напротивъ того духовность Бога—безпредъльная: она—совершенная и ръшительная духовность. Никакъ не требуется отъ образа, чтобъ онъ былъ тождественнаго существа съ своимъ подлиникомъ. Это видимъ на изображенияхъ человъческихъ. И портретъ и статуя могутъ имъть ближайшее сходство съ своимъ подлиникомъ: никакъ не слъдуетъ, чтобъ самое вещество ихъ было тождественно съ существомъ подлинника.

Выписна 15. Григорій Богословъ (Назіанзинъ) говорить, что «Ангель—существо огненнаго свойства или дух (дыханіе) ра«зумный. По митнію Меводія, души суть тала разумпыя (мы«сленныя). Если втрить Кассію, священнику Римскому,—дух 
«человтва имтеть тоть же образ (figure), какъ и тело, дух 
«разлить во встя частяхь тела. Наконецъ святый Августинъ 
«признаеть, что душа въ нткоторомъ смысле есть тело 1). Блаженнаго Августина особенно уважають западные. Они дають ему 
первое мъсто между Отцами Церкви, называють божественнымъ. 
Мите Августина поставило западнаго писателя въ затруднительное положеніе.

Выписна 16. «Древніе часто смінивали понятіе о томо съ «понятіемъ о сущоство. Они называли тіломъ всякое сущоство «ограниченное, описываемое містомъ, всякое сущоство, подвер-«женное случайнымъ приключеніямъ и изміненіямъ. Въ втомъ «смыслі они сказали, что одинъ Богь—безплотенъ» 2). Эти древніе суть Отцы Церкви. Западный писатель, высказывая ихъ мийніе, не одобряєть его. Очевидно: ему хотілось бы, чтобъ Отцы не выразились такъ, чтобъ новійшее ученіе западныхъ о совершенной духовности Ангеловъ, демоновъ и душь человіческихъ, духовности, одинаковой и равной съ духовностію Бога, не встрітило непреодолимой преграды въ преданіи Церкви, то есть, въ писаніяхъ Отцовъ.

¹) и ²) Tom. III. Esprit.

Выписка 17. «Отепъ Пете, приведши во 2-й главъ изста «наъ Отповъ, которые важутся предполагающими ангелова тъ-«мисными, приводить въ 3 главъ очень большое число этихъ свя-«тыхъ учителей, утверждавшихъ совершенично духовность не-«бесных» духов» 1). Сколько можно положиться на это, мы увидимъ дальше. Наименовалъ же Бержье признающими ангеловъ чисто духовными святаго Асанасія Великаго, святаго Василія Великаго, святаго Іоанна Злагоустаго, Кирилла Александрійскаго. О Григорів Богословь онь не упомянуль, какь о уличенномь въ противномъ мивнія (выписка 4 и 15).

Выписна 18. «У отновъ, въ преніяхъ ихъ съ еретиками, вы-«рывались иногда выраженія неправильныя, заимствованныя у древ-«ней философіи. Это произошло отъ того, что языкъ человъческій «всегда очень недостаточный для выраженія предметовь богослов-«СКИХЪ, Не могь быть приведенъ въ короткое время къ такой точ-«ности, въ какой онъ находится нынё» 2). Чтобъ оправнать мийніе, недавно принятое западною Церковію, писатель ся усиливается привести въ мысли, что Отны Первви заимствовали свои выраженія о духахь у превнихь философовь.

Выписка 19. Мовгейнъ говорить, что древніе философы раз-«ЛИЧАЛИ ВЪ ЧЕЛОВЪКЪ деп души, именно душу чувственную, во-«торую они также называли духомъ, и которую они представля-«ли собъ тонкинь тьлонь, и душу безтьлесную, неразрушиную, «безсмертную. При смерти человака оба души отдалялись отъ та-«да человъческаго, и пребывали всегда соединенными, но не смъ-«шиваясь, такъ что одна диша могла быть рышительно отдъляе-«на отъ *другой*. Этотъ вритивъ (Мозгейнъ) полагаетъ, что Отцы «Перкви сохранили въ христіанствъ это инъніе философовъ Ученіе о томъ, что человівь иміветь душу и духь, находится и въ Священномъ Писаніи 4) и въ Святыхъ Отцахъ. По большей части оба эти слова употребляются для обозначенія всей невидимой части существа человъческого. Тогда оба слова имъють значеніе тождественное і). Различается душа отъ духа, когда это требуется для объясненія невидимаго, глубокаго, тамиственнаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) н <sup>2</sup>) Tom. III, Esprit. <sup>3</sup>) Tom. III, Esprit. <sup>4</sup>) Евр. IV, 12. <sup>5</sup>) Лук. XXIII, 46. Ioan. X, 15, 18.

аскетическаго подвига. Духобо называется славесная сила души человъческой, въ которой напечативнъ образъ Божій, и которою луша человъческая отличается оть души животныхь: животнымъ Писаніе также приписываеть души 1). Преподобный Макарій Великій, на вопросъ: «иное ди есть умъ (духъ), и иное ди пуша»? отвъчаеть: «Якоже члены тъла, многіе суще, единымъ чедовъбомъ именуются: «такъ и члены души суть многіе, умъ, воля, совъсть, помышленія осуждающія и оправдывающія; однако вся сія въ едину соединены словестность, и члены суть душевныя; едина же «есть луша-внутренный человъкъ \*). Въ православномъ Богословіи «читаемъ: «Что касается до духа, который, на основании нъко-«торыхъ мъсть Писанія в), почитають третіею составною частію «человъка, то, по словамъ святаго Іоанна Дамаскина, онъ не «есть что либо отличное отъ души и подобно ей самостоятель-«ное. а есть высшая сторона той же души; что глазь въ тъль, «то умъ въ дущѣ 1).

Выписка 20. «Предположимъ на минуту, что, можеть быть, иё«которые Ютцы Церкви точно думали такимъ образомъ. Изъ этого
«уже слёдуеть, что эти Отцы, такъ какъ и древніе философы,
«имъли очень ясное понятіе о совершенной духовности в), пото«му что они приписали ее разумной душть, которую они назы«вали »оос, mens (умъ, духъ), на сколько она отличалась отъ ду«ши чувственной (фухф, апіта, душа), которую представляли себё
«весьма тонкимъ тёломъ. Изъ этого также слёдуеть, что Отцы,
«хотя и полагали ангеловъ всегда облеченными вз тонкое тело,
«но не смёшивали ихъ по этой причинё съ тёлами; и призна«вали ихъ собственно существами духовными» в). Не признавали
Отцы, какъ выше сказано, ангеловъ облеченными въ тонкое тёло:
они признавали самую сущность ихъ тонкомъ.

<sup>1)</sup> Лев. XVII, 11, 14. 2) Бесёда VII, гл. 8. Переводъ Московской Академін, 1820 года. 3) 1 Солун. V, 23. Евр. 4, 12. 4) Догматическое Богословіе православной Касолической Восточной Церкви, § 120.

<sup>5)</sup> Совершенного духовностию названа здёсь Декартова инотеза о духахъ. Какъ Декартъ былъ великій математикъ: то инотезу его весьма прилично изобразить математическою формулою. Для этого означимъ буквою X предметъ, который намёреваемся опредёлить, накъ это обыкновенно дёлается; отсутствіе всякой вещественности, въ величинё не безконечной, необходимо изобразить знакомъ нуля 0: такимъ образомъ получится алгебранческое уравненіе X=0.
5) Тот. III, Esprit.

Соч. вп. Игнатія Брянчанинова, Т. III.

Выписка 21. «Правду сказать, Отцы, вынужденные подчиниться «общеупотребительному образу выраженія, были приведены въ то-«же затрудненіе, въ которое были приведены философы. Необхо-«димость заставила ихъ объяснять естество, свойства и дъйствія «души, при посредствъ выраженій, заимствованныхъ отъ предме-«товъ вещественныхъ: потому что ни одинъ языкъ вселенной не «можеть представить иныхъ выраженій. Такимъ образомъ нъко-«торые изъ Отцовъ употребляли слово толо въ подобномъ смыслъ «тому, какое имъетъ слово сущность, потому что послъднее сло-«во не употреблялось у Латинянъ въ томъ значеніи, въ какомъ «оно употребляется у насъ. Другіе называли образъ существова-«нія духовь формою (образомь, видомь ихь), действія ихь дви-«жензема. Иные обозначали присутствіе души во всёхъ частяхъ «тыл разлитием», и такъ далье. Это все-метафоры: осно-«вывать на нихъ выводы—смъшно (безразсудно)» 1). Очевидно: западный писатель думаеть, что духи не имвють не только вида, но и движенія. Такъ и следуеть думать последователю Декарта. Невозможно имъть движенія тому, вто не имъеть никакого отношенія въ пространству. Для движенія необходимо пространство. Имівющій движение непремънно находится въ извъстномъ отношения въ пространству, т. е. занимаетъ въ пространствъ извъстное мъсто. Занимающій въ пространствъ опредъленное мъсто непремънно долженъ имъть свой видь, свою форму. Перемъняющій мъста непремънно долженъ имъть движение. Признание движения есть признание зависимости отъ пространства, есть признаніе вещественности. Отверженіе движенія и зависимости отъ пространства для сотворенныхъ духовъ должно непремвнио соединяться съ отвержениемъ существованія сотворенныхъ духовъ, съ отверженіемъ всёхъ повёданій Священнаго Писанія о действіях втих духовь. Въ Писаніи повсюду говорится о движеніи духовъ, о перемънъ ими мъста, о видъ ихъ.

Выписка 22. «Предположимъ, что Отцы худо объясняли тё мё-«ста Священнаго Писанія, въ которыхъ говорится о тёлесныхъ дёй-«ствіяхъ демоновъ, что они ошибочно приписали этимъ духамъ «легкія тпъла, вкусы и наклонности человъческіе. Это заблужде-«ніе чисто отвлеченное, по вопросу очень темному, не касается ни-

<sup>1)</sup> Tom. I, Ame.

«какого догмата христіанской въры. Изъ этого не слъдуеть, чтобъ «демоны были, по естеству ихъ, существа вещественныя, или «извлеченныя изъ вещества, но что они имъють нужду облё«каться въ тонкое тело, когда Богъ дозволяеть имъ дъйствовать на тъла» 1). Что это?—Туалеть. Если духи имъють нужду каждый разъ облекаться въ тъла, когда они являются человъкамъ: то для такихъ тълъ, принимаемыхъ только на время, принимаемыхъ при каждомъ явленіи, нужно общирное складочное мъсто; или же каждому явленію духа должно предшествовать сотвореніе тъла для него. Дъло дълается проще: духи являются собственнымъ существомъ при отверзеніи очей у тъхъ человъковъ, которые видять духовъ.

Западный писатель называеть учение о духахъ вопросомъ очень темнымо, неотносящимся ни въ накому догмату христіанской въры. Съ этимъ нельзя согласиться. Всякая наука темна для неизучившихся ей; остается она значительно темною для изучившихся недостаточно и поверхностно. Результаты, которыхъ достигають ивкоторыя науки, представляются невёроятными для непосвященныхъ въ таинства науки. Измеренія, производимыя тригонометрическими инструментами, нашъ простой народъ называлъ колдовствомъ, и нъкто, въ первый разъ увидавшій астрелябію, сломаль ее, признавъ въ ней дъйствіе волхвованія. Познаніе духовъ, познаніе по возможности точное и подробное, необходимо для христіанъ. Цъль пришествія Христова на землю заключается въ томъ, чтобъ разрушить два діавола, чтобъ упразднить діавола 2). Изъ этого следуеть: не зная, что-діаволь, мы не можемь знать, что именно сдъдаль для насъ Христосъ; самый догмать о томъ, что Христосъ пришелъ на землю, чтобъ разрушить дпла діавола и упразднить его, должень остаться необъясненнымь для тёхь, которые не заботятся получить надлежащее понятіе о духахъ.--Богь положиль вражду между стменемо жены-Евы и стеменемо 3) эмъя-сатаны, то есть, между человъками, которые-ественно свия жены, и демонами, которые-свия и чада сатаны по заимствованному отъ него настроенію; діаволь, яко левь рыкая ходить искій поглотити 4) кого-либо изъ насъ; мы должны вести непрестанную войну ко началомо, и ко властемо, ко міродержи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tom. II, Demon. <sup>2</sup>) Ioaн. III, 8. Евр. П, 14. <sup>3</sup>) Быт. III, 15. <sup>4</sup>) 1 Петр. V, 8.

телемъ тмы опка сего, духовомъ злобы поднебеснымъ 1). Нахолясь въ такомъ опасномъ положеніи, нахолясь постоянно въ войнъ и полъ сверкающимъ огненнымъ 3) кинжаломъ нашего злъйшаго врага и убійцы, мы нуждаемся знать этого врага въ возможной для насъ подробности, чтобъ противопоставить ему все должное сопротивление, чтобъ охраниться отъ него во всёхъ отношеніяхъ. Безъ такого знанія можно очень легко остаться въ общенім съ нимъ, не примъчая того, тъмъ болъе, что онъ всегда прикрываеть себя личиною добра 3). Этому подверглись весьма многіе, нисколько не понявъ своего объдственнаго состоянія, —и въ то время, какъ Гуден провозглащали себя сынами Бога 4). Богъ, предстоявшій имъ лицемъ въ лицу объявилъ имъ, что они-чада діавола 5). Святые Отцы признають крайне нужнымь отчетливъйшее знаніе дужовъ и стараются преподать его 6). Недостатокъ въ основательномъ познаніи о духахъ ведеть или нъ прямому отрицанію существованія духовъ, или въ восвенному. Косвеннымъ отрицаниемъ существованія духовь со всею справединвостію можно назвать отвлеченное пониманіе ихъ западными, при чемъ все участіе духовъ въ дъятельности человъчества, излагаемое въ Писаніи и Отпахъ, полжно быть отвергнуто. Вивств съ этимъ по необходимости доджно быть отвергнуто значеніе вочеловіченія Христова, а этимъ извращается правильное понимание и исповъдание христіанства. Откуда такое явленіе несчастное? изъ жизни въ духів и системів міродержцевь, какъ Господь сказаль Іудеямь 7). Падшіе духи принимають величайшее стараніе о томъ, чтобъ дъйствовать спрытно и пребывать незамъченными \*). Тогда дъйствія ихъ получають наибольшее развитіе. По этому признаку да въдають тв. которые отрицають прямо или восвенно существованіе духовъ, что они вступили въ рашительное подчиненіе демонамъ и въ единеніе съ ними, отчуждившись отъ Бога.

Выписка 23. «Проровъ Илія, желая воскресить нъвоторое дитя, «сказаль Богу: Господи Боже мой, да возвратится убо душа «отрочища сего въ онь °). Историвъ присовокупляеть, что душа «этого дитяти возвратилась въ него, и онъ воскресъ» 10). Это сви-

¹) Ефес. VI, 12. ²) Ефес. VI, 16. ³) 2 Кор. XI, 14. °) Іоан. VIII, 41. °) Іоан. VIII, 44. °) Поученіе о духахъ преподобнаго Антонія Великаго, Patrologiae Graecae, Tom. XXVI. S. Athanasii, Tom. II, Vita S. Antonii, pag. 873, 874—907, 908. °) Іоан. VIII, 42—47. °) Преподобный Макарій Великій, Слово VII, гл. 31. °) З Царств. XVII, 21. ¹О) Тот. І, Ате.

дътельство очень затрудняеть западнаго писателя, выражая деижение души, которое, какъ мы видъли, онъ отвергалъ, называя подобныя выраженія относительно духовъ метафорами. Бержье, упомянувъ, что въ Писаніи много подобныхъ мъстъ, ничего не сказалъ ни о движеніи души, ни о зависимости ея отъ пространства, а только обратился съ упрекомъ въ матеріалистамъ, отвергающимъ воскресеніе.

Изъ выписокъ, сделанныхъ нами, приходимъ къ следующему общему заключенію: западные, принявшіе въ недавнее время много ученій чуждыхъ и противныхъ Православной Церкви, недавно приняли чуждое и противное ей ученіе о совершенной невещественности сотворенныхъ духовъ, приписали имъ духовность въ той степени, въ какой имъетъ ее Богъ. Они поставили Бога, Творца всёхъ и всего, въ одинъ разрядъ существъ съ сотворенными духами, признають ихъ независимость отъ пространства, отрицають въ нихъ подобную тъламъ способность въ передвижению, словомъ свазать, приписывають существу ихъ свойства, одинаковыя съ Богомъ, не преставая, впрочемъ, признавать ихъ созданными и ограниченными. Въ этомъ ученін завлючается явное противоръчіе: это ученіе уничтожаеть само себя. Западный писатель думаетъ основывать свое мивніе на Священномъ Писаніи, на Отцахъ Церкви и на наукъ. Въ этихъ трехъ отношеніяхъ мы обязаны представить удовлетворительное опроверженіе, которое должно быть вмёстё свидётельствомъ правоты и святости ученія, преподаваемаго Православною Церковію.

Богъ есть существо всесовершенное, неимвющее ничего общаго съ существами сотворенными. Онъ, одинъ Онъ есть собственно Существо. Азг есмъ Сый, сказалъ Онъ о Себъ 1). Азг есмъ животг 2), сказалъ Господь о Себъ: якоже бо Отеца животг имать вз Себъ, тако даде и Сынови животг имати вз Себъ 3). Существование разумныхъ тварей и жизнь ихъ отличаются отъ Жизни-Бога подобно тому, какъ отличается свъть, который издають отъ себя предметы, освъщенные солнцемъ, отъ свъта, изливающагося собственно изъ солнца, изъ источника свъта. Бытіе и жизнь тварей есть слабъйшее отраженіе бытія и жизни, составля-

<sup>1)</sup> Mcx. III, 14. 2) Ioah. XIV, 6. 2) Ioah. V, 26.

ющихъ собственно Божіе свойство. Святый Іоаннъ Ламаскинъ говорить: «Благій, всеблагій и преблагій Богь, будучи весь благость, «по безиврному богатству своей благости, не потерпвлъ, чтобъ «благо, т. е. естество Его, пребывало одно, и никто не быль при-«частникомъ его. Для сего Онъ сотвориль умныя и небесныя си-«ЛЫ, ПОТОМЪ ВИДИМЫЙ И ЧУВСТВЕННЫЙ МІРЪ, НАКОНЕЦЪ ЧЕЛОВЪКА «изъ умнаго и чувственнаго естества. И такъ все, сотворенное «Имъ, по самому бытію, участвуєть въ Его благости: потому что «Онг для вспхг есть быте, все въ Ненъ существуеть, не «только потому, что Онъ привель все изъ небытія въ бытіе, но и «потому, что сила Его сохраняет и поддерживает все, Имъ «созданное. Особенно же участвують въ Его благости живыя су-«щества, какъ по бытію, такъ и по причинъ жизни; и еще бо-«ЛВО существа разумныя, какь по сказаннымь выше причинамь, «такъ и потому, что имъють разумъ. Ибо послюднія (т. е. су-«шества разумныя) нюсколько ближе въ Нему, хотя Онъ несра-«вненно выше всего» 1). Подобно этому разсуждають и всё святые Отцы православной Церкви. Святый Асанасій Великій: «Без-«разсудным» было-бы разнородное по естеству признавать равночестнымъ. Что общаго, или какое сравнение между Творцемъ «и сотворенными Имг предметами?» 2). Святый Василій Ве-«ликій: «Вз твари нътз ничего сходственнаго сз творцемз: «напротива того она во всема не сходствуета са Творцема» 3). Святитель Димитрій Ростовскій приводить слова святаго Силвестра Папы Римскаго: нъсть той же образь и подобіе Вогу и Ангеломг, «яко ниже естество и сила едино есть, но ино есть «естество Вожіе, ино же ангельское» 1). Блаженный воофидакть Болгарскій: «Все зданное естество, по елику по Вогу. «скотско есть: по сому и обча зватися могуть горнія силы (Ан-«гелы)» 5). Преподобный Макарій Великій, опредъляя отношеніе души человъческой въ Богу, въ существу Божію, говорить: «Онъ-

¹) Точное изложеніе православной вѣры святаго Іоанна Данаскина, кн. IV, гл. XIII. ²) Epistolae ad Serapionem Tom. II, pag. 551, 552. ³) Patrologiae Graecae Tom. XXIX. Contra Evnomium, lib. V, De Spiritu Sancto, guod non sit creatura pag. 709, 710 и 711, 712. по слич. Quod Spiritus creator est. pag 713, 714. ¹) Четьи-Минеи, 2 января. Житіе святаго Силвестра Папы Римскаго. Словопреніе его съ избранными учителями Еврейскими объ истинной Вѣрѣ. ³) Благовѣстникъ, москов. изд. 1850 г., толкованіе на Евангеліе отъ Лук. гл. 15, ст. 4.

«Богъ, а она—не Богъ; Онъ—Господь, а она—раба; Онъ—Тво-«рецъ, а она—тварь; Онъ—Создатель, а она—созданіе; ничего «нюте общаго ва Его и ел естествю, но только по безконечной, «нензреченной и недомыслимой любви Своей, и по благоутробію «Своему, благоволиль Онъ вселиться въ семъ созданіи, въ этой «разумной твари» 1).

«Сущность Бога» — говорить святый Іоаннъ Златоусть — «не-«изреченно (безиврно) превышаеть человыковь, Ангеловь, Ар-«хангеловъ н всякій, безъ исключенія скажу, разума созданій, и «не можеть быть постигнута ими 1).—Не яко Отца видъль «есть кто, токмо сый от Вога, Сей видь Отца 3). Видъ-«ніемъ называеть здёсь (Господь) познаніе: и не сказаль просто, «никто не видълъ Отца, и потомъ умолчалъ, чтобъ не подумалъ «вто, что Онъ сказаль это только о человъвахъ, но желая пока-«зать, что ниже Ангелы, ниже Архангелы, ниже высшія Силы «могутъ видъть Его, сдълалъ это яснымъ чрезъ дополненіе: ибо «сказавъ не яко Отца видъяз есть кто, присовокупилъ: ток-«мо сый от Бога, Сей видь Отца 1). — Дарь царствую-«щих» и Господь господствующих», Единг импяй безсмер-«тіе, и во свътъ живый неприступнъмз 5). Остановись здёсь «немного, и спроси еретика, что значить во свыть живый непри-«ступним». Желаю, чтобъ ты даль должный вёсъ точности Павла «(апостола): онъ не сказаль свыть—неприступень, но во свыть « живый неприступнъма, чтобъ ты научился, что если самый домъ «неприступенъ, тъмъ болъе Богъ, обитающій въ этомъ домъ. Впро-«чемъ сказалъ онъ это не для того, чтобъ ты подумалъ, что у «Бога есть домъ и мъсто, но чтобъ ты болье и болье изучилъ «непостижимость Бога. Онъ не свазаль обитает во свъть не-«постижимом», но въ неприступнем», что далеко выше непо-«стижниаго. Непостижнимым называется то, что не можеть быть по-«стигнутымъ при посредствъ изысканія и изученія: неприступнымъ «же то, что, по свойству своему, ниже можеть быть подвергнуто изу-«ченію, къ чему ничто не можеть приступить. Что сважешь на это? «Конечно, скажешь, непостижимъ для человъковъ, но не для Анге-

¹) Бесѣда 49, гл. IV. По переводу Московской Духовной Академін 1855 г. ²) Chrisostomi op. omn. I Tom. pag. 757 Parisiis, 1842. в) Іоан. VI, 46.

<sup>4)</sup> Chrisostomi op. omn Tom. I pag. 736. ") I Thm. VI, 15. 16.

«ловъ и не для выошихъ Силъ. Чтобъ ты научился, что Онъ не-«приступенъ не только для человъковъ, но и для высшихъ Силъ, «услышь, что говорить Исаія (назвавъ Исаію, объявляю опредѣ-«леніе Святаго Духа: потому что Пророкъ говорить изъ действія «въ ненъ Святаго Духа): И бысть вз льто, вз неже умре Озія «царь, видъхг Господа, съдяща на престоль высоць и пре-«воэнесению, и исполнь домъ славы Его. И Серафимы стояху «окресть Его, шесть криль единому, и шесть криль другому: «и двъма убо покрываху мица своя, двъма же покрываху «нови своя 1). Сважи, прошу, почему закрывають лица и закры-«ваютъ ноги крыльями? почему, говорю, какъ не потому, что не «могуть выносить сіянія и лучей, исходящихь оть престола? хотя «они видъли не самый свъть, безъ умъренія его, ниже самое чи-«стое Существо, но все, что они видъли, было приспособлено. «Въ чемъ состоитъ это приспособление? Въ томъ, что Богь является «не такимъ, каковъ Онъ есть, но умфряетъ Себя, соотвётственно «способности того, кто долженъ увидъть Его, и приспособляетъ «Себя въ немощи видящаго. А что совершалось совершавшееся по «приспособленію, это явствуеть изъ самыхъ словъ Писанія. Про-«ровъ говорить: видъхъ Господа, сидящаго на престоль вы-«соци и превознесении. Богь не сидить на престоль, потому что «такое положение относится къ твлу; Богь не можетъ помъщаться «на престоль, потому что Божество не опредъляется ивстомъ. Но «н столько умалившагося не могли выносить, стоя близь Его: Се-«рафимы стояху окресть Его. Потому именно не могли видъть, «что стояди близко. Близко, говорю, не ивстоив: этиив Святый «Духъ хотвиъ объявить, что Симы ближе насъ къ этому Существу, «но самаго Существа не могли видъть. И такъ котя слышишь, «что Пророкъ говорить: Видъхъ Господа, не подумай, чтобъ онъ «видъль существо Божіе. Онъ видъль въ себъ приспособленный «образо, и видълъ не такъ ясно, какъ видять высшія Силы: онъ «не могь видёть столько, сколько можеть видёть Херувинъ» 2).-Святый Асанасій Великій на вопросъ Антіоха, какимъ образомъ Пророви часто представляются видъвшими Бога? отвъчаль: «Послъ «всъхъ Пророковъ, посяв пришествія Христова, апостояъ, еванге-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hcaiπ VI, 1. 2. <sup>2</sup>) Chrisostomi opera omnia, pag. 721 π 722.

«листь и Богословъ Iоаннъ сказаль: *Бога никто же видъ ни-*«гдпже 1). Чтобъ доставить этимъ словамъ все въроятіе, какъ «весьма важнымъ и существеннымъ, онъ прибавилъ: Единород-«ный Сынг, Сый вт лонт Отчи, Той исповтда 3). Также н «святый апостоль Павель говорить: Его же никто же видь от «человика, ниже видити можета 3). И такъ никто изъ человъ-«ковъ не могъ видеть существа Божія такимъ, каково оно есть: «но Богъ, приспособляя Себя въ немощи человъковъ, принималь «соотвётствующій этой немощи образь, и являлся Пророкамь. «Извъстно, что Онъ, безплотный, часто являлся имъ въ образъ «человъка, облеченняго плотію. Изъ этого явствуеть, что они ви-«дъли не существо Бога, но славу Его» 1). Такое приспособление Бога, при явленіи Его душамъ Святыхъ, съ особенною ясностію описываеть преподобный Макарій Ведикій: «Сущій (т. е. Богь), «н бакъ хочеть и чёмъ хочеть, по несказанной благости и по не-«домыслимой доброть, предагаеть, умаляеть, уподобляеть Себя «СВЯТЫМЪ И ЛОСТОЙНЫМЪ ВЪДНЫМЪ ДУШАМЪ плототворя Себя, по «мъръ ихъ удобопріемлемости, чтобъ Невидимый для нихъ быль ви-«димъ, и Неосязаемый, соразмърно свойству душевной тонко-«сти, быль осязаемь, и чтобь души ощутили благость и сладость «Его, и на самомъ опытъ усладились свътомъ неизреченнаго на-«слажденія. Когда хочеть, бываеть Онъ огнемъ, пожигая всякую «негодную, прившедшую въ насъ страсть. Ибо сказано: Вого «нашь огнь поядаяй есть 5). Когда хочеть, —бываеть неизре-«ченнымъ и неизъяснимымъ упокоеніемъ, чтобъ душа упокоева-«лась покоемъ Божества. Когда хочеть, --- бываетъ радостію и ми-«ромъ, согръваетъ и оберегаетъ душу 6). Такимъ образомъ, какъ «Самъ благоволилъ, являлся Онъ каждому изъ святыхъ Отцовъ: «иначе — Аврааму, иначе — Исааку, иначе — Гакову, иначе — Ною, «Данінду, Давиду, Соломону, Исаін и важдому изъ святыхъ Про-«роковъ, иначе-Иліи, иначе-Монсею. Какъ Самъ благоволилъ, «являлся Онъ каждому изъ Святыхъ, чтобъ успокоить, спасти и «привести въ познаніе Божіе. Ибо все, что ни захочеть, удобно «для Него, и, умаляя Себя, какъ Ему угодно, плототворить и об-

<sup>&#</sup>x27;) н <sup>2</sup>) Іоан. І, 18. <sup>8</sup>) Тимов. VI, 16. <sup>4</sup>) Patrologiae Graecae. Tom. XXVIII, S. Athan. Alex. Archiep.--quest. XXVIII, pag. 614. <sup>8</sup>) Евр. 12, 29. <sup>6</sup>) Бесъда 4, гл. 11.

«разиет» Себя, дължась видимымъ для любящихъ Его, по великой «и невыразимой любви, въ неприступной славъ свъта являясь до-«стойнымъ, соразмърно съ силами каждаго» 1). Такое приспособленіе Божіе, для общенія съ разумными тварями, необходимо не только для душъ человъческихъ, но и для Ангеловъ, по согласному ученію святаго Іоанна Златоустаго и преподобнаго Макарія Великаго: потому что Богь, отличаясь оть всёхъ тварей безконечнымъ отанчіемъ, и превосходя ихъ безконечнымъ превосходствомъ, не можеть быть по собственному существу, ни видимъ, ни постижимъ, ниже приступенъ для нихъ какимъ бы то ни было способомъ. Объясняя это, преподобный Макарій говоритъ: «Безпре-«дъльный, неприступный и несозданный Богь, по безпредъльной «и недомыслимой благости Своей, оплототвориль Себя, и такъ ска-«зать, какъ бы умалился въ неприступной славъ, чтобъ можно «Ему было войти въ единение съ видимыми Своими тварями, ра-«зумъю же души Святыхъ и Ангеловъ, и возмогли они быть при-«частными жизни Божества. А всякая тварь, и Ангелъ и душа «н демонъ, по собственной природъ своей, есть толо потому «что, хотя и утончены они, однакожь въ существъ своемъ, по «отличительным» своимь чертамь и по образу, соотвётственно «утонченности своего естества, суть тыла тонкія, тогда вакь «это наше твло въ существъ своемъ дебело» 2). Это изложение очень естественно. Если сотворенные духи ограниченны: то и существо ихъ и свойства-ограниченны. Если существо ихъ и свойства — ограниченны: то и духовность ихъ — ограниченна. Если духовность ихъ — ограниченна: то они по необходимости должны нивть извъстную степень вещественности, свойственную ихъ природъ. Напротивъ того, если припишемъ имъ совершенную невещественность, то есть неограниченную духовность: то вибств съ симъ по необходимости должны приписать имъ неограниченность существа, потому что только одно неограниченное существо можетъ имъть и должно имъть неограниченныя свойства. Сотвореніе тварей въ разнообразныхъ формахъ, въ различныхъ степеняхъ, снабжение имъ многоразличными свойствами, преподобный Макарій, со всею справедливостію, приписываеть всемогуще-

¹) Бесѣда 4, гл. 13. °) Бесѣ

ству Творца и Его воль, для которой ньть ничего ни затруднительнаго, ни невозможнаго. «Восхотьль Богь», — говорить Преподобный— «и безъ труда сотвориль изъ ничего существа грубыя «и жесткія, напримъръ горы, дерева (видишь, какова твердость «ихъ естества!), потомъ средственныя — воды, и изъ водъ пове«льль родиться птицамъ, и еще тончайшія: огонь и вътры, и «даже тъ, которыя по тонкости невидимы телесному глазу» 1). Современная наука нисколько не противоръчить этому ученію; напротивъ того она сошлась въ чудное согласіе съ нимъ. Познанія отжившія, признанныя вполнъ ошибочными, противоръчили ему.

Изъ приведенныхъ нами извлеченій изъ святыхъ Отцовъ, принадлежащихъ не только Восточной Церкви, но и всей Вселенской, видно, какое величаншее различіе, какое безконечное различіе, Отцы Церкви, основываясь на Священномъ Писаніи, признавали, исповъдывали, проновъдывали между существомъ Бога и существомъ Ангела, демона и души, хотя и Священное Писаніе и святые Отцы вообще называють и Бога Духомъ, и Ангеловъ и демоновъ и души человъческія духами. Этимъ выражается только то, что какъ Богъ, такъ и Ангелы и демоны и души невидимы для тълесныхъ очей нашихъ. Называются они безплотными, невещественными по той причинъ, что не имъютъ нашей плоти, нашей грубой вещественности, не подлежать нашимъ чувствамъ, чёмъ отличаются отъ разряда вещественныхъ предметовъ, подлежащихъ нашимъ чувствамъ. Называются разумными, мысленными, по главному отличительному ихъ свойству, уму или духу-способности не только иыслить, но и ощущать духовно. По последней причине человекь также называется существомъ разумнымъ; онъ называется словеснымъ, по свойству Словесства, по силъ словесной или духу, который имъетъ его душа и котораго не имъють земныя животныя, называемыя безсловесными, но имъющія также жизнь, инстинкть и свои ощущенія. что называется душею ихъ даже въ Священномъ Писаніи. Такъ понималось и было принято выражаться въ обществъ человъческомъ всегда; такъ понимается и принято выражаться и нынъ. Въ общеупотребительномъ образъ выраженія, котораго держатся и ученые вив своихъ кабинетовъ, подверженное нашимъ чувствамъ на-

<sup>1)</sup> Бесѣда 4, гл. 9 и 10.

зывается вещественнымъ, а неподверженное—духовнымъ, невещественнымъ. Общій образъ выраженія употребляется наиболье Священнымъ Писаніемъ и святыми Отцами, такъ какъ цвлію и Писанія и Отцовъ было то, чтобъ слово, возвіщаемое ими, было удобопонятно для всёхъ человівновъ, а отнюдь не для того, чтобъ составляло исключительную собственность ученыхъ, недоступную для массы. Но и въ Писаніи и въ Отцахъ точность смысла и значенія всегда сохранялась, и всегда можетъ быть опреділена.

Образъ пониманія древними христіанами естества духова и слова духо съ удовлетворительнъйшею точностію объясняеть святый Кирилль Герусалимскій. Этоть образь пониманія основань всецъло на Словъ Божіемъ. "Подъ общимъ названіемъ духа" говорить архіепископъ святаго града — "сказано въ Священномъ «Писаніи о многомъ и различномъ. Настоить опасность, чтобъ вто «либо не смъщаль значение съ значениемъ, не зная, въ какому «духу отнести написанное: почему нынё оказалось существенно-«нужным» отмътить върными признавами тоть Духъ, Который «Писаніе называеть Святымъ. Ааронъ именуется христомъ 1), Да-«видъ 2) и Саулъ 3) также именуются христами: но истинный «Христосъ-одинъ. Такъ и наименование духа отнесено къ раз-«нымъ предметамъ: почему необходимо видъть, кто именно на-«зывается Святымъ Духомъ. Многое носять имя dyxa. И Ангель «называется духом»; и душа навывается духом»; и этотъ дую-«щій вётерь называется духом»; и великая сила называется «духома; и нечистое дъяніе называется духома; и демонъ-про-«тивнивъ называется духом». Остерегись же, и, услышавъ это «слово, не прими, по сходству наименованія, одного вмісто дру-«raro. О душъ нашей говорить Писаніе: Изыдеть духь его, и «возвратится вз землю свою 4). Опять говорнть оно о душь: «созидаяй духо человька во немо 5). Объ ангелахъ же говорить «въ Псалнахъ: Творяй Ангелы Своя духи, и слуги Своя пла-«мень онненный в). О вътръ говорить: Духомг бурнымг сокру-«шити корабли Өарсійскія 1). И: Якоже въ дубравт древо

<sup>1)</sup> Лев. IV, 5. 2) Псал. CXXXI, 10. 3) 1 Цар. XXIV, 7. 4) Псал. CXLV, 4. 5) Захар. XII, 1. 6) Псал. СИІ, 4. 7) Пс. XLVII, 8.

«вътрома (духомъ, ото туворатос) восколеблется  $^1$ ). И: Огнъ, «града, снъгъ, голоть, духа бурена  $^2$ ). О святомъ ученін Самъ «Господь сказалъ: Глаголы, яже Аза глаголаха вама, духа «суть и живота суть  $^3$ ), т. в. глаголы этн—духовны».

«Наниенованіемъ духо обозначается также грбхъ, какъ мы «сказали выше, но въ другомъ и противномъ знаменованіи, на-«примъръ, когда говорится: духомо блуженія прельстишася 4). «Навывается также духомо нечистый духъ, демонъ, но съ этимъ «дополненіемъ—нечистый. Въ важдому слову духо присоединено «слово, которымъ изображается качество духа. Если Писаніе го-«ворить о человъческой душъ дужь, то съ присовокупленіемъ че-«ловика; если говорить о вътръ, то выражается: духо бури; если «знаменуеть грвхъ, --- говорить духо блужения; если означаеть де-«мона, — называеть его духомо нечистымо, чтобъ мы знали, о «вакомъ именно предметв идетъ рвчь, и чтобъ ты не подумалъ, «что это говорится о Святомъ Духв. Да не будеть! Это наиме-«нованіе духо есть среднее и общее, и все, что бы то ни было, «неимьющее густого и плотнаго тъла, по всеобщему упо-«требленію, называется духом». И потому демоны, вакъ неимъю-«щіе таких толь, называются духами» 5).

«Никая тварь не равночестна Святому Духу. Всё чины Анге-«ловъ, все небесное воинство, совокупленные во едино, не могутъ «быть уподоблены и сравнены съ Святымъ Духомъ <sup>6</sup>)».

Сдълавъ такое опредъление значению, въ которомъ сотворенные духи называются духами Писаниемъ и общимъ употреблениемъ между христивнами, сказавъ, что нътъ ничего общаго, нътъ ника-кого сравнения между сотворенными духами и Духомъ-Богомъ, Кириллъ называетъ духовъ безплотными и безпплесными, въ общепринятомъ смыслъ. Въ словъ на Срътение Господне онъ говоритъ: «Онъ—Богъ Слово, приведшій въ бытіе все изъ ничего единымъ «словомъ. Онъ—Денница, сотворившій прежде денницы безплотныя «силы небесныхъ, безпплесных», невидимыхъ воинствъ и чи-

<sup>1)</sup> Mcair VII, 2. 2) Mcai. CXLVIII, 8. 3) Ioar. VI, 63. 4) Oc. IV, 12.

<sup>5)</sup> На основаніи этихъ словъ святаго Кирилла западные приписывають ему, и справедливо, митніе о вещественности духовъ, имъ свойственной Part, graecae, Tom. XXXIII, pag. 1637 п 1661.
6) Patrol. graecae, Tom. XXXIII, Catechesis XVI, cap. XIII, XV, XXIII.

«новъ 1)». О естествъ діавола святый Бириллъ говоритъ, что онъ «созданъ добрымъ, по своему произволенію содълался діаволомъ, «получивъ себъ имя отъ образа дъятельности. Бывъ сначала Ар-«хангеломъ, онъ получилъ наименованіе діавола отъ оклеветанія; «бывъ благимъ служителемъ Бога, онъ содълался и назвался са-«таною: потому что сатана значитъ противника 2)».

Полобнымъ образомъ и преподобный Макарій Великій, упомянувъ только въ IV-й беседе, что Ангель, демонъ и человеческая душа, не смотря на тонкость существа своего сравнительно съ грубыми твлами, имвють свойственную себв вещественность, въ прочихъ беседахъ, подобно прочимъ Отцамъ, называетъ духовъ существами безплотными. Бестду XVI онъ начинаеть такъ: «Вст ра-«зумныя существа, Ангелы, говорю, и души и демоны отъ Созда-«теля сотворены простыми и неимъющими никакого примъшенія в)». Точно такъ выражаются всв Отцы, сказавшіе о духахъ прямо, что они имъють дегвія, газообразныя тыла, какъ-то Василій Великій, Асанасій Великій и другіс; они называють духовь, по общему употребленію и пониманію Писанія и человъчества, существами простыми, безплотными, невидимыми. Та же изъ святыхъ Отцовъ, которые не сказали прямо, что духи нивиоть свойственную инъ вещественность, какъ напримъръ святый Іоаннъ Златоусть, -- описали духовъ такинъ образонъ, что изъ этого описанія со всею очевидностію явствуеть газообразная вещественность духовь. Этуто вещественность и называють всё древніе простою, безплотною, духомъ.

Ипотеза о совершенной невещественности сотворенных духовь, не подчиняющейся ни времени, ни пространству, ипотеза, приписывающая сотворенным духам одинаковую сущность съ Богомъ, явилась въ семпадцатом столити. Она заимствована Декартомъ, какъ мы уже сказали, въ значительной степени у древних языческих философовъ. Какъ Отцы могли быть последователями той ипотезы, которая принята занадными еретиками после ихъ? Да еслибъ она появилась и въ ихъ время, какъ бы они могли согласиться съ нею, когда она богохульно приписываетъ тождественную

<sup>1)</sup> Гл. X По переводу Преосвященнаго Амвросія Архіенископа Московскаго и Калужскаго, напечатанному въ Москвъ въ 1784 году.

3) По переводу Московской Академін 1820 года.

сущность сотвореннымъ духамъ съ Духомъ-Богомъ, когда всъ Отпы проповъдали безконечное, неизмъримое различіе между сущностію Бога и сущностію духовъ, когда они отвергли подобное ученіе Платониковъ. Погръшность западныхъ и заключается въ томъ, что они усиливаются навязать Отцамъ пониманіе Декарта о невещественности и безплотности духовъ, а скрывають то понимание о этой невещественности и безплотности, которое имъли Отцы, которое всецтво находится въ Писаніи и возвъщается Писаніемъ. Злохитро навязывая Отцамъ ипотезу Декарта, западные стараются ввести Отцовъ въ столкновение между собою и противоръчие другъ другу. Ни столкновенія, ни противоръчія между Отцами нътъ и не бывало. Вст они проповтдуютъ безплотность духовъ въ смыслт Священнаго Писанія, которое называеть духовь безплотными сравнительно съ человъками. Нъкоторые изъ Отцовъ, какъ мы уже сказали, называя духовъ безплотными, упомянули, что они имъютъ свойственныя имъ тонкія тъла; нъкоторые же, называя ихъ безплотными, не упомянули, что они имъютъ тъла, но описали ихъ такъ, что изъ описанія со всею очевидностію явствуеть вещественность духовъ, имъ свойственная, Этихъ-то вторыхъ Отцовъ западные стараются ввести въ столкновение съ первыми, оклеветывая вторыхъ, якобы они держались неизвъстной имъ ипотезы Декарта, или же отвергнутой Отцами ипотезы Платона. Не могли бы Отцы принять ипотезы Декартовой, еслибъ и знали её. Они предали бы ее анаеемъ, какъ учение богохульное, поставляющее Бога въ одинъ разрядъ съ тварями, какъ ведущее къ отвержению важнъйшихъ событій, о которыхъ повъствуетъ Писаніе. Какъ могъ бы Архангель Гаврінль, явясь Захарін, встать адесную алтаря кадильназо 1), еслибъ онъ не имълъ никакого отношенія къ пространству? Какъ могъ бы Архангель сперва войти къ Божіей Матери, потомъ возвъстить Ей благовъстіе, наконець уйти отъ Нея, еслибъ онъ не имълъ движенія, ни отношенія ко времени и пространству? и какъ могли бы Ангелы сперва леиться пастырямъ Виелеемскимъ, потомъ воспъть славословіе вочеловачившемуся Богу, наконецъ отойти на небо, какъ повъствуетъ Евангеліе в), еслибъ они не имъли никакого отношенія къпространству, времени, къ вещественности? Ипотеза Декарта ведетъ къ отверженію Писанія, къ не-

върію. Раціонализмъ Декарта и совершилъ это: онъ обильно распространилъ безбожіе, обманувъ множество легкомысленныхъ наружнымъ блескомъ своимъ. Теперь онъ палъ, какъ чуждый смысла, въ него можетъ въровать одно невъжество, одно отсталое знаніе, незнакомое съ наукою въ ен современномъ развитіи, можетъ въровать, лишь при отверженіи и повъданій Писанія и преданія Православной Церкви.

Ученіе Декарта о совершенной невещественности духовъ, о ихъ независимости отъ времени и пространства, будучи повърено наукою, является равновъснымъ отрицанію существованія духовъ. Выставляя ихъ равными Богу по существу, оно дълаетъ невозможнымъ ихъ существованіе. Безконечное существо можетъ быть только одно. Если допустить даже два такихъ существа, а не множество: то и эти два существа должны быть уже изображены числомъ, какъ имъющія ограниченіе одно другимъ, и потерять свойство безконечною. Неограниченное же по свойствамъ непремънно должно быть неограниченнымъ и по существу. Таковъ непремънно выводъ положительной науки—математики, противъ котораго нътъ возраженія. Двъ величины не зависятъ отъ пространства: безконечное ( ∞ ) и точка (.) Для независимости отъ пространства надо быть тъмъ или другимъ. Что такое безконечное и точка? Это—идеи.

Безконечное есть идея, явившанся въ умъ человъческомъ отъ постепеннаго увеличенія чисель, идея о величинъ, превышающей числа. По этой причинъ безконечное есть величина неопредъленная, непостижимая для человъка, какъ сама по себъ, такъ и по свойствамъ. Но самый законъ чиселъ доставилъ многія върныя, достопримъчательныя понятія объ этой величинъ. Мы не остались при одной безплодной идеъ! Мы поняли что безконечное, чтобъ пребыть безконечнымъ, не должно подвергаться никакому измъненію ни при приложеніи къ нему какихъ бы то ни было чиселъ, ни при вычитаніи изъ него какихъ бы то ни было чиселъ. Разность между безконечнымъ и всъми числами— безконечна. По этой причинъ всъ числа предъбезконечнымъравны между собою. Будучисличаемывнъ отношеніякъ безконечному, они имъютъ опредъленное различіе меж ду собою. Опять—чтозначитъ велечина? Это—идея, явившанся въ умъ нашемъ отъ сравненія предметовъ съ нами. Понятіе вполнъ относи-

тельное, а не существенное! По закону математики, -- которая, не обрътая въ словъ человъческомъ достаточныхъ средствъ къ изображенію своихъ предметовъ и своихъ понятій выраженіями, соотвътствующими требованію процесса науки, изображаеть ихъ знаками, -- Богъ, со всею точностію изображается безконечнымъ. На основаніи законовъ математики Богъ долженъ быть признанъ существомъ превысщимъ всяваго опрепъленія, неимъющимъ ничего общаго съ существами. которыя могуть и должны быть изображены числами, каковы духи. Даже, по этому великолъпному закону, если Богь-существо, то всь безъ исключенія твари, одаренныя жизнію, уже не существа, а нъчто иное. Если же они существа: то Богь есть нъчто Иное, безконечно превысшее того, что туть называется существомъ 1). Таково различіе между Богомъ и разумною тварію! Таковы понятія, доставляемыя наукою въ настоящемъ ся развитіи. Математика, дъйствуя знаками, изображая знаками и предметы и свойства ихъ, достигаеть самымъ върнымъ путемъ познаній, недостижимыхъ инымъ путемъ, часто невыразимыхъ словомъ. Чтобъ объяснить это примъромъ, понятнымъ для каждаго, укажемъ на принятый въ учебныхъ заведеніяхъ обычай изображать цифрами способности учащихся, ихъ прилежание и успъхъ въ наукахъ. Почему такъ? потому что цифрами выражаются эти отвлеченныя понятія съ такою точностію и опредъленностію, для какихъ слова ръшительно недостаточны.

Въ противоположность идей о безконечномъ, идея о точки или нулю составилась отъ постепеннаго уменьшенія чисель. Точка есть величина, неимфющая никакого пространства, ни въ длину, ни въ ширину, ни въ высоту или глубину. Очевидно, что нить въ природи ни точки, ни пути или следа точки—линіи. Въ природи существують одни тыла, то есть, предметы, имфющіе три измиренія. Все, что ни есть въ пространстви, что ни ограничивается пространствомъ или мистомъ, есть тыло. Геометрическія точка и линія суть тыла, приблизительно изображающія точку и линію. Онй удовлетворяють механизму науки, но не выражають ея точнаго пониманія. Это доказано со всею положительностію и риши-

Соч. еп. Игнатія Брянчанинова. Т. III.

<sup>1)</sup> Эта высокая пдея проявлялась и у древнихъ святыхъ мыслителей. "Богъ "не есть имя, но мысль, всажденная въ природу человъческую, о чемъ то не"изъяснимомъ", сказалъ святый мученикъ Густинъ Философъ. Аполомя 2 гл. 6.

тельностію. Отымите пространство у какого либо предмета, — и вы, не имъя возможности возвести ограниченное къ безконечному, по необходимости должны низвести его къ точкъ или нулю, то есть отвергнуть существованіе предмета. Такимъ образомъ со всею ясностію доказывается совершенная нельпость вполнъ отвлеченнаго понятія о духахъ, которое составили себъ многіе—разумъется— не изучившіе предмета съ основательностію, доступною для одного христіанина-аскета. Отвлеченное понятіе о духахъ есть отверженіе существованія духовъ.

Декарть ученостію своею возбудиль удивленіе во многихъ современникахъ своихъ. Точно: онъ сяблаль извёстный прогрессъ въ наукъ; но этотъ прогрессъ ничтоженъ въ сравнении съ прогрессомъ, воторый совершился послъ недавняго появленія новой науки-химін. Она произвела неимовърное превращеніе въ понятіяхъ человъчества о въществъ, и многія познанія, предъ которыми человъчество благоговъло въ теченін тысячельтій, сложены въ архивъ для исторіи науки, какъ оказавшіяся вполнъ ложными. Современники Декарта повторяли съ восторгомъ его изречение: дайте мню движение, и я сдълаюсь творцома! Онъ могь произнести такую хвастню только при современномъ ему понятіи о веществъ, о четырехъ стихіяхъ, о простомъ и сложномъ, и тавъ далъе. Твореніе чего либо изъ ничего свойственно одному безконечному: оно производить число, преобразивь въ него ноль, безконечнымъ дъйствіемъ на ноль 1). Но положимъ, что дано движение Декарту. Какъ онъ примется творить, когда начала вещества человъку неизвъстны и не могуть быть извёстными? Что туть дёлать съ однимъ движеніемъ? Творить должно извъстное и изъ извъстнаго; твореніе неизвъстнаго и изъ неизвъстнаго невозможно. Возьмемъ въ примъръ воду. Во времена Декарта она признавалась веществомъ простымъ. несложнымъ. Въ новъйшія времена она разложена посредствомъ галванизма на два газа, вислородъ и водородъ; при разнообразномъ соединеніи съ теплородомъ она бываеть въ видъ плотнаго тъла,

<sup>1)</sup> Прежде полагали, что ноль, помноженный на безконечное, производить единицу. Несправедливо! онъ даеть число, то есть, всё вообще числа, которыя въ отношении къ безконечному — всё равны и различаются отъ безконечнаго безконечнымъ различіемъ, не произведя въ немъ никакого измененія своимъ явленіемъ въ бытіе. Воть высшая идея, какая только можеть быть доставлена наукою, о мірозданіи.

тъла жидкаго и тъла газообразнаго; при посредствъ микроскопа усмотрено въ воде множество движущихся животныхъ, называемыхъ инфузоріями. Наука, достигшая этихъ открытій, справедливо называеть свое познаніе степенію познанія, а отнюдь не познаніемъ полнымъ. Это доказывается самыми добытыми познаніями. Такъ, разлагая воду на водородъ и вислородъ, мы не знаемъ, что дълается съ инфузоріями, существованіе которыхъ однако вполнъ извъстно. Слъповательно мы не имъемъ разложенія воды удовлетворительнаго, а имъемъ возможное для насъ, и удостовъряемся, что должно быть разложение болже полное, которымъ бы вещество объяснялось со всею удовлетворительностію, при чемъ объяснилось бы все, досель остающееся необъяснимымъ. При скудости познанія Декарть могь провозгласить глупость изъ глупостей, а современники вострубить объ этой глупости, какъ о необыкновенномъ проявлени геніальных способностей. Очень полезно извлекать изъ науки доказательства для Въры. Истина Въры находится въ единеніи съ истиною науки. Но зачёмъ принимать изъ науки бредню, которую она сама признала одною изъ неизбъжныхъ погръщностей на пути своемъ? Всякій математикъ и химикъ по необходимости долженъ отвергнуть нельное учение о духахъ, которое принадлежить Декарту и западнымъ, которое западные выставляють за ученіе Въры, тымъ выставляють Въру произносящею нельпости, незаслуживающею ни довърія, ни вниманія. Засвидътельствовано ото опытами. Большинство математиковъ и химиковъ усумнились въ христіанствъ и сдъдались деистами: имъ нельзя быть атенстами, какъ открывшимъ множество чудныхъ законовъ въ природъ и увъреннымъ въ ихъ безчисленномъ множествъ, свидътельствующемъ о безпредъльномъ умъ Творца и о безпредъльности свойствъ Его. Впали эти личности въ деизмъ единственно потому, что предъ ними оклеветана и искажена Въра.

При внимательномъ чтеніи святыхъ Отцовъ дѣлается очевиднымъ, что всѣ Отцы говорили о простотѣ, безплотвости и невещественности духовъ въ томъ смыслѣ, какой давался этимъ словамъ Писаніемъ, общимъ употребленіемъ и наукою ихъ времени. Этого мало! Святые Отцы употребляли слово духъ именно въ томъ значеніи, въ какомъ употребляло его Священное Писаніе. Они не могли, они не должны были давать слову духъ инаго значенія, — и не

дали его. Иначе они отдълились бы отъ Священнаго Писанія, и оказали бы предпочтение разумънию человъческому предъ разумъниемъ Писанія, предъ разумъніемъ, которое благоводиль преподать человъкамъ Святый Духъ. Всецъло основываясь на Писаніи и на согласныхъ съ Писаніемъ своихъ опытахъ, Отцы, подобно Писанію, говорили о духахъ единственно съ цълію оградить человъка отъ кознодъйства дукавыхъ духовъ, и усвоить его благимъ духамъ. Отцы ознакоминють нась съ естествомъ духовъ настолько, насколько это нужно для нашего спасенія. Они не усиливаются опредвлить съ точностію то, что можеть быть изв'ястнымъ лишь отчасти. Не только духи, не только наше тёло и тёла животныхъ, но и всё предметы изъ царства растительнаго и ископаемаго остаются для насъ предметами, извъстными лишь отчасти. Приписывающій себъ полное познаніе вакого бы то ни было вещества выражаеть только свое невъжество. Мы знаемъ нъчто, никакъ не все. - Что такое листокъ на деревъ? что-травка, попираемая ногами? что-цвътокъ полевой? Почему растенія, заимствуя соки изъ одной и той-же земли, являются съ различными свойствами? Какъ разлагается совъ земли корнемъ растенія или свиенемъ его? отчего при этомъ разложенін появляются разнообразные запахи, цвёта, вкусы и другія разнообразнъйшія, многочисленнъйшія свойства? Такихъ вопросовъ можно поставить безконечный рядъ: отвёть на нихъ для ограниченнаго человъка невозможенъ. Тварь-произведение неограниченнаго Ума. Знаеть ее вполив и существенно одинь Творець ея. Человъку дано познанје малъйшей частицы законовъ въ громадной системъ міра. Это познаніе подобно отверстой двери къ познанію и испов'йданію необъятнаго величія Божія. Вводить въ эту дверь православное Богословіе; вводить въ эту дверь и современная наука, отдъляющая Творца отъ тварей безконечнымъ различіемъ.

Догматическое Богословіе Православной канолической Восточной Церкви, —принятон, по опреділенію Святійшаго Синода, въ учебное руководство во всёхъ россійскихъ семинаріяхъ и переведенное съ тою же цілію на греческій языкъ, по тщательномъ разсмотрініи понятій о духахъ, доставляемыхъ Священнымъ Писаніемъ и святыми Отцами, —излагаетъ ученіе о Ангелахъ и вообще о духахъ слідующимъ образомъ: «Они безпилесны. Впрочемъ свячтые Отцы понимаютъ безтілесность Ангеловъ въ смыслю огра-

«ниченном», именно, что они безтвлесны только по сравнению съ «нами, облеченными грубою и тяжкою плотію. Святый Іоаннъ Па-«маскинъ говорить: безтвлеснымъ и невещественнымъ называется «Ангелъ по сравнению съ нами. Ибо все, въ сравнении съ Богомъ. «единым» несравнимым», оказывается грубым» и вещественным». «Одно только Божество въ строгомъ смыслъ невещественно. Они-«невидимы. Впрочемъ и сіе свойство принимается ограниченно: «Ангель, душа, демонь, говорить святый Дамаскинь, хотя и не «нивють грубости телесной, но также нивють вида и ограничен-«ность, свойственныя своей природь. Одно Божеское существо «неописанно, совершенно безвидно, необразно и неограниченно. «Необычайная скорость и быстрота, съ которою Ангелы перено-«СЯТСЯ СЪ МЪСТА НА МЪСТО, ДОКАЗЫВАЕТЬ, ЧТО ОНИ НЕ СТЕСНЕНЫ, «подобно намъ, формами, пространствомъ и временемъ. Однако и сіе «свойство допускаеть ограничение. Святый Дамаскинъ говоритъ «опять: Ангелы ограничены: ибо, когда находятся на небъ, не бы-«вають на земль, и когда Богомъ посылаются на землю, не оста-«ются на небъ, и не могутъ въ одно время быть и дъйствовать «здёсь и тамъ. Посему конечно для духовъ долженъ быть свой «особый міръ, занимающій извъстное мъсто во вселенной, ко-«торый именуется въ Священномъ Писаніи третьимъ небомъ 1) «и небомъ небесъ <sup>2</sup>). Ангелы одарены безсмертием». Впрочемъ «безсмертны Ангелы, по словамъ святаго Дамаскина, не по есте-«ству, а по благодати 3)». По естеству безсмертенъ единъ Богъ, вавъ объ этомъ засвидътельствовало съ ръшительного опредъленностію Священное Писаніе 4). «Богь», — говорить преподобный Макарій Великій- «неописанъ и непостижимъ, вездъ являйся, на «горахъ и на моръ и въ самой бездив; однакоже сіе бываеть не «премъненіемъ мъста, яко-же Ангели снисходять съ небеси на «землю: Онъ въ одно время есть на небеси и на земли» 5). Тоже самое утверждають и другіе Отцы въ рішительную противоположность новъйшему ученію западныхъ.

Таково ученіе Православной Церкви о сотворенных духах». Видимъ и въ Богословіи Православной Церкви и въ святых от-

<sup>1) 2</sup> Кор. XII, 2. 2) 3 Царств. VIII, 27. 3) Догматическое Богословіе преосвященнаго Антонія, изданіе 7-е. 1857 г., стр. 95 и 96. 4) 1 Тим. VI, 16. 5) Бесъда XVI, гл. 5.

цахъ ея особенную заботливость, повторенныя и учащенныя предостереженія, чтобъ, по какому либо недоразумёнію, сотворенные
духи не были по существу своему поставлены въ одинъ разрядъ
съ Богомъ, чтобъ имъ не были приписаны свойства, принадлежащія единому Богу. Какая тому причина? Причина заключается
въ томъ, что усвоеніе тварямъ свойствъ Творца есть въ отношеніи къ Творцу богохульство. Святые Ангелы не ищуть отъ насъ
недолжнаго и неправильнаго почитанія: несравненно болье увессляются они, когда мы воздаемъ должную честь и поклоненіе Богу,
внушають намъ это, способствують этому. Азг, поведаеть святый Іоаннъ Богословъ въ откровеніи своемъ, видюхг сія и слышахъ: и егда слышахг и видюхг, падохг поклонитися на ногу
Ангела, показующаго ми сіє. И глагола ми: виждь, ни: клевретз бо твой есмь и братіи твоея Пророковъ, и соблюдающихъ
словеса книги сея, Богу поклонися 1).

Догматическое Богословіе, при изложеніи ученія о Ангелахъ, ссылаясь вообще на святыхъ Отцовъ, наименовываеть одного святаго Іоанна Дамаскина и дёлаетъ извлеченіе изъ одного сочиненія его, извёстнаго подъ названіемъ «Точное изложеніе Православной Вёры». Такой образъ дёйствія вполнё основателенъ. Святый Іоаннъ Дамаскинъ, одинъ изъ древнихъ Отцовъ, изложилъ ученіе о христіанствё въ систематическомъ порядкъ ). Живя въ VIII вёво, онъ изучилъ предшествовавшихъ ему Отцовъ Церкви и тщатёльнёйшимъ чтеніемъ ихъ сочиненій, и сближеніемъ съ ними въ духѣ глубоко благочестивою жизнію. Ученіе этихъ Отцовъ, разсёянное частями въ различныхъ ихъ словахъ и посланіяхъ, онъ совокупилъ во едино, и составилъ изъ него, какъ выше сказано, систематическое ученіе о христіанствѣ. Ученіе его есть ученіе святыхъ Отцовъ, предшествовавшихъ ему. «Точное изложеніе Православной вёры» напечатано по опредовлению Святѣйшаго Синода. Въ пре-

<sup>1)</sup> Апов. XXII, 8, 9. 3) "Іоаннъ Дамаскинъ—первый систематикъ между От"пами Церкви: это его неотъемлемая слава. Изложеніе Православной Въри со"ставляетъ систематическое ученіе о созердательныхъ истинахъ Отеровенія. О
"предметахъ отеровенія Дамаскинъ разсуждаетъ на основаніи Слова Божія, по
"соображеніямъ разума, всего чаще говоритъ словами Отдовъ Церкви,—особен"но Григорія Богослова, Василія, Аеанасія. Въ семъ последнемъ отношеніи Ма"карій Анкирскій справедливо назвалъ Дамаскина провозв'єстникомъ и истолко"вателемъ вс'яхъ Богослововъ". Историческое ученіе объ Отцахъ Церкви Архіепископа Филарета, Т. III.

дисловін въ книгъ сказано: «Святый Іоаннъ Дамаскинъ есть одинъ «изъ великихъ учителей Церкви, котораго труды и подвиги по-«священы были пользъ современиковъ его, и душеспасительны бы-«ли и будуть последующимь чадамь Церкви Христовой. Книга свя-«таго Дамаскина о Привославной Впрп по преимуществу даеть пра-«во Дамаскину на имя учителя въры Христовой. Въ семъ писа-«ніи учитель Церкви изложиль истины вёры Христовой сколько «ясно, столько же и точно, и притомъ въ порядкъ последователь-«наго размышленія и въ такой полноть, въ какой не были оныя «собраны ни въ одной книгъ прежде его. Истины Слова Божія свя-«тый Дамаскинъ объясняеть самымъ Словомъ Божінмъ, вмёстё съ «симъ призываетъ въ пособіе и здравое размышленіе, просвъщенное «свътомъ Откровенія, а въ томъ и другомъ случат чаще всего повто-«ряеть слова предшествовавшихь ему учителей Перкви. Книга о «Православной Въръ составляеть сокровищницу Отеческих «мыслей о предметахъ въры. Святый Дамаскинъ соединилъ во едино «всв, бывшія до него, Соборныя и Отеческія опредвленія о предме-« тахъ въры, и не только собраль изреченія Отеческія, но и, проникнувъ «дальновидным» зръніем» въ самый духъ учителей въры, открыль «глубины духа разновременныхъ глубокихъ учителей въры». Ученіе о Ангелахъ и вообще о духахъ и душъ святый Іоаннъ Дамасвинъ основываетъ на твореніяхъ Асанасія Великаго, Григорія Богослова, Осодорита, Максима Исповъдника и Немезія, какъ это видно въ его внигѣ изъ питатъ.

Священное Писаніе не излагаеть отдёльнаго, опредёленнаго ученія о духахь, какь и о многихь другихь предметахь. Вмёстё съ тёмъ ученіе Священнаго Писанія о духахь — ясно, удовлетворительно. Оно преподано съ тою подробностію и полнотою, какія нужны для нашего спасенія. Требованія пустаго любопытства и тщеславной любознательности постоянно презираются и порицаются Писаніемъ 1).

Изъ повъданій Писанія о духахъ вытекають слъдующія понятія о нихъ. Сотворенные духи суть существа ограниченныя, газообразныя, одаренныя силою словесности. Духами названы они въ Писаніи потому, что въ немъ всякое газовидное вещество назы-

<sup>1)</sup> Maps. VIII, 11, 12.

вается духовъ <sup>2</sup>): этимъ названіемъ обозначается тонкость естества духовъ, которою они отличаются отъ видимаго нами грубаго вещества <sup>1</sup>). Впрочемъ такое отличіе — лишь относительное: оно родилось изъ ограниченности познаній человъка, принявшаго за норму свое тъло въ состояніи паденія его. Норма, подвергающаяся изміненію, не можеть быть истиною нормою. Душа человъка, подобно сотвореннымъ духамъ, называется въ Писаніи духомъ <sup>2</sup>); но она облечена въ грубое тъло: вотъ въ чемъ единственное различіе человъка отъ сотворенныхъ духовъ. Духи, какъ неимъющіе человъческаго тъла или плоти, называются безтълесными, безплотными: они называются невидимыми, потому что мы не видимъ ихъ тълесными глазами.

Богь создаль всткъ духовъ, и всткъ создаль благими, изящными. Одни изъ нихъ, по собственному произволенію, остались благими, соединены съ Богомъ причастіемъ Его благодати; другіе, также по собственному произволенію, отчуждились отъ Бога, содълались началомъ зла. Благіе духи называются Ангелами; раздъдяются на чиноначалія; жительствують на небѣ; нисходять на землю и дъйствують на ней. Злые духи называются демонами, бъсами, діаволами; но собственно діаволомъ и сатаною называется главный изъ нихъ. Мъсто жительства ихъ-полнебесная или воздухъ 4), поверхность земли и внутренность земли или преисподняя. Во всёхъ этихъ мёстностяхъ они действують по закону существъ ограниченныхъ, которому подчинены и Ангелы. Духи вліяють на вещество, и вещество вліяеть на духовь. Они могуть осязать человъковъ, — человъки могуть чувствовать осязание ихъ. Когда Богь отверзаеть очи человъку: то онь дълается способнымь видъть духовъ въ ихъ собственномъ видъ. Эту способность могутъ имъть и животныя. Ангелы, являясь человъкамъ, всегда являлись въ видъ человъковъ прославленныхъ Божественною благодатію. Писаніе упоминаеть о ихъ лиць, персяхь, рукахь, ногахь, одеждь, повъствуетъ, что они ходятъ, детаютъ, сидятъ, говорятъ, слышатъ говоримое имъ. Писаніе приписываеть имъ чувства, какія имъеть

¹) Іоан. III, 8. ³) Человъви долгое время не знали о существованіи газовъ. По этой причинъ когда приходилось говорить о газахъ, то понятіе темное выражалось очень темно. Газы открыты въ концъ XVIII стольтія. ¹) Іоан. XIX, 30. ¹) 2 Ефес. VI, 12.

человъкъ: зръніе, слухъ, обоняніе, осязаніе. Святые человъки, по воспресенін, въ святых и духовных талах своих будуть находиться вивств съ Ангелами на небв; гржшные человеки вивстъ съ демонами будуть заключены во адъ. И мъстопребываніе, и блаженство, и мука будуть общія для человъковь и духовь: раздъленіе между духами и человъками, производимое его тъломъ, подверженнымъ тавнію, уничтожится, существо сблизиться съ существомъ до нодобія и равности 1). Естественное и необходимое послъдствіе понятій, доставляемых в Священным в Писаніем о духахь, есть понятіе о вещественности духовъ по новъйшему пониманію вешественности. Съ понятіемъ о вещественности и ограниченности неразрывно соединено понятіе о зависимости отъ пространства и времени. Дъйствіе ограниченнаго существа въ пространствъ съ перемъною мъста есть движеніе. Ограниченное существо, дъйствующее въ пространствъ и имъющее движение, непремънно должно имъть видь: этому закону подчиняется всякое вещество.

Многіе изъ святыхъ Отцовъ, при опредвленіи или описаніи естества духовъ, основываются на изречніи Писанія: Богь-творяй Ангелы Своя духи, и слуги Своя пламень огненный 1). Если принять это изречение буквально и объяснить его сообразно современному нониманію науки: то должно свазать, что Ангелы суть существа свойства газовъ въ соединени съ теплородомъ, такъ какъ Писаніе называеть собственно духомъ движущіеся газы. Очень близко въ этому выражались Отпы. Если принять это изречение въ высшемъ смыслъ, признавая одного Бога духомъ, что, вполнъ правильно по современному пониманію слова дужь: то Богь, освиня Своею благодатію Ангеловъ, содёлываеть ихъ духами и огнемъ, возводить въ то высокое достоинство, котораго они не имъють по естеству. Въ такомъ случав опять Ангелы-непремвино вещественны, какъ причастники Божественной духовности по дару и въ извъстной мара, и вавъ неимвющіе ся по естеству. Подбио Ангеламъ духовные человъки, по дъйствію въ нихъ Божественной благодати, получають свойства и способности, которыхъ человъкъ чуждъ, когда пребываетъ единственно въ естественномъ состояніи своемъ.

Исчисленныя свойства духовъ можно усмотръть съ особенною ясностію изъ слъдующихъ повъданій Писанія.

<sup>1)</sup> Mate. XXII, 30; Maps. XII, 26; Jys. XX, 36. 2) IIcal. CIII, 4.

Два Ангела пришли вечеромъ въ Содомъ 1) въ видъ мужей 2). Лоть пригласиль ихъ въ домъ свой, какъ путещественниковъ, отнюдь не понимая, что мужи оти-Ангелы. И внидоша во домо его 3). Содомляне, узнавъ, что у Лота странники, вознамврились обезчестить ихъ, и, окруживъ домъ Лота, требовали выдачи жертвъ. Лоть вышель уговаривать неистовыхь. Они подвергли его тяжкимъ оскорбленіямъ. Тогда Ангелы, простерше руки, вовлекома Лота къ себъ въ храмину, и двери храмины заключиша, мужи же, сущыя предз дверми, поразиша слепотою 4). По наступленін утра, когда Лотъ не спъшиль выдти изъ Содома, взяща Ангели за руку его, и за руку жену его, и за руки двухъ дщерей ею, и изведота я вонь 5). Завсь со всею ясностію видно существованіе отношенія Ангеловъ во времени, пространству и веществу; видно движеніе; видно какъ дъйствіе, общее съ человъками, такъ и дъйствіе, превышающее способности человъческія. Послъднимъ было ослъщаение беззаконниковъ. Въ повъсти видно и другое дъйствіе Ангеловъ, превышающее способности и пониманіе человъческія: участіє ихъ въ сожженіи городовъ Содома и Гоморры. Господъ одожди на Содомъ и Гоморръ жупелъ и огнь отъ Господа съ небесе 6); но Ангелъ сказаль Лоту объ этомъ событи: потиция спастися тамо (въ Снгоръ): не возмогу бо сотворити дпло, дондеже внидеши тамо 1). Дъятелень быль Богь, -- орудіемъ двиствія и двятелемъ въ вачестви орудія быль Ангель. Страшное превращение при особенной операціи въ воздухъ было произведено Ангелами. Чтобъ подъйствовать на вещество существу ограниченному, необходимы средство вещественное и сила вещественная. Пророкъ Давидъ говорить, что казни, которыми пораженъ быль Египеть при изшествін изъ него израильтянъ, были совершены Ангелы мотыми в); волжвы египетскіе, говорить Писаніе, совершили нівкоторыя чудеса наравнів съ Монсеемъ при посредствъ воживованія °), т. е. силою демоновъ. Демоны, подобно Ангеламъ, имъютъ способность, намъ непостижимую, производить поразительнъйшія превращенія въ видимой природъ 10); въ законахъ

<sup>1)</sup> Быт. XIX, 1. 2) Быт. XVIII, 2. 3) Быт. XIX, 3. 4) Быт. XIX, 10, 11. 5) Быт. XIX, 16. 17. 6) Быт. XIX, 24. 7) Быт. XIX, 22. 8) Псал. LXXVII, 49. 9) Исх. VII, 11; XXII, 8. 7. 10) Это видио и изъ жизнеописаній Святыхъ: о морской бурі, произведенной демонами, говорится въ 5 икосі Акаеиста святителю Николаю.

ея они имъють гораздо большія свъдънія, нежели какія имъють человъки; въ естествъ своемъ имъють большее развитіе силь; въ дъйствіяхъ несравненно болье свободы. По дъйствію діавола огонь, представлявшійся для человъческихъ вворовъ спадшимъ съ неба 1), пожегь принадлежавшія Іову стада овецъ съ пастухами ихъ 2); по дъйству діавола внезапу втетря велика найде ота пустыни, и коснуся четырема углома храмины, и паде храмина на дтети Іова, и скончашася 3). Святый Іоаннъ Богословъ ивображая эмпема 4) діавола, а звърема антихриста, говорить, что змъй даеть звърю силу свою, и престола свой, и область великую 5), что втою силою антихристь сотворить чудеса великая, да и огнь сотворита сходити са небесе на землю преда человъки 6).

Дъйствіе Ангела на вещество посредствомъ вещества, намъ неизвъстнаго, равно какъ и многія другія свойства духовъ, живописно изображены въ следующей повести Писанія. Ангель явился Гедеону, впоследствін судін изранльскому, и повелель ему избавить народъ свой отъ порабощенія мадіанитамъ. При отомъ явленіи Ангель споло сперва подъ дубомъ, потомъ предсталь Гедеону, возорполо на него и объявилъ ему призвание Божие. Гедеонъ выразилъ недовъріе въ явившемуся, очевидно, признавая его обыкновеннымъ человъкомъ, и просиль знаменія. Ангель, у котораго быль жезяз въ руки, повельль приготовить жертвоприношение. Когда одтарь и жертва были приготовлены, простре Ангела конеца жезла, иже во руць его, и прикоснеся мясомо и хлюбомо проснымо: и возгоръся огнь изъ камене, и пояде мяса и опръсноки. И Ангель Господень отвиде от очей его. Увидывь чудо, Гедеонь поняль что явившійся ему-не человівть, а Ангель Господень. По отшествін Ангела, Гедеонъ сказаль, что онъ видпълз Ангела Господня лицемо по лицу 1). У Ангела не только была рука, но было и лице, какъ было лице у Гедеона. Ангелъ по наружности своей имълъ полное сходство съ наружнымъ видомъ человъка. Дъйствіе жезла было дъйствіемъ вещества, неизвъстнаго намъ. Съ отврытиемъ электричества и галванизма мы ознавомились съ утонченнымъ, сильнымъ и быстрымъ действіемъ вещества, не-

¹) Такъ и дождь называется въ Писанін сходящимъ съ неба. Іак. V, 18.
²) Іов. І, 16. ³) Іов. І; 9. ¹) Апок. XII, 9. ⁵) Апок. XIII, 2. °) Апок. XIII, 13. ¬) Суд. VI, 11—22.

схожимъ съ его дъйствіями, досель извъстными, ознакомились съ дъйствіемъ, остававшимся неизвъстнымъ человъчеству въ теченім тысячельтій, съ дъйствіемъ изумительнымъ, которымъ мы пользуемся и котораго не понимаемъ. Замътимъ мимоходомъ: галваническій приборъ дъйствуетъ оконечностями своими,—прикосновеніемъ.

Ангелы могуть осязать человъковъ, а человъки чувствовать осязаніе ихъ. Остася, говорить Писаніе, Ісково едино, и боряшеся съ нимо человъко-человъкомъ названъ Ангелъ 1) по человъческому образу его — даже до утра. И прикоснуся широтп стегни его, и отерпъ широта стегна Іаковля, егда боряшеся ст нима... Она же хромаше стенома своима 2)-Во время бытства Иліи пророва отъ гнъва царицы Ісзавели, онъ утруднася въ пустынъ, сълъ подъ смерчиемо в) и просилъ у Бога смерти себъ. Отъ труда и печали Пророкъ погрузился въ сонъ подъ твнію древа. И се Ангелг Господень коснуся ему, и рече ему: возстани, яждь и niй. Пробуднася Пророкъ, увидъль близь себя хлъбъ и сосудъ воды. Онъ вкусняъ этой пищи, но отъ утомяенія и скорби заснувъ снова. И обратися Ангелз Господень вторицею, и коснеся ему, и рече: возстани, яждь и пій, яко много ото тебе путь: И возста, и яде, и пи, и иде въ кръпости яди тоя четыредять дней и четыредесять нощей до горы Божія Хориез 4).Въ дъяніяхъ Апостольскихъ читаемъ, что Иродъ, для доставленія удовольствія іудеямъ, казниль апостола Іакова Зеведеева, и съ этою цвию сковаль и заключиль въ темницу апостола Петра. Въ ночь, предшествовавшую тому дию, въ который намбревался Иродъ вывести Петра для публичной вазни, Апостолъ спалъ между двумя воинами, закованный въ двъ желъзныя цъпи; стражи были у дверей темницы и стерегли узника. Строжайшія міры предосторожности были приняты, чтобъ не избъжаль изъ темницы уже освобождавшійся изъ нея дійствіемъ десницы Божіей. И се Ангель Господень предста, и свъть возсія во храминь. Толкнувь же въ ребра Петра, воздвиже его глаголя: возстани вскоръ. И спадоша ему ужя жельзная съ руку. Рече же Ангелъ къ



<sup>1)</sup> Осін XII, 3, 4. Іаковъ... труды своими укрппи къ Боцу, и укрппъ со Ангеломъ. и превозможе.
2) Быт. XXXII, 24—31.
3) Родъ хвойнаго дерева.
4) 3 Царств. XIX, 4—8.

нему: препояшися, и вступи во плесницы твоя (надонь обувь). Сотвори же тако. И глајола ему: облецыся во ризу твою, и посльдствуй мнь. И исшедь въ сльдь его идяще. И не въдяще. яко истина есть бывшве от Ангела: мняше же видъніе эръти. Прошедша же первую стражу и вторую, пріидоста ко вратамъ желъзнымъ, вводящимъ во градъ, яже о себъ отверзошася има. И изшедше преидоша стогну едину, и абіє отступи Ангель от него. И Петрь бывь вы себь рече: нынь въмг воистину, яко посла Богг Ангела Своего, и изгять мя изг руки Иродовы и отг всего чаянія людей Іудейских і).— И другое замъчательное повъдание о дъйствин Ангела читаемъ въ Дъяніяхъ. Послъ того, какъ святый діаконъ Филиппъ крестиль евнуха Есіопской царицы въ источникъ воды на дорогъ, ведущей нзъ Іерусалима въ Газу, Ангелз Господень восхити Филиппа, и не видъ его ктому каженикъ (ввнухъ). Филиппъ же обритеся во Азоти 2).—Подобно этому событие описывается въ книгь пророка Данінла. Данінль, находясь въ Вавилонь, быль ввергнуть въ ровъ, въ которомъ содержались львы. Львовъ въ теченім продолжительнаго времени мучили и раздражали голодомъ, чтобъ они съвли Дапінла. Данінлъ пробыль во рву шесть дней, не вкушая ни хабба, ни воды. Въ это время пророкъ Аввакумъ, жившій во Іудев, приготовиль пищу для жнецовь, работавшихь на его полъ, и пошелъ на поле, неся приготовленное имъ. Внезапно явился ему Ангелъ Господень, и сказаль: отнеси объда, его же имаши, въ Вавилонъ Дангилу, въ ровъ левскъ. И рече Аввакумг: Господи, Вавилона не видпях, и рва не впмг, гдп есть. И ять его Ангель Господень за верхь его, и держа за власы главы его, и постави его въ Вавилонъ верху рва шумомь духа своего... И возставь Даніиль яде: Аніель же Божій постави Аввакума внезапу на мпстп его "). Шумъ, произведенный движеніемъ Ангела, Писаніе приписываеть естеству его, духу. Равнымъ образомъ Ангелъ, сошедшій въ Вавилонскую печь къ тремъ отрокамъ, сотвори среднее пещи яко духа росы шумящь 1). Очевидно, что здёсь словомъ духъ означается тонкое вещество, потому что духъ, въ отвлеченномъ смы-

¹) Дѣян. XII, 1—11. ⁴) Дан. III, 30. <sup>2</sup>) Дѣян. VIII, 39, 40. <sup>3</sup>) Дан. XIV, 31-39.

сив этого слова, не можеть произвести никакого шума. Подобно этому шума, произшедшій при соществін Святаго Духа, приписывается множеству небесныхъ силь, устремившихся съ неба для присутствія при великомъ діяній Божій. Высть внезапу ст небесе шумь, яко носиму дыханію бурну, и наполни весь домь, идеже бяху съдяще 1) Апостолы. Пля Святаго Духа, вездъсушого и вся исполняющого. Неть нужды въ движения, чтобъ явить свое приствіе вр какому от то ни облю месть. «Святый Духу».-говорить Кирилль Іерусалимскій, — «живый, самосущный, всегда «Отцу и Сыну присущъ, не исходить изъ усть и устенъ Отца «или Сына, не производится посредствомъ дыханія, не разливается «на воздухъ, но состоитъ въ упостасн 2)». Что богословствуетъ святая Церковь о Богъ-Словъ: то, со всею точностію и върностію, можно возбогословить о Духв-Богв: «списхождение Его (соществие па землю) бысть Божественное, а не прехождение мъстное 3). Быстрое движение сотворенныхъ духовъ произвело въ воздушномъ пространствъ шумъ, подобный сильному вътру. Естественно духамъ производить такой шумъ, не только духамъ святымъ, но и духамъ отверженнымъ: естество тёхъ и другихъ-одно, естественныя свойства — одни; различіе въ качествахъ происходить отъ святости однихъ, и отъ ръшительнаго поврежденія злобою другихъ.

Перемъщение Ангела съ мъста на мъсто, занятие имъ опредъленнаго мъста, что даетъ понятие даже о естественной величинъ или ростъ духовъ, съ особенною ясностию изображено въ слъдующихъ мъстахъ Священнаго Писания. Архангелъ Гавриилъ, повъствуетъ евангелистъ Лука, явился во храмю, во время всенароднаго Богослужения, пророку Захарии, и благовъстилъ ему рождение Предтечи Господня; при этомъ явлении Архангелъ стоялъ одесную олгаря кадильнаго 1). Тотъ же Архангелъ Гавриилъ былъ посланз Богомъ въ галилейский городз Назаретъ, къ пресвятой Дъвъ Маріи, для возвъщения Ей, что Она содълается Богомъ въ возвъщения Ей, что Она содълается Богомъ, въшелз отъ Нея 5).—По повъствованию евангелиста Марка, жены Муроно-

<sup>1)</sup> Діян. II, 2. 2) Поуч. 17, о Святомъ Духі, гл. 5. 3) Ивосъ 8 Аваенста Божіей Матери. 4) Лук. 1, 2. 5) Лук. I, 26—38. По преданію Церкви, Архангель Гаврівль предсталь Богоматери въ виді человіка. 2 стихира Аваенста Божіей Матери.

сицы, пришедши въ гробовой пещерт, въ которой было положено твло Господа, увидвли во ней юношу, одптаго въ бълую одежду, и сидпешаго на правой стороне 1); то быль Ангель. Объ этомъ Ангелъ евангелистъ Матеей говорить, что онъ, сошедши съ неба, отвалило камень отъ входа въ гробовую пещеру, и сидпла на камин. Вида мина его быль вань молнія, и одежды его были былы вакъ симез 1). Марія Магдалина, пришедши къ гробовой пешеръ, навлонилась и посмотръла во внутренность пещеры; при этомъ она увидъла деухо Ангеловъ въ бълыхъ ризахъ; Ангелы сидпли въ тъсной гробовой пещери: одинъ сидпло у головы, другой у ного, въ томъ мисти, гди лежало тело Госпола Інсуса 3). — Способность въ нередвижению съ мъста на мъсто и въ странствованию по разнымъ мёстамъ нивиотъ и демоны. Господь сказаль о странствованім демона, скучающаго объ изгнанім своемъ изъ человъка, слъдующее: «Когда нечистый духъ выдета «нэъ человъка, то проходить по безводнымь мыстамь, ища по-«коя, и не обрътаеть его. Тогда говорить: возвращусь въ доиъ «ной, изъ котораго я вышелз; и, пришедши, находить его пу-«стынь, выметеннымь и убраннымь. Тогда идета, и берета съ «собою семь другихъ духова, злайшихъ его, и, вшедши, жи-«вута тама 4)». — Сатана, представъ предъ Господа въ соныт Ангеловъ, на вопросъ Господа, откуда онъ пришело, отвъчалъ: обшеда землю, и прошеда поднебесную, се есмь 5).-- Искушая Господа, діавомъ взяла Его во святый градъ, поставила на кровыв храма, потомъ взялю Его на очень высокую гору. Какъ Господь постился въ пустынъ, и тамъ приступило въ Нему діаволь: то очевидно, что упоминаемыя быстрыя перемъщенія совершаль духь подобно тому, какь перемъстиль Ангель діакона Филинна съ Газской дороги въ Азотъ: діаволь переносиль Господа съ мъста на мъсто. Посат побъды надъ падшимъ духомъ Господь свазаль ему: «отойди отъ Меня, сатана». Діаволь оставиль Его, —Ангелы пришли, н служили Ему °). —Въ повъсти о джепророкъ Валаамъ, дъйствовавшемъ противъ израильтянъ, говорится, что Ангель быль послано воспрепятствовать лжепророку въ предпріятін неблагонамъренномъ. Валаамъ вхаль на ослъ, сопро-

¹) Mapr. XVI, 5. ²) Mare. XXVIII, 2. 3. ³) Ioah. XX, 11. 12. ³) Mare. XII, 43. 44. 45. ⁵) Iob. I, 7. °) Mare. IV, 1—11.

вождаемый двумя рабами. Событіе имфло свидътелей. Осель, говорить Писаніе, увидовля Ангела Божія, противостояща ему на пути, и меча извлечена ва ручь его, совратнися съ пути, и пошель вь поле. Валаамъ началь бить жезломъ осла, и направлять его на дорогу. Между темъ Ангелъ, переменивъ место, естало на браздахъ виноградныхъ, тамъ, гдв была ограда съ объихъ сторонъ. Оселъ, опять увидель Ангела, прижался въ ограде, и придавиль къ ней ногу Валаама, который снова началь бить осла. Ангель Божій перешела и сь этого ивста, встала въ узконь проходъ, съ котораго не было возможнымъ уклониться ни на право, ни на лъво. Осель, увиднез Ангела, упаль подъ Валаамомъ, и разгийванный лжепроровь въ третій разь началь бить осла. Послъ этого Богь отверяя очи Валааму, и уэрт Валаамь Ангела Божія, противостояща на пути, и мечг извлечень въ руць его. Ангель сказаль ему: се азг пріидожь на препятів твое, яко непріятень путь твой предо мною. И видь мя ослица, совратися от мене, се третіе: и аще не бы уклонилася от мене, нынь тя убо убиль быхь 1). Ангела увидыла ослица, по волъ Божіей, точно такъ же, какъ увидълъ его Валаамъ: чрезъ отверзение очей всемогуществомъ Божіниъ. Безсловесныя животныя могуть видёть одно вещество, такъ какъ и человёки твлесными глазами видять одно лишь вещественное.

Въ невидимомъ нами міръ имъются средства, разумъется вещественныя, дъйствующія самымъ сильнымъ образомъ на предметы видимаго міра. Это нисколько не противно современной наувъ; напротивъ того гармонируетъ съ нею. Намъ извъстно отчасти вещество, принадлежащее землъ: вещество въ несравненно большемъ объемъ, виъ земли, за гранями ся атмосферы, остается для насъ неизвъстнымъ. Мало этого: оно неприступно для нашего нэследованія. Но вещество это существуеть: потому что все въ пространствъ и все, ограничиваемое пространствомъ, есть вещество <sup>2</sup>). Таковъ законъ, открытый положительною наукою, противъ котораго могуть быть возгласы невъжества, противь котораго нъть возраженій. Писаніе, въ согласіи съ наукою, открываеть невидимую для насъ природу болбе, нежели сколько открываеть ее наука, умозаключающая неоспоримо о существовании и веществен-

<sup>1)</sup> Yacı. XXII, 22-23. 2) Natura horret vacuum.

ности невилимой природы. Писаніе пов'ядаеть намъ, сколько нужно для насъ, о небъ, о адъ, о веществъ неба и ада, о сотворенныхъ разумныхъ существахъ, для которыхъ небо служитъ блаженною обителію, а адъ темницею. Самое понятіе о земль, въ связи съ этими понятіями, получаеть правильность, и ведеть въ върнымъ результатамъ, устраняеть отъ самообольщенія, научаеть насъ проводить время на земль, вакь въ гостинниць, а не приносить въ жертву землъ всъхъ силъ души и тъла. Въ приведенной нами повъсти о ажепророкъ говорится, что въ рукъ Ангела быль мечь, которымъ онъ намеревался убить лжепророка; въ повести о Гедеонъ говорится объ Ангелъ, что онъ имълъ жезлъ въ рукъ, что отъ прикосновенія этого жезла воспламенилась жертва. Эти событія указывають на существованіе отношеній между веществомь, нами невидимымъ и намъ неизвъстнымъ, съ веществомъ, нами видимымъ и намъ извъстнымъ. Церковное преданіе научаеть насъ, что вообще разлучение души человической съ ся тиломъ совершается при посредствъ Ангеловъ; Священное Писаніе повъствуеть, что Ангелы употреблены въ орудіе для пораженія смертію нікоторыхъ беззаконниковъ и для пораженія моромъ множества людей. — Ирогь за присвоение себъ славы Божией быль поражена Ангеломо, впаль въ странную болбань, и, събденный червями, извергъ душу 1). Конечно приближеннымъ царя Гудейскаго и врачамъ его осталась неизвъстною начальная причина бользии: отврываеть ее Писаніе. — Когда быль послань Богомъ морь на Изранльскій народъ за возложеніе человъками упованія на свою силу, а не на силу Божію, -- умерло въ самое короткое время семьдесять тысячь мужей отъ Дана до Вирсавін. Уже простерь Ангель руку на Герусалимъ, чтобъ поразить его. Въ это время Господь умилосердился, и рече Ангелу, избивающему: довльеть ти, отгими руку твою. Ангелг же Господень стояше на гумнъ Оры Гевусеанина. И воздвиже Давидъ очи свои, и видъ Ангела Господня стояща между землею и небомъ, и мечь его извлечень вы руку его, простерть на Герусалимь. Давидъ, увидъвъ Ангела, біюща люди, принесъ покаяніе, и рече Господь из Ангелу: вложи мечь во влагалище его 2).—Въ те-

ченіи одной ночи Ангель Господень, низшедшій въ станъ войска Ассирійскаго, избиль стано восемьдесять шесть тысячь воиновь 1).—Къ нанесенію больяней и смерти человъкамь способны и демоны. Діаволь порази Іова вноемь мотымь от ного даже до влавы. Онь поразиль бы ненавистнаго ему праведника и смертію, еслибь это не было воспрещено Богомъ 2).—Самъ Спаситель засвидътельствоваль о скорченной женщинь, что ее связа сатана 3). Демонъ Асмодей убиль семь мужей, за которыхъ поочередно была выдаваема Сарра, дочь Рагуила 4).

Какъ духи имъють вліяніе на вещество: такъ, наобороть, и вещество имъетъ вліяніе на духовъ. Отверженные духи будутъ въчно мучиться въ огиъ адскомъ, въ огиъ вещественномъ, а святые духи будуть вычно блаженствовать вы селеніяхы небесныхы. Вивств съ святыми духами примуть участіе въ наслажденіяхъ неба и рая воспресшіе святые человітьи въ тілахь своихь; подвергнутся воскресшіе грёшные человёни въ тёлахъ своихъ однимъ мукамъ съ духами. Изъ этого явствуетъ, что и духи имъютъ свою вещественность, вещественность, полобную духовнымъ человъческимъ таламъ. И какъ горнему міру не имъть своей вещественности, когда глава его --- Богочеловъкъ облеченъ въ тъло? Мы исповъдуемъ, что тъло Богочеловъка несравненно превосходиъе въ духовномъ отношенім ангельскаго естества, и воспъваемъ Богоматери: честнойшую херувимо и славнойшую безо сравненія сёрафима. Это пъснопъніе, которое произносится пресвятой Дъвъ и Ангелами <sup>5</sup>), не имъло бы мъста, еслибъ святые человъки на небъ не были подобны и равны Ангеламь, какь то засвидьтельствовалъ Самъ Спаситель 6). Что Ангелы способны къ пъснопънію, что они при этомъ пъснопъніи произносять слова — засвидътельствовано и Евангеліемъ и Пророками 7). — Съ особенною подробностію и отчетливостію изображено влінніе даже земнаго вещества на духовъ въ книгъ Товита. Архангелъ Рафаилъ сопутствовалъ въ образъ человъка сыну Товита, Товін, въ путешествін его изъ Ассиріи въ Мидію. Во время этого путешествія Товія поймаль рыбу въ ръкъ Тигръ, и Архангелъ приказалъ ему сохранить сердце

<sup>1) 4</sup> Цар. XIX, 35. 2) Іов. II, 7, 6. 3) Лук. XIII, 16. 4) Тов. III, 8. 6) Описаніе чудотворных пконъ Асона и письма Святогорца. 6) Мате. XXII, 30. Лук. XX, 36; 7) Лук. II, 8—15. Псал. VI, 3.

и печень рыбы. На вопросъ Товіп, для чего бы нужны были сердце и печень этой рыбы, Архангель отвъчаль: сердце и печень, аще кого смущаеть демонь или духь золь, симь подобаеть курити предъ человъкомъ, или предъ женою, и ктому не будетъ смущатися. Здёсь сказано, что извёстное вещество имееть вообще вліяніе на злыхъ духовъ, отгоняя ихъ отъ мужчинъ и женщинъ, которыхъ безпокоять духи. Архангелъ Рафанлъ съ Товіею прибыли въ Рагу, городъ Мидіи, къ Рагуилу, родственнику Товіи. Архангель выразиль желаніе, чтобь Товія сочетался бракомь съ Саррою, единственною дочерію Рагунла. Товія возразиль на это: слышаха аэг, яко отроковица дана бъ седми мужемг, и вси въ невъстницъ погибоща: понеже демонг мобит ю. Архангелъ сказаль: о демонь ни единыя мысли имьй. Аще внидеши въ невъстника, возмеши жератока виміамный, и возложиши ота сердца и печени рыбныя и покуриши, и обоняеть демонь, и отбъжить, и не возвратится въ въко въка. По заключени брава Товія исполниль повельное Архангеломь: взя жератокъ виміамный, и возложи сердце рыбы и печень, и покури. Егда же обоня демонг воню, отбъжа въ высшая Египта, и связа его Ангелъ Развилъ 1).

Ангелы являсь человъкамъ, всегда являлись въ видъ человъковъ. Ни одного явленія Ангеловъ въ какомъ любо другомъ видъ Писаніе не упоминаетъ; повъдая, что Ангелы являлись въ видъ человъковъ, Писаніе нигдъ не оговариваетъ своего повъданія, что непремънно было бы сдълано, еслибъ Ангелы точно не имъли никакого вида, или имъли видъ не человъческій. Мы не имъемъ никакого права иначе понимать Ангеловъ, какъ такими, какими изображаетъ ихъ Писаніе. — Ангелы, являвшіеся Лоту, названы въ Писаніи сперва Ангелами, потомъ мужами. Эти Ангелы, прежде нежели пришли въ Содомъ, явились Аврааму у дуба Мамврійскаго и также названы въ Писаніи мужами 2).—Інсусу Навину явился Архистратиго силы Господни. Повъствуя объ этомъ явленіи, Священное Писаніе говорить: Імсуст бяше у Іерихона, и воззръез очима своима видъ человъка, стояща предт нимъ, и мечт обнажент во рушь его. Навинъ сначала не поняль, что то

¹) Tob. VI, 8—18; VIII, 2, 3. ³) But. XVIII, 1. 2.

быль Ангель, и спросиль увиденнаго: наше ли еси, или отв сопостать наших з? 1)-Ангель предсталь жень израильтянина Маноя, матери сильнаго Сампсона, возвъщая ей о зачатів и рожденій знаменоноснаго сына. О явленій Ангела жена пов'ядала мужу своему табъ: Человък Вожій пріиде ко мню, и образв его, яко образь Ангела Божія, страшень зело. Ангель явился женъ вторично. Жена поспъшила извъстить объ этомъ Маноя; она сказала ему: се явися мню мужь, иже приходиль въ день онь ко мню. И возставь иде Маное въ слыдь жены своея, и пріиде къ мужу, и рече ему: ты ли еси мужь, глаголавый къ женть моей? И рече Ангель: азъ. Маное, полагая, что бесвдуеть съ человъкомъ, предложилъ Ангелу трапезу; но Ангелъ, отказавшись отъ транезы, предложиль всесожжение Господу. Когда пламень всесожженія разлился очень высоко надъ алтаремъ, -- Ангелъ вступиль въ этотъ пламень и вознесся на небо. Увидъвъ это. Маное и жена его поняли, что являвшійся имъ быль Ангель <sup>2</sup>). Евангелисть Лука, описывая одно изъ посъщеній гроба Господня **Муроносицами**, говорить, что имъ предстали *два мужа во ризахо* блещащихся 3). Когда Господь вознесся на небо въ присутствін Апостоловъ, и глаза ихъ были устремлены къ небу: то внезапно предстали имъ два мужа въ бълыхъ одеждахъ, и сказали Апостоламъ: мужіе галилейстіи! что стоите эряще на небо: Сей Іисусь, вознесыйся оть вась на небо, такожде придеть, имъ же образоми видъсте Его идуща на небо. Очевидно: эти мужи были Ангелы 4). — Ангель явился сотнику Корнилію. Онъ видъ Ангела Божія сшедша ко нему. Передавая объ этомъ явленін Апостолу Петру, Корнилій говориль: От четвертаго дне даже до сего часа бъхъ постяся, и въ девятый часъ моляся въ дому моемь: и се мужь ста предо много въ одеждъ свътлъ 5).— Когда Навуходоносоръ, царь Вавилонскій, ввергнуль въ разженную печь трехъ святыхъ отроковъ, отказавшихся отъ идолопоклонства: тогда Ангель 6) сошель вивств съ ними въ печь, и отъяль силу у огня. Отрови восивли въ пространной печи песнь благодаренія и славословія Богу, а Навуходоносоръ, услышавь ихъ поющихъ, пришель въ удивленіе, и спросиль вельножь своихь: не треха

¹) Іпс. Нав. V, 13—15. ³) Суд. XIII, 6—20. ³) Лук. II, 4. ⁴) Дѣян. I, 10, 11. ⁵) Дѣян. X, 29. °) Дан. III, 49.

ли мужей ввергохомо среди огня связанных в Вельможи отвъчали: воистину, цирю. Но царь сказаль: се азо вижу мужи четыре разръшены и ходящы среди огня, и зрако (видъ, лице) четвертаго подобень Сыну Божію?... Благословень Богь, иже посла Ангела Своего, и изъя отроки Своя, яко уповаща на Него 1).—Святый пророкъ Данівлъ называеть Архангела Гаврівла мужемъ. Еще глаголющу ми въ молитет моей, говорить онъ, и се мужь Гавріиль, его-же видъхь въ началь, парящь (ветящъ): и прикоснеся мит 2). Въ другомъ виденіи явился Пророку Ангель, котораго Проровь опять называеть мужема. Этоть мужь облечено быль въ льияную ризу, и чресла его были препоясаны завтомъ; тъло его было подобно оврсису; лице его сіяло какъ молнія; глаза его — какъ возженныя свічи; мышцы и гомени его были облечены въ блистающую мъдь; голосо его-вавъ голосъ народа 3). Спутники Даніила, находясь при немъ, не видъли явленія; потому что имъ не были отверсты очи; только страхъ объядъ ихъ, какъ это обыкновенно случается съ теми, которые находятся при человъкъ, видящемъ духовъ и бесъдующихъ съ духами. Къ концу виденія Даніиль увидель, что мужсь, облеченный въ льняную одежду и стоявшій надъ водами рёби, воздёль и правую и лювую руки свои въ небу, и влялся 1).--Когда первомученивъ Стефанъ, обильно помазанный благодатію Святаго Духа, представъ богоубійственному собору іудейскихъ архіереевъ и священниковъ: то возэрпвша напь вси споящи во сонмищи, видъща лице его яко лице Ангела 3). — Изъ приведенныхъ нами мъстъ Священнаго Писанія видно, что Ангелы не только имъють видъ человъческій, но и всь члены человъческаго тъла. Писаніе исчисляеть въ нихъ эти члены: лице, глаза, перси, руки, ноги. Этого мало! Писаніе указываеть, что духи имбють тв-же чувства, какія имжеть человъкь: зрвніе, слухь, обоняніе, осязаніе; оно приписываеть имъ способность говорить, -- падшимъ духамъ приписываеть недостатки падшаго человъчества, глухоту и итмоту. Самъ Господь, не кто иной, назвалъ одного изъ демоновъ глухимо и нюмымо. Душе нюмый и глухій, сказаль ему Господь, Азъ ти повелпваю 6), и глухій духъ, не слышавшій голоса свя-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дан. III, 91—95. <sup>2</sup>) Дан. IX, 21. <sup>3</sup>) Дан. X, 5, 6. <sup>4</sup>) Дан. XII, 7. <sup>5</sup>) Дъян. V, 19. 20. <sup>6</sup>) Марк. IX, 25.

тыхъ Апостоловъ и не подчинявшійся ихъ повельнію, услышаль голось Бога, и немедленно, страшно мучась и муча, исполниль повельніе Божіе. При другомъ исцьленіи человька, одержимаго обсомъ, Евангеліе говорить, что этоть обсь обсло нюмо 1). Очень естественно духамъ имъть чувства: имъеть ихъ и душа человьческая, принадлежащая по естеству своему къ сотвореннымъ духамъ. Чувства человька принадлежать душь его, а не тълу, хотя во время земной жизни человька и дъйствують чрезъ члены тъла. Чрезъ члены тъла дъйствуетъ вся душа, даже ея словесная сила. Чувства оставляють тъло вмъстъ съ душею; правильнъе: душа, выходя изъ тъла, уносить съ собою принадлежащія ей чувства. Еслибъ чувства принадлежали тълу: то оставались бы при немъ п по исшествіи души, или оставляли тъло въ другое время, а не въ то именно, въ которое оставляеть его душа.

Демоны нивыть по естеству такой же наружный видь, какъ и Ангелы, то есть, видь человъка въ его тълъ. По такому сходству съ человъкомъ, Господь назваль діавола человокомо <sup>2</sup>). Демоны исказили себя уничтоженіемъ въ себъ добра, рожденіемъ в развитіемъ зла. По этой причинъ Писаніе называеть ихо зепрями, а главнаго изъ нихъ змпемо <sup>3</sup>). Не предаждь зепремодушу исповодующуюся Тебо <sup>4</sup>). Змій же бо мудройший всохо зепрей, сущихо на земли <sup>5</sup>), такъ какъ отверженные ангелы и глава ихъ низвергнуты съ неба на землю <sup>6</sup>). Злоба и паденіе демоновъ отразились и на ихъ наружномъ видъ: сохранивъ естественный образъ свой, они исказили его чертами звърства и ужаснаго неблагольпін. Видъль Іовъ діавола страшнымъ чудовищемъ, и изобразиль его страшною живописію слова <sup>7</sup>).

Духи имъютъ свое мъстопребываніе, свои обители, соотвътственныя естеству ихъ и произвольно усвоеннымъ качествамъ, по причинъ которыхъ одни вступили въ ближайшее общеніе съ Богомъ, — другіе отвергнуты Богомъ, и заразились изступленною, безумною ненавистію къ Нему. Мъстопребываніе святыхъ Ангеловъ — небо. Это открылъ намъ Господь. Ангели на небеспъхъ, сказалъ Онъ, выну видять лице Отида Моего Небеснаго в). Въ

<sup>1)</sup> Лук.XI, 14. 2) Мате. XIII, 28. 3) Апок. XII, 9. 4) Цсал. LXXIII, 19. 5) Быт. III, 1. 6) Лук. X, 18: Апок. XIII, 9. 7) Іов. главы XXIX—XLI. 8) Мате. XVIII, 10.

воскресении ни женятся, ни посягають, но яко Ангели Божіи на небеси суть 1). И изъ многихъ другихъ мъстъ Писанія видно, что небо есть обитель Ангеловъ. Находясь на небъ, они посылаются Богомъ на землю для исполненія различныхъ повельній Божіихъ, какъ мы видъли изъ приведенныхъ повъствованій Писанія; посылаются они и для вспомоществованія всёмъ спасающимся, какъ сказаль святый апостоль Павель: служебній дуси вз служеніе посылаеми за хотящих наслюдовати спасеніе 2). При второмъ славномъ и страшномъ пришествіи Своемъ, Господь послетз Ангелы Своя сз трубнымз гласомз веліимъ, и соберуть избранныя Его от четырехз второвь, от конецз небесь до конець ихх 2).

Доколь діаволь быль анголомь свытлымь и святымь, дотоль обиталь онь на небъ. На небъ совершилось несчастное превращеніе, и многочисленное собраніе ангеловъ отдълилось отъ святаго сонма небесныхъ силъ, содълалось собраніемъ мрачныхъ демоновъ, имъя во главъ падшаго херувима. Увлечены въ паденіе и погибель многіе изъ высшихъ ангеловъ, изъ господствій, началъ и властей 4). Всявдствіе этого превращенія бысть брань на небеси: Михаиль, Архистратигь небесной силы, и Ангели его, пребывшие върными Богу, брань сотвориша со змісмь, и змій брася и ангели его.  $\hat{\mathbf{H}}$  не возмогоша, и мъста не обрътеся имъ ктому на небеси. И повержено бысть змій великій, змій древній, нарицаемый діаволь и сатана, льстяй вселенную всю, и повержень бысть на земмо, и ангели его съ нимь низвержени быша 5). Мъстопребываниемъ падшихъ ангеловъ содълались поднебесное пространство, которое, все, древніе называли воздухомъ, земная повержность и бездна или адг. Это явствуеть изъ Священнаго Писанія. Въ внигъ Іова дважды діаволъ свидътельствуеть о себъ, что онъ обощель всю землю, и протекь поднебесную 6). Пребываніе падшихъ ангеловъ въ воздухъ или пространствъ поднебесномъ, по согласному мижнію Отцовъ, указывается слёдующими словами апостола Павла: нисть наша брань из плоти и крови, но къ началомъ, и ко властемъ, къ міродержителемъ

<sup>&#</sup>x27;) Мате. XXII, 30. ') Евр. I, 14. ') Мате. XXIV, 31. ') Ефес. VI, 12. ') Апок. XII, 7—9. ') Іов. I, 7; II, 2.

тмы въка сего, къ духовомъ злобы поднебеснымъ 1). Собраніе этихъ нуховъ Апостоль называеть властію воздушною, а главнаго изъ лемоновъ, собственно діавола, называеть жилземо власти воздушныя, духомь, дъйствующимь въ сынахъ противлеизя 2). Пребываніе демоновъ на землів со всею ясностію видно изъ повъданій Евангелія, которое повъствуеть о различныхъ дъйствіяхъ демоновъ на земль, различныхъ злодьяніяхъ ихъ. Демоны не только живуть на земной поверхности, но входять иногда въ тъла человъковъ и скотовъ 3) встмъ газообразнымъ существомъ своимъ. Они входять во внутренность тъла человъческаго подобно тому, какъ входить въ нее воздухъ, привлекаемый механизмомъ дыханія, — подобно тому, какъ могуть входить другіе газы. Демонъ, войдя въ человъка, не смъшивается съ душею, но пребываеть въ тълъ, обладая насильственно душею и тъломъ. Газы имъють въ особенномъ развитім свойство упругости, то есть, свойство принимать различной мёры объемъ: очевидно, что и демоны ямёють это свойство, по которому множество ихъ можеть помъщаться въ одномъ человъкъ, какъ говорить объ этомъ Евангеліе 4).

Въ настоящее время мъстопребываниемъ для діавола, главы падшихъ ангеловъ, служитъ бездна, тартаръ, адъ, преисподняя, внутренность земли. Предвозвъстиль это жилище падшему архангелу святый пророкъ Исаія: Во адо снидещи, сказаль онъ ему, и во основанія земли 5). Совершилось предсказаніе надъ княземъ воздушной власти силою и властію Спасителя человъковъ, Богочеловъка. Спаситель есть тоть великій Ангела—Богь, импющій ключа бездны, Который сошель съ неба, и, вочеловъчившись, употребиль человъческую плоть свою, это великое уже (веревку), распростерши ее на кресть, для связанія змия, змия древняю, иже есть діаволо и сатана. Связаль Господь сатану на все пространство времени между двумя пришествіями Своими, и во бездни затвори его, и заключи его, и запечатль подз нимъ. Будучи завлючень и запечативнь въ вещественной темниць, діаволь по необходимости долженъ имъть вещественное естество: иначе никакая вещественная темница не могла бы удержать его. Предъ вторымъ пришествіемъ Господа, разрюшена будета сатана отв

<sup>1)</sup> Ефес. VI, 12. 2) Ефес. II, 2. 3) Лук. VIII, 33. 4) Лук. VIII, 29. 5) Нсаін. XIV, 15.

темницы своея, и изыдеть прельстити языки, сущыя на четыргав углъхь земли 1).

Сотворенные духи называются безплотными, какъ въ писаніяхь святыхь Отцовь, такь и въ общемь употребленім. Названіе это основано на Священномъ Писаніи. Духо плоти и кости не имать, яко-же Мене видите имуща 1), сказаль Спаситель ученикамъ Своимъ, явившись имъ по воскресеніи въ прославленномъ тыт, обличая и опровергая помышление ихъ, что они видять духъ. Сравненіе яко-же Мене есть сравненіе съ человъческою плотію Богочеловъка. Святый Василій Великій видить такое же сравненіе существа духовъ съ человіческою плотію въ словахъ Апостола: нъсть наша брань из плоти и крови, но же духовоме злобы 3). Этоть Отець опредвленные другихь Отцовъ говорить о газоподобной вещественности духовъ; но, основываясь на вышеприведенныхъ словахъ Апостола, онъ утверждаеть, что «естество діавола—безплотное» 1), очевидно, не имъющее такой плоти, какую имъють человъки. Въ такомъ смысяв душа человвческая, когда выдеть изъ тела, соделывается существомъ безплотнымъ. Въ такомъ смыслъ Тертулліанъ, церковный писатель втораго въка, говорить, что «душа не вещественна «и вивств съ этимъ толо; отвержение ся толесности было бы «вмъсть отвержениемъ существования ея» ).

О видъ и сущности души человъческой Священное Писаніе упоминаеть лишь мимоходно и весьма мало. Но изъ этихъ повъданій Писанія явствуеть со всею очевидностію, что душа человъческая имъеть видъ человъка въ его тълъ, подобна прочимъ сотвореннымъ духамъ и по наружному виду, и по существу, и по свойствамъ. Апостоль Іоаннъ Богословъ повъствуеть въ Откровеніи своемъ, что онъ видъль на небъ души избіенных за слово Божіе. И даны быша коемуждо ихъ ризы бълы в). Видъніе повторилось Богослову. Видъхъ, говорить онъ, и се народъ много отта всякаго языка и кольна и людей и племенъ, стояще предъ престоломъ и предъ агнцемъ, облечены въ ризы бълы, и финицы въ рукахъ ихъ 1). Писаніе изображаетъ души точно

<sup>1)</sup> Апов. XX, 1—7. санч. съ 1. 18.
2) Лув. XXIV, 39.
3) Ефес. VI, 12.
4) Homilia, quod Deus non est auctor malorum. Tom. III, pag. 351—352.

такъ, какъ изображаетъ Ангеловъ. Богословъ, сказавъ, что онъ видьль души, составлявшія многочисленный народь, этимь самымь обнаруживаеть, что онь видьль души въ образъ человъческомъ: одно только собраніе людей называется народомъ. Повъствованіемъ о одеждю ихъ и о томъ, что пальмовыя вымви были въ рукахъ ихъ, утверждается понятие о видъ ихъ и о вещественности ихъ. -- Когда волшебница Аендорская вызвала душу пророка Самуила изъ подземнаго жилища душъ, и онъ явился ей, -- она увидъла мужа стара, восходяща отг земли, и сей облеченг одъяніема долгима 1). Пуша явилась въ образъ человъческомъ, въ олежив человъческой и съ признаками пола. Душа изображена зайсь такъ, какъ изобразиль души святый Іоаннъ Богословъ. — При преображении Господнемъ на горъ Оаворской просвътилось лице Господа яко солние, ризы его быша былы яко сныго 2). Господь показаль, въ какой славъ быль создань первый человъкь, и сколько твло его въ этомъ состояніи отличалось отъ твла, извращеннаго паденіемъ. Предстали предъ Господа Монсей и Илія, услышали отъ Него о страданіяхъ и смерти крестной, которымъ Онъ намъревался добровольно подчиниться въ Герусалимъ для исцъленія человического рода. Илія предстояль въ тіль, изивненномъ при восхищеній въ рай; Монсей предстояль душею, которая, очевидно, имъда весь образъ тъла. Безъ этого какъ бы могли увидъть его Апостолы? какъ могъ бы сказать апостолъ Петръ о приготовленіи палатки для Моисея? Апостолы увидели Моисея, какъ увидели Илію при отверзеніи очей. Монсей присутствоваль туть душею: Отцы <sup>3</sup>) повъдають, что Господь, сошедши во адъ, возвель изъ ада съ прочими ветхозавътными святыми Моисея и воскресиль его, чему не противоръчить и Евангеліе, возвъщающее о воскресенів многихъ святыхъ вследъ за воскресеніемъ Господа 1). Въ частности Писаніе упоминаеть только о погребеніи Моисея, и умалчиваетъ собственно о его воскресеніи 5). — Апостоль Павель, повъдая о своемъ восхищеніи въ рай и на небо, сказаль, что онъ не знасть, совершилось ли это восхищение въ тълъ, или безъ тъла 6), одною душею. Еслибъ душа отличалась своимъ видомъ отъ тъла: то Апо-

<sup>&#</sup>x27;) 1 Цар. XXVIII, 14.

3) Мате. XVII, 2 и далъе.

4) Святый Кириллъ Іерусалимскій, огласительное слово 14, гл. 19.

5) Второзав. XXXIV, 6.

6) 2 Кор. XII, 3.

столь могь бы удобно сказать, какимь образомь онь быль восхищенъ, въ тълъ, или безъ тъла. Можно утверлительно сказать, что восхищена была душа Павлова. Такъ, впоследствін, была восхищена душа святаго Андрея, и онъ, подобно Павлу, говориль о себъ, что не въдаеть, какъ быль восхищень, въ тълъ, или безъ тъла, не смотря на то, что видълъ себя со встии членами и со всеми органами чувствъ, какіе имееть тело. Къ такому заключенію приводять нась: ученіе Отцовь объ этомъ предметь, подобныя событія изъ жизни ихъ и даже нъкоторые современные опыты 1). Святая мученица Мавра повъдала о себъ: «въ то время, какъ она пригвождена была ко кресту, явился ей нъкоторый чудный мужъ, котораго лице сіяло, какъ солице. Онъ взялъ Мавру за руку, и возвель ее на небо. Тамъ показано было мученицъ блаженство, уготованное ей и ся супругу, участнику ся подвига. Посль этого свытоносный мужь привель ее кь тылу, висывшему на крестъ, и сказалъ ей: теперь возвратись вз твое тело; завтра же, въ часъ шестый, придутъ за душами вашими Ангелы Божін» <sup>2</sup>).

Разсматривая приведенныя нами мѣста Священнаго Писанія, естественно приводимся въ убѣжденію, что сотворенные духи и человѣческая душа имѣютъ свойственную имъ вещественность, имѣютъ наружный видъ, подобный виду человѣка въ его тѣлѣ; подобно человѣкамъ духи зависять отъ пространства и времени, имѣютъ движеніе. Вещество духовъ гораздо тоньше, нежели вещество тѣла человѣческаго: по этой причинѣ духи въ дѣйствіяхъ своихъ гораздо свободнѣе, въ способностяхъ гораздо развитѣе, нежели человѣки. Таково вообще свойство вещества. Оно, въ утонченномъ состояніи своемъ, дѣйствуетъ несравненно сильнѣе и обширнѣе, нежели какъ дѣйствовало въ состояніи грубомъ; оно, въ утонченномъ состояніи своемъ, получаетъ новыя свойства, какихъ вовсе не имѣло въ состояніи грубомъ. Чтобъ сдѣлать это удобононятнымъ для всѣхъ, укажемъ на воду въ трехъ ея состояніяхъ, въ твердомъ, въ жидкомъ и парахъ.

Священное Писаніе научаеть нась, что имбются тыла земныя, и имбются тыла небесныя, что имбются тыла душевныя,

<sup>1)</sup> Объ этомъ подробно изложено въ "Словъ о смерти».

3) Четьи-Минеи 3 марта.

н имвются тола духовныя, что свойство и достоинство этихъ твль —различное 1). Священное Писаніе называеть наши твла, въ которыхъ мы находимся въ земной жизни, душевными; этп же тъла оно называетъ духовными, когда они воскреснутъ съ свойствомъ безсмертія и съ прочими свойствами, необходимыми для того, чтобъ безсмертіе было безсмертіемъ. Въ духовныхъ телахъ своихъ святые человъки будутъ въчно пребывать съ святыми Ангелами, получивъ съ ними одно блаженство и одинаковое развитіе, одинаковое отношеніе къ пространству и времени. Наука ученіемъ своимъ о веществъ вступаеть въ чудную гармонію съ Писаніемъ. Она признаетъ повсюду вещество, гдв есть пространство. Понятіе о вещественности съ понятіемъ о пространствъ-нераздучны и неразделимы. Наува изследовала и доказала, что газы, принадлежащіе земль и извъстные намь, ложатся слоями въ атмосферъ, соотвътственно своей удъльной тажести. Въ подобной пропорцін должны следовать за газами нашей атмосферы другіе газы, намъ неизвъстные, болъе легкіе и тонкіе. Эти газы, которые въ общемъ употребленіи называются вонромъ, непремённо должны существовать; потому что никакое пространство не можеть обойтись безъ свойственнаго ему вещества. Пространство которое мы называемъ небомъ, непремънно должно имъть свое вещество.

Что такое человъкъ? Такой же сотворенный духъ, какъ и Ангелы, но облеченный въ тъло. Прочіе сотворенные духи отличаются отъ человъка тъмъ, что не имъють его тъла, его плоти. По этой причинъ они называются безтолесными, безплотными, невещественными. Называются они невидимыми, потому что мы, будучи извращены и страшно повреждены паденіемъ, не видимъ ихъ въ обыкновенномъ состояніи нашемъ. Наше тъло совсъмъ не таково, какимъ оно создано: оно содълалось для человъка узами и темницею; оно лишено многихъ способностей; оно оковано многоразличными немощами. Воскреснетъ оно уже пнымъ, и человъкъ, не преставая быть человъкомъ, вступить въ разрядъ сотворенныхъ духовъ, причислится къ сонму ихъ, будетъ находиться въ обществъ ихъ и въ общеніи съ ними. Отношенія естества человъческаго ко всей обстановкъ его будутъ тъже, въ какихъ находится и естество духовъ. Возвъщено это Господомъ.

<sup>1) 1</sup> Kop. XV, 39-46.

Священное Писаніе ръшительно противоръчить ученію Декарта, принятому вообще западными. Нътъ ни одного мъста въ Писаніи, которое бы сколько нибудь благопріятствовало ученію западныхъ. На оборотъ: принявъ учение западныхъ и основываясь на немъ, по необходимости должно отвергнуть всв важнейшія поведанія Писанія о служеній духовъ. Господь, возвіщая о второмъ славнемъ пришествін Своемъ, говорить: Прішти имать Сынг человъческій во славъ Своей, со Анделы Своими 1). Придет Сынг человъческий во славъ Своей, и вси святи Ангели съ Нимъ 2). Воскресшіе человъки узрята <sup>в</sup>) Сына Божія, невидимаго по Божеству, видимаго въ Его Божественномъ человъческомъ тълъ, узрямъ и Ангеловъ въ ихъ собственномъ видъ. Еслибъ не было вида у Ангеловъ: то воскресшіе человъки не могли бы увидъть ихъ, и Сынъ Божій предсталь бы въ странномъ одиночествъ. Еслибъ не было движенія у Ангеловъ: то они не могли бы придти съ Господомъ, Который по Своему человъчеству естественно имъеть движеніе. Здёсь Господь изобразиль движеніе Ангеловъ подобнымъ Своему движенію; движеніе съ движеніемъ совокуплено въ одно дъйствіе. Впрочемъ мы въруемъ, что движеніе тъла Господня, по Божественности этого тъла, несравнимо съ движениемъ, къ которому способны Ангелы: столько превосходите движение движения. Нъкоторымъ изъ Святыхъ быль уже показанъ въ священномъ видъніи тоть образъ, въ какомъ совершится второе пришествіе Господа. Святый Діонисій Ареопагить, въ письмъ въ монаху Демофилу, повъдаеть о ученивъ святаго апостола Павла, блаженномъ Карпъ, мужъ великомъ въ добродътеляхъ, и, по причинъ чистоты ума его, очень способномъ къ Боговиденію. Карпъ быль въ такомъ духовномъ преуспъяніи, что никогда не начиналь Божественной Литургіи прежде, нежели благодать Святаго Духа явно не осънить его. Однажды онъ сподобился видъть небо отверстымъ, подобно первомученику Стефану, и Господа Інсуса стоящимъ посреди многочисленнъйшаго собранія Ангеловъ; при этомъ святый Карпъ увидълъ Ангелово во образи человиково. Такими они явятся и на страшномъ судъ Христовомъ.

Явленія духовь угодникамъ Божіниъ Новозавътной Церкви

<sup>3)</sup> Mare. XXV, 31 3) Mare. XXVI, 64. ¹) Мате. XVI, 27.

имъють ръшительно тождественный характеръ съ явленіями, о которыхъ говорить Писаніе. Этими явленіями доказывается, что духи вещественны, имъють наружный видъ человъковъ, всъ члены человъка, способность говорить, плакать, смъяться, что въ невидимомъ нами міръ, въ которомъ живуть духи, имъется свое вещество, что духи находятся въ отношеніи къ веществу, зависять оть пространства и времени, имъють движеніе. Для доказательства представимъ немногіе опыты, предоставляя желающимъ получить познаніе болье подробное почерпнуть его въ жизнеонисаніяхъ Святыхъ.

Святая великомученица Параскева, истерзанная и полумертвая, ввергнута была въ темницу. Мучители думали, что она умретъ въ самомъ скоромъ времени. Въ полночь вошелъ къ ней Ангелъ; по плечамъ и груди онъ былъ препоясанъ золотымъ поясомъ, а въ рукахъ держалъ орудія Христовыхъ страданій. Ангель повельть цевице встать, объявивь, что Христось Господь исцеляеть ее. Мученица, лежавшая безъ чувствъ, встала, какъ бы пробудившись отъ сна. Ангель приступиль къ ней, отеръ губою всв раны ея, отчего исцелилось тело ея, и лице процебло врасотою болье, нежели цвыло предъ вступленіемъ въ подвигь мученичества. Посять этого явившійся Ангель сделался невидимъ 1). И образъ врачеванія, и средство врачеванія, и быстрота врачеванія непостижимы для насъ; но, очевидно изъ повъсти, что средство было вещественное. — Преподобный Тить, іеромонахъ Печерскаго Кіевскаго монастыря, быль болень при смерти. Братія, видя наступившую кончину Тита, приведи къ нему јеродјавона Евагрія, съ которымъ онъ былъ во враждъ, для примиренія. Больной съ одра своего сдълаль при усиленномъ напряжении поклонъ пришедшему, прося о прещенім и примиренім. Но Евагрій произнесъ слівдующія страшныя слова: «никогла не примирюсь съ нимъ: ни «въ сей въкъ, ни въ будущій», -- и, сказавъ это, внезапно упалъ мертвымъ, а Титъ въ ту же минуту всталъ здоровымъ, какъ бы никогда не быль болень. Изумленной братіи Тить повъдаль, что, пришедши въ крайнее изнеможение, онъ увидълъ близь одра своего Ангеловъ и демоновъ. Первые плакали о томъ, что Тить

<sup>1)</sup> Четын-Минен, октября въ 28 день.

умираеть во вражде съ ближнимъ, а вторые радовались о его погибели. Когла же Тить повлонился Евагрію, а Евагрій отвазался отъ примиренія: тогда одинъ изъ Ангеловъ, державшій ва рикю пламенное копіе, удариль этимъ копіемъ непростившаго, отчего Евагрій упаль мертвымь. Тоть же Ангель простерь другую руку въ больному, и возставиль его, отчего Тить мгновенно выздоровѣдъ 1). Для пораженія Евагрія было употреблено средство вещественное, но невидимое для человъковъ и неизвъстное. Причиняють смерть и демоны. Преподобный Есимій Великій пов'ядаль, что нъкоторый инокъ быль мучимь и убить демономъ, который для мученія и убійства употребиль трезубеце 2). Плачуть и демоны. Плакали о томъ, что преподобный Макарій Великій избъгъ рукъ ихъ, и вступилъ въ небесныя врата 3). — Святый Амфилохій, епископъ Иконійскій, другь Василія Великаго, хиротонисанъ во епископа Ангелами. Онъ былъ инокомъ, и подвизался въ отшельничествъ, проживъ сорокъ лътъ въ пустынной пещеръ. Въ это время скончался архипастырь Иконійскій. Ангель Господень явился ночью Амфилохію, и сказаль ему: Амфилохій! поди въ городъ, и паси духовныхъ овецъ. Амфилохій оставиль повельніе безъ исполненія, опасаясь быть обманутымъ мечтаніемъ бъсовскимъ. На следующую ночь повторилось виденіе, и Амфилохій опять не вышель изъ пещеры. На третію почь Ангель пришель въ нему въ то время, какъ онъ лежалъ на одръ своемъ, и сказаль ему: Амфилохій! встань съ одра твоего. Амфилохій всталь, но сказаль Ангелу: если ты Ангель, то прими участие въ моей молитью, и началь молиться. Ангель, исполнивь это, взяль Амфилохія за правую руку, и привель въ ближайшую церковь. Двери церкви сами отворились предъ ними, какъ нъкогда врата города предъ апостоломъ Петромъ. Они вощии въ церковь, въ которой сіяль великій свёть и было множество мужей вь билыха одеждажь. Эти мужи взяли Амфилохія, привели въ алгарю, и вручили ему святое Евангеліе, сказавъ: «Господь съ тобою». Одинъ изъ нихъ, превосходившій другихъ важностію вида и свътлостію, свазаль громогласно: «молимся всв». Потомъ началь говорить: «святая благодать поставляеть брата нашего Амфилохія

<sup>1)</sup> Патерикъ Печерскій. 
2) Четын-Минеи, января въ 20 день. 
3) Патерикъ Скитскій.

епископомъ граду Иконійскому; помолимся о немъ, да будеть на немъ благодать Божія». По окончаніи модитвы, они преподали ему миръ Христовъ, и солъдались невидимы 1). Преподобный Пименъ Многострадальный, иновъ Кіево-Печерскаго монастыря, постриженъ въ монашество Ангелами. Этотъ Святый быль боленъ съ дътства до смерти. Пришедъ въ юношескій возрасть, Пименъ очень просиль родителей, чтобъ они дозволили ему вступить въ монашество; но родители не соглашались. Однажды болжинь юноши усилилась до крайности. Родители, отчаявшись уже въ его жизни, и противъ воли своей, принесли его въ Кіево-Печерскій монастырь, прося преподобныхъ иноковъ того времени, чтобъ помодились о болящемъ. Преподобные Отцы много потрудились, молясь о возвращеніи здравія Пимену, но не были услышаны: Богь устранваль иной путь избраннику Своему. Отецъ и мать болящаго неотступно были при немъ, опасаясь, чтобъ онъ въ отсутствіе ихъ не быль пострижень, а Преподобный умоляль Бога, чтобъ Богь сподобиль его вступить въ ликъ иноковъ. Однажды, ночью, когда родители и прислуга спали при немъ, вошли въ нему свътлые Ангелы, одни во образъ прекрасныхъ юношъ; другіе въ образъ Печерскаго игумена и монашествующей братін, нося во рукахо свъчи, Евангеліе, власяницу, мантію, куколь, все, нужное для постриженія. Они спросили больнаго: хочешь ли, чтобъ мы постригли тебя? Въ радости Блаженный отвъчаль: истинно-хочу; Господь послаль васъ, чтобъ вы исполнили желаніе сердца моего... Они немедленно начали дълать вопросы и совершать все, что положено Уставомъ при пострижении. Постригши больнаго въ схиму, они назвали его Пименомъ, --- имя Святаго, данное ему по рожденіи, неизвъстно, — и дали ему въ руки возженную свъчу. При этомъ они сказали, что свъча будеть горъть въ теченіи сорока дней и сорока ночей, а онъ будеть страдать въ болъзни во всю жизнь свою, внезапное же выздоровленіе послужить признакомъ приблизившейся смерти. Совершивъ съ точностію весь образъ постриженія, они привътствовали Пимена по иноческому обычаю, и ушли, взявъ его волосы въ полотно, которое положили на гробъ преподобнаго Феодосія. Сосъди монахи, услышавъ голоса поющихъ,

<sup>1)</sup> Четьи-Минеи, ноября въ 23 день.

и полагая, что игуменъ съ нъкоторыми сослужащими постригаетъ больнаго, или что онъ уже скончался, пришли къ нему въ келлію. Тамъ всъ были погружены въ глубовій сонъ, келлія была преисполнена благоуханія. Пришедшіе увидёли больнаго веселящимся, и облеченнымъ въ иноческое одъяніе. Братія спросили его: къмъ онъ постриженъ? вакое пъніе слышали ны у тебя, котораго твои родители и прочіе, бывшіе при тебъ, не слышали? Пименъ отвъчаль: полагаю, что нгумень съ братіею постригли меня, при чемь совершали пъснопъніе, слышанное вами. Они дали мнъ эту свъчу, которую вы видите, и сказали, что она будеть горъть соровь дней и ночей, а волосы мои, завернувъ въ полотно, отнесли въ церковь. Братія пошли къ церкви, но она была заперта. Призвали пономарей и экклисіарха, у котораго хранились ключи отъ дверей церковныхъ, которые засвидътельствовали, что послъ повечерія церковь была заперта, и никто не входиль въ нее. О чудномъ событін дали знать Игумену. Отворили церковь: волосы найдены на гробъ преподобнаго Осодосія. Послъ тщательнаго розысканія, поняли, что пострежение совершено Ангелами. Въ этомъ удостовърились темъ более, что свеча, которой надо бы сгореть въ несколько часовъ, горъла сорокъ сутокъ. Преподобный Пименъ провель въ тяжкой бользии, не сходя съ одра, всю жизнь; предъ самою смертію выздоровбить и, явивт знаменія живущей вт немт благодати Божіей, скончался блаженною кончиною 1). Продолжительное горвніе сввчи-опять непонятное для насъ явленіе въ веществъ, намъ неизвъстномъ.

Въ той-же Кіево-Печерской обители было слёдующее явленіе Ангела преподобному Алипію. Алипій быль иконописцемъ. Нёкоторый христолюбець заказаль ему мёстную икону Успенія Божіей Матери къ этому празднику. Алипій обёщаль кончить икону къ сроку, но когда приготовиль доску и всё принадлежности къ работь, — разбольлся къ смерти, слегь въ постель. Заказавшій икону не разъ приходиль освъдомляться объ иконъ, и очень скорбыль, видя, что икона даже не начата; но Преподобный совътоваль ему положиться на промысель Божій. Пришель наконець христолюбець наканунь самаго праздника, посль вечерни, и очень попенявь

<sup>1)</sup> Патерикъ Печерскій. Соч. еп. Игнатія Брянчанинова. Т. III.

Святому за то, что лишилъ возможности передать работу другому иконописцу, вышель въ великой скорби. По отществии его; вошель вы Алицію неизвъстный свътлый юноша, и началь писать икону. Алипій думаль сначала, что это — человъкъ, иконописецъ, присланный владъльцемъ иконы; но необыкновенная быстрота и врасота работы показали, что то быль Ангель. Въ три часа написалась икона. По окончанін работы и чудный иконописецъ и икона солъдались невидимы. Межлу тъмъ хозяннъ нвоны отъ великой скорби не спаль всю ночь; рано утромъ пошель онъ въ церковь. въ которую была заказана икона, чтобъ тамъ излить свою печаль предъ Богомъ; вошедши въ церковь, увиделъ, что икона чудной врасоты стоить уже на своемъ мъстъ. Онъ поспъшиль въ игумену Печерскаго монастыря, и разсказань ему о совершившемся чудъ. Вивств съ игуменомъ они пощли въ Алипію, — застали его уже при последнемъ издыханіи. Однако игуменъ спросиль его: какъ написалась икона? Алипій пов'вдаль свое видініе, и присовокупиль: Ангель написаль эту икону, и воть! онь предстоить, чтобъ взять меня. Сказавъ это, Преподобный скончался 1).

Быль особенно способень въ чувственному видению духовъ святый Андрей юродивый, во плоти принадлежавшій въ безплотнымъ по причинъ умерщвленія плоти сверхъестественнымъ подвигомъ. Однажды по той улицъ, на которой случилось быть Святому, несли мертвеца. То быль человъвъ, очень богатый. Множество народа сопутствовало его гробу; значительное собраніе священнослужителей предшествовало гробу съ наснопаніемъ; большое собраніе родственниковь и знакомых последовало за гробомъ, оглашая воздухъ рыданіями и плачемъ. Святый началь чувствовать въ себъ измънение, и отверзансь его очи и прочія чувства. Онъ увидълъ иножество черныхъ евіоповъ, которые шли впереди священнослужителей, и голоса ихъ заглушали своими голосами. Одни изъ есіоповъ держали со руках пепель, воторымъ осыпали людей, окружавшихъ тъло; другіе изъ нихъ плясали; иные хохотали безстыдно; иные издавали звъроподобные и скотополобные вопли; иные окронляли мертвеца смрадною водою; иные летали по воздуху около гроба; иные ими сзади, хлопая руками, производя

<sup>1)</sup> Патерикъ Печерскій.

топоть ногами, издъваясь напъ поющими и проклиная христіанъ. Потомъ святый Андрей увидъль босовскиго князя съ огненными глазами; этоть демонь, принадлежавшій въ падшимь ангеламъ высшаго чиноначалія, держаль 65 руки стру и смолу, и приближался въ гробу съ намъреніемъ сжечь трупъ. Когда тъдо было предано землъ. Святый увидъль идущаго прекраснаго юножи. воторый быль погружень вы глубовую печаль и горько плаваль. Когла юноша полошель въ Святому: то Святый, полагая. что это — одинъ изъ родственниковъ умершаго, сказаль юношт: ради Бога скажи, какая причина твоего плача; спрашиваю объ этомъ потому, что никогда и никого не видаль, ето бы такъ плавань о мертвецв. Юноша отвъчань: причиною плача моего то. что я быль хранителемь этого умершаго, а его похитиль себъ діаволь. Святый сказаль: теперь я поняль, кто-ты. Посль этого Ангель поведаль Андрею образь жизни почившаго, и что онъ умеръ безъ покаянія. Душу его, говориль Ангель, взяли демоны, а поруганіе, воторому подвергнуто было его тело, ты видель самь. Шедшіе по улица люди, видя, что святый Андрей стоить одинь, и какъ бы разговариваетъ съ къмъ-то, говорили между собою: посмотрите на этого сумасшедшаго! онъ вступиль въ разговоръ со ствною. Этинъ прохожинъ подобны тв, которые, будучи погружены въ сустныя занятія и плотское мудрованіе, отвергають существованіе духовъ, или, что равновівсно, дають духамъ отвлеченное значеніе, признавая ихъ чуждыми веществу. — Находинъ нужнымъ помъстить здёсь и другое виденіе святаго Андрея, служащее къ выражению отношения между духами и веществоиъ. Въ началъ своего подвига, Андрей, окованный цъпями, былъ помъщень въ церковь святой мученицы Анастасін, въ Константинополъ, и провелъ значительное время въ этой церкви неисходно. Однажды ночью, на яву пришель къ нему одинъ изъ начальныхъ демоновъ въ сопровождении многихъ другихъ темныхъ духовъ. Діаволь имило во руки топорь, и всё демоны вооружены были разнымъ оружіемъ. Они кинулись на Святаго, чтобъ убить его, а Святый возопиль въ Богу о помощи. Раздался громъ и явилось многочисленное собраніе модей, одвянных въ бълыя одежды, а за ними пришель благообразный старець. Лице его было свътлъе солнца, и множество слугь последовало ему. Онъ сказаль имъ:

затворите двери, чтобъ нивто не убъжаль, и переловите евіоповъ. Повельніе было тотчась исполнено. При этомъ Андрей услышаль, что одинъ изъ демоновъ шопотомъ говорилъ другому: «горе намъ! мы обманулись. Іоаннъ — грозенъ, будеть мучить насъ жестоко». Іовинъ повельть былоризцамь, пришедшимь съ нимь, и они. снявъ жельзную цъпь съ шен Андрея, подали ее Іоанчу. Іоаннъ ВЗЯЛЬ ЦВПЬ ВЪ РУКИ, СЛОЖИЛЬ СС ВТРОС; ПОТОМЪ ОНЪ ВСТАЛЬ ВЪ дверяхъ церкви, и приказалъ приводить къ себъ демоновъ по одному. Привели перваго демона, растянули его на землъ, и Іоаннъ даль ему цепью сто ударовь. Демонь вопіяль подобно человниу: «помилуй меня». Такому наказанію подверглись все демоны, одинъ за другимъ. Послъ этого Іоаннъ сказаль имъ: «подите, покажитесь отцу вашему, сатапъ: какъ нокажется ему сдъланное вамъ!> Демоны исчезам; бізаоризцы также удалились. Благолівный старецъ подошелъ въ Андрею, возложилъ цъпь на его шею. -- Объявивъ, что онъ-апостолъ Іоаннъ Богословъ, и что ему поручено попеченіе объ Андрев, молніей отошель онь оть очей его 1). — Изъ жизнеописаній святыхъ явствуеть, согласно пов'яданію Аповалипсиса, что глава падшихъ ангеловъ-сатана-пребываетъ во адъ, а на земной поверхности дъйствують демоны подъ управленіемъ князей своихъ, то есть, надшихъ ангеловъ изъ высшихъ чиноначалій. Демоны нисходять во адь для полученія приказаній и наставленій отъ сатаны, доносять ему о своихъ дъйствіяхъ и о всемъ, совершающемся на поверхности земной. Однажды демонъ очевидно явился святому Андрею, и произнесъ предсказание о духовномъ и правственномъ разстройствъ христіанъ, долженствующемъ растлить христіанство во времена последнія. «Въ те вре-«мена, говориль демонь, человъки будуть заве меня, и малыя «дъти превзойдуть стариковъ дукавствомъ. Тогда я начну почи-«вать! тогда не буду учить человъковъ ничему! они, сами собою, «будуть исполнять волю мою!» Святый Андрей сказаль демону: какъ ты знаешь это? въдь демонъ инчего не знаеть по предвъденію. Демонъ отвічаль: «Умнійшій отець нашь, сатана, пре-«бывая до адто, гадательствуеть о всемъ посредствомъ волхвова-«нія и передаеть намъ; а сами мы не знаемъ ничего 2)».—Ве-

<sup>1)</sup> Четы-Минен, октября во 2 день.

ливій угоднивъ Божій Нифонтъ, о которомъ сказано, что онъ бесъдовалъ съ Ангелами, какъ съ друзьями, и видълъ демоновъ открыто, повъдалъ, что однажды князь бъсовскій, Алазіонъ, послалъ съ нъсколькими демонами во адъ, къ отцу своему сатанъ, монету, которую далъ христіанинъ скомороху 1).

Церковное преданіе повъдаеть, что святые Апостолы, разсвянные по вселенной для проповеди, были восхищены Ангелами и принесены въ Герусалимъ во дню успенія Божіей Матери. Это событіе воспъвается въ церковных всенародных пъснопъніях 2). — Преподобный Никонъ сухій, инокъ Кіево-Печерскаго монастыря, взять быль въ плень Половцами при нападеніи ихъ на Кіевъ. Уведши Никона въ страну свою, Половцы подвергали его различнымъ мукамъ, томили голодомъ и всёми образами лишеній. Въ такихъ страданіяхъ Никонъ провель болье трехъ лють. Ему было Божественное откровение, что онъ скоро избавится отъ плана. Онъ сказаль объ этомъ мучителямъ. Половны, услышавъ это, и полагая, что Никонъ приняль мёры въ бёгству, подрёзали ему ножныя жилы, заковали его въ цепи, и стерегли съ особенною тщательностію. Чрезъ три дня послів предсвазанія о скоромъ избавленія, предъ наступленіемъ нолуденнаго часа, когда Половцы, вооруженные, сидвли вокругь Никона, онъ внезанно сдълался невидимъ, а сторожившіе его услышали въ воздухъ голоса, которые пъли: хвалите Господа съ небесъ. Никонъ былъ поставленъ въ церкви Печерскаго монастыря въ то время, какъ на Божественной Литургін начали пъть причастный стихь. Братія степлись въ нему. и спрашивали, какимъ образомъ онъ возвратился. Никонъ хотълъ скрыть совершившееся съ нимъ, но это было невозможно; тяжкія цъпи, которыми онъ быль оковань, тело, покрытое загнившимися ранами, провь, которая еще капала изъ подрезанныхъ ножныхъ жилъ, свидетельствовали о событіи, выходящемъ изъ порядка событій обыкновенныхъ. Никонъ объявиль во славу Божію случившееся. Между тэмъ заключень быль мирь съ Половцами. Тогда Половчанинъ, у котораго находился въ павну преподобный Никонъ, прибыль въ Кіевъ, и зашель въ Печерскій монастырь. Тамъ, къ величайшему удивленію, онъ увидёль прежняго плён

<sup>1)</sup> Четьн-Минен. Житіе святаго Нифонта, 23 декабря. 3) Акаенсть Успенію Божіей Матери.

ника своего, разсказаль подробно игумену и братіи, какимъ образомъ Никонъ подвизался въ плёну, и избавился изъ плёна. Половчанинъ приняль христіанскую вёру и монашество въ Кієво-Печерскомъ монастырё; его примёру послёдовали многіе Половцы. Великое чудо имёло многихъ свидётелей и благодётельнёйшія послёдствія 1).

Способность быстро протекать пространства, которыя человъками признаются весьма значительными, имъють не только Ангелы, но и демоны. Имъютъ демоны возможность переносить съ мъста на мъсто какъ грубое земное вещество 3), такъ и человъковъ. Святый Іоаннъ, Архіепископъ Новгородскій, стояль однажды ночью на келейной молитев по обычаю своему. Въ полночный часъ пришель демонь съ намфреніемь чемь нибудь необычайнымь устрашить Святаго и отвлечь его оть молитвы. Для этого демонъ вошель въ умывальницу, туть стоявшую, и началь нолоскаться въ водъ. Святый связаль демона, и крестнымъ знаменіемъ заключиль въ умывальницъ. Демонъ началъ вопить человъческимъ голосомъ и умолять Святаго о разръщеніи отъ связанія и заключенія въ сосудъ. Божественный Іоаннъ отвъчаль демону: въ возмездіе за твою дерзость повельваю тебь, чтобь ты этою же ночью отнесь меня въ Герусалемъ во храму гроба Господня, и этою же ночью принесъ обратно сюда въ Новгородъ, къ моей келлін. Демонъ объщаль исполнить требованіе. Тогда Святый именемъ Господа освободиль демона изъ заключенія въ сосудь, и повельль ему: будь въ подобін коня готовъ предъ дверьми моей келлін. Демонъ вышелъ нзъ сосуда въ видъ темнаго воздуха или дыма, то есть, газа, а въ видъ коня всталъ у входа въ коллію Святаго. Святый возсълъ на него, и принесенъ въ Герусалимъ. Двери храма Господня сами собою отворились предъ нчиъ, сами собою возжились свъчи и лампады у гроба Господня, Іоаннъ причесъ Богу благодарственное славословіе и усердивншую модитву, воздаль поплоненіе встиь святымъ местамъ и иконамъ храма. Вогда онъ вышелъ, двери храма затворились сами собою, а демонъ въ видъ коня стояль, ожидая всадника. Святый возсвыв на демона, и прежде разсвета прине-

<sup>1)</sup> Патерикъ Печерский.
2) Смотри житіе преподобно-мучениковъ Өеодора и Василія Печерскихъ въ Патерикъ Печерскомъ, житіе святаго Аверкія епископа Іеропольскаго, октября въ 22 день.



сенъ былъ въ Новгородъ 1). — Это событие даетъ некоторое понятие о быстротъ движения духовъ; хотя по всему видно, что перенесение Аввакума изъ Гуден въ Вавилонъ и обратно изъ Вавилона въ Гудею совершилось быстро, но Писание не упоминаетъ ничего о времени, а здъсь назначается приблизительно и время: все событие совершилось во вторую половину ночи, слъдовательно на путешествие употреблено около двухъ-трехъ часовъ.

Нъкоторый іерей, по имени Адамъ, жиль съ малольтнимъ сыномъ своимъ, отрокомъ Михаиломъ, въ скиту преподобнаго Нила Сорскаго. Однажды отець, при встретившейся церковной нужде, пославь сына къ пономарю. Когда дитя вышло изъ келлін, внезанно встретиль его некоторый дикій человекь и схвативь его, понесъ какъ бы вихремъ, и занесъ въ непроходимыя мъста и бомота. Тамъ была вакая-то хоромина. Дикій человікь внесь дитя въ эту хоромину и поставиль посреди ся. Туть быль какъ-бы старшина, въ видъ человъка. Этотъ старшина сказалъ находившейся туть-же женщинь: покорми дитя. Принесено было много овощей, и дитя было првнуждаемо къ вкушенію ихъ; но Михаилъ не исполниль требованія, стояль неподвижно на одномъ мість и горько плакаль. Отець, видя, что сынь долго не возвращается, началь искать его и, не нашедши, созваль всю братію, пошель съ ними въ часовню, находившуюся въ недальнемъ разстояніи отъ монастыря. Въ часовив стояма икона Божіей Матери; предъ этою иконою братія начали совершать молебствіе, проливая слезы и призывая на помощь преподобнаго Нила. Въ это самое время дитя увидъло, что пришель преподобный Ниль и, вставъ предъ окномъ хоромины, удариль въ окно жезломъ, отъ чего потряслась хоромина, а находившіеся въ ней нечистые духи попадали лицами на землю. Миханлъ стоялъ и плакалъ, смотря на преподобнаго Нила. Преподобный сказаль: о окаянные! какъ дерзнули вы напасть на мой скить и похитить это дитя! тотчасъ отнесите его туда, откуда взяли. И немедленно дикій человъкъ подхватилъ дитя и, понесши его опять какъ-бы вихремъ, донесъ до монастырской мельницы и поставиль на стогь стна, туть бывшій. Михаиль началь вричать со стога. Въ это время јерей съ братіею выходили изъ

<sup>1)</sup> Четы Минеи, сентября въ 7 день.

часовни, и услышали врикъ дитяти. На голосъ его они пришли къ стогу и, увидъвъ на вершинъ его дитя, прославили Бога и угодника Его, Нила. Снявъ Михаила со стога, они спрашивали его, какимъ образомъ онъ попалъ туда? Михаилъ разсказалъ случившееся съ нимъ. Съ того времени Михаилъ сдълался особенно тихъ; но осталось на умственной способности его, какъ это всегда бываетъ, впечатлъніе отъ дъйствія на него демоновъ. Іерей, напуганный происшествіемъ, оставилъ скитъ и съ сыномъ 1).

Въ Божественныхъ отпровеніяхъ, бывшихъ святымъ Новозавътной Церкви. Очши почившихъ человъковъ являлись точно въ такомъ видъ, какой изображается Священнымъ Писаніемъ. Первъйшіе вельможи Римскаго Императора Максиміана Геркулія, Сергій и Вакхъ, вступили въ подвигъ мученичества за въру во Христа и за исповъдание Его предъ царемъ нечестивымъ. Вакха забили палками до смерти. Сергій въ это время быль въ тюрьмв. Узнавъ о мученической кончинъ своего друга, онъ началъ плакать о томъ, что не умеръ съ нимъ вмъстъ, и модидъ Бога о дарованіи себъ вънца мученическаго. Настала полночь; бдълъ и плакалъ въ молитев своей Сергій. Внезапно предсталь ему окруженный небеснымъ свътомъ Вакхъ. Лице Вакха было вакъ лице Ангела; на Вакхъ была блистающая воинская одежда. Онъ утъщиль и укръпиль друга, возвъстивъ ему о скоромъ совершении имъ мученическаго поприща и о великомъ небесномъ достоинствъ, уготованномъ отъ Господа Інсуса Христа 2). —Особеннаго вниманія заслуживаетъ освобождение изъ темницы преподобнаго Петра Асонскаго святыми Симеономъ Богопріницемъ и Николаемъ чудотворцемъ. Событіе это имъетъ большое сходство съ освобожденіемъ Ангеломъ апостона Петра изъ темницы, и живописно изображаетъ души святыхъ, въ ихъ загробномъ состояніи. Преподобный Петръ Асонскій быль въ мірскомъ быту воеводою. Насколько разъ помышляль онъ о вступленіи въ монашество, и нісколько разъ даваль Богу обіть вступить въ монашество, но, отвлекаемый житейскою сустою, отлагалъ и отлагалъ исполнение намърения и объта. Въ то время сыны Изманла, принявъ магометанство, уже громили Греческую Имперію; между Греками и Изманльтянами кипъла война, почти

<sup>1)</sup> Рукописное житіе преподобнаго Нила Сорскаго. 2) Четын-Минен, октября въ 7 день.

не прерывавшаяся. Однажды войско греческое было послано въ Сирію. Въ войскъ находился и воевода Петръ. Изманльтяне поразили Гревовъ, взяли множество плънныхъ: въ числъ плънныхъ быль воевода. Окованный тяжкими цвиями, онь отведень въ городъ Самару на ръкъ Евфратъ, тамъ ввергнуть въ мрачную темницу. Томясь въ темницъ, Петръ вспомнилъ о неисполненномъ объть, и понявъ, что неисполнение этого объта было причиною постигшаго бъдствія, началь умолять святителя Николая о избавленін, возобновляя обёть свой, и усиливая действіе молитвы строгимъ постомъ. Святитель Николай дважды явился Петру во сив, а въ третій разъ на яву, и уже не одинъ, а вийсти съ святымъ Симеономъ Богопріницемъ. Великій Симеонъ быль дивенъ видъніемъ, благольпенъ образомъ, сіяль небеснымъ свытомъ. Онъ быль облечено въ ефудъ (льняную одежду) ветхозаконнаго свищенства. н златый жезло быль въ руки его. Петръ, увидъвъ представшихъ ему святыхъ, объять быль страхомъ. Симеонъ сказаль Петру: ты просишь брата Николая о освобожденіи тебя изъ узъ и темницы? Петръ едва могъ отворить уста, — такимъ объять быль страхомъ. Я, — отвъчаль онь. Святый Симеонь сказаль: исполнишь ли объть твой вступить въ монашество и провести земную жизнь доброльтельно? Петръ отвъчаль: исполню, владыко мой, при помощи Божіей. Симеонъ: если объщвешься поступить такъ, то выдь отсюда безпрепятственно, и иди, куда хочешь. Петръ показаль ему свои ноги, окованныя цъпями. Святый Симеонъ прикоснудся въ цъпямъ златымъ жезломъ, бывшимъ въ рукъ его, и цъпи растаяли, какъ таетъ воскъ отъ огня 1). Петръ всталъ, и увидълъ, что тюрьма отворена. Онъ вышель изъ нея, последуя со святителемъ Никодаемъ за святымъ Симеономъ, и внезапно очутился за городомъ. Когда совершалось это, -- пришла Петру мысль: то, что дълается съ нимъ, не есть ли только виденіе? Немедленно святый Симеонъ обратился въ нему, и сказалъ: зачъмъ совершающуюся надъ тобою милость Божію ты полагаешь только видініемь? развіз ты не видишь съ достовърностію, гдъ ты, и вому послъдуешь?-Послъ этого святый Симеонъ, поручивъ Петра Святителю, содълался не-

<sup>1)</sup> На пламени Невмановой лампы металлы плавятся подобно воску. Пламень лампы образуется отъ возженныхъ газовъ кислорода и водорода, пущенныхъ въ одну струю.

видимъ. Петръ шелъ вслъдъ святаго Николая. Разсвъло. Святитель спросилъ Петра, взялъ ли онъ съ собою пищи на путь. Петръ отвъчалъ: владыко! мит нечего было взять, потому что я не имълъ еччего. Святитель повелълъ Петру зайти въ случившійся туть по близости садъ. Тамъ встрътишь, сказалъ онъ ему, человъка, который дастъ тебъ овощей, сколько тебъ надо; взявъ ихъ, послъдуй мит. Петръ, исполнивъ приказанное ему, шелъ за святителемъ Николаемъ, и въ короткое время достигъ предъловъ Греческой Имперіи. Тогда Святитель сказалъ Петру: братъ! ты уже въсвоемъ отечествъ, и имъешь всю свободу исполнить обътъ твой. Исполни его немедленно, чтобъ снова не попасть въ Самару и въоковы. Сказавъ это, святый Николай содълался невидимъ 1).

Современныя явленія духовъ въ нёлов Православной Церкви вполнъ сходствують по характеру своему съ явленіями, о которыхъ повъствуютъ Священное Писаніе и святые Отцы. Особеннаго вниманія заслуживаеть виденіе Валаамскаго схимонаха Киріака, мужа святой жизни. Онъ сподобился этого видёнія еще въ мірскомъ быту, по обращенів своемъ изъ раскола, стоя въ одтар'я церкви праведнаго Лазаря, что въ Невской Лавръ, за раннею Литургією. Сперва Киріавъ ощутиль необывновенное благоуханіе. По томъ, когда ісромонахъ сталъ призывать Святаго Духа на предложенные дары, --- Херувимы окружили святый престоль и ісромонаха; равнымъ образомъ и весь одтарь наполнидся Херувимами. Служащій ісромонахъ быль весь объять огнемъ. Когда онъ положиль земной повлонъ предъ святымъ престоломъ: то бълый голубь, но меньшаго размъра въ сравнении съ обыкновеннымъ голубемъ, слетъль сверху, и сталь парить надъ святымъ дискосомъ, потомъ вздетбиъ на верхъ святой чаши и, сжавъ крылія, опустился въ нее, а силы небесныя въ это время, падши ницъ, поклонились святому престолу. Когда івромонахъ возгласиль Изрядно о пресвятьй, — силы небесныя опять поклорились до земли. Когда пропъли Достойно есть, -- они въ третій разъ повлонились, потомъ овружили јеромонаха, осфинли его главу нъкоею чудною плащаницею, и содълались невидимы. - Киріакъ, находясь въ расколъ, проводиль жизнь строго-подвижническую, быль наставникомъ ра-

<sup>1)</sup> Четы-Минеи, іюля въ 12 день.

скольниковъ и полвергался тяжкимъ истязаніямъ по обычаю того времени. Присоединившись въ Православной Церкви въ 1783 г., онъ скончался кончиною праведника въ 1798 г. 1). — Подобнаго виденія небесныхъ силь при совершеніи таниства Евхаристіи сподоблядись и древніе святые Отпы. Сполобился такого вильнія святый Нифонть, одинь изъ величайшихъ угодниковъ Божінхъ. Олнажды онъ присутствоваль при служеніи архіерея въ одной изъ Константинопольских перквей. Отверзлись душевныя очи Нифонта. свазано въ его жизнеописаніи, и онъ увильль, что огнь сошель сь неба, покрыть одтарь и архіерея. Во время трисвятаго явились четыре Ангела, и начали пъть съ пъвцами. При чтеніи апостольскаго посланія, явился святый апостоль Павель, всталь за чтецомъ, наблюдая за чтеніемъ. Когда началось чтеніе Евангелія: тогда слова возлетали на небо въ подобіи світильниковъ. Когда наступило время принесенія даровь, отверася сводь церковный, отверзлось небо, разлилось великое благоуханіе, низошли Ангелы, воспъвая: слава Христу Богу! Они несли необывновенной врасоты младенца и, возложивъ его на дискосъ, сами окружили престолъ, и два Серафима и два Херувима, паря надъ главою младенца, покрывали ее крыліями своими. При освященіи даровъ и совершеніи страшнаго таинства, одинъ изъ светлейшихъ Ангеловъ приступиль и, взявь ножь, закололь младенца, -- кровь источиль въ святую чашу, а младенца положиль на дискось, потомъ благоговъйно всталь въ чинъ своемъ. По окончаніи Божественной Литургін Нифонть увидълъ младенца цълымъ на рукахъ ангельскихъ и вознесшимся на небо <sup>2</sup>). — Подобное видъніе было нъкоторому Сирскому монаху, --- описано преподобнымъ Ефремомъ 3); подобное вилъніе было иноку египетскаго Скита 4).

И нынъ святые Ангелы являются въ видъ врылатыхъ препрасныхъ юношъ; и нынъ души святыхъ человъковъ являются въ

<sup>1)</sup> Пространная повъсть о обращени схимонаха Киріака, о его видъніи въ Невской Лавръ, о постоянномъ пребываніи въ благодатномъ состояніи во время жительства въ Валаамскомъ монастыръ, написана имъ самимъ, по приказанію игумена Назарія, въ духъ глубокаго смиренія, единственно въ исполненіе священной обязанности послушанія. Повъсть была нъсколько разъ напечатана; въ послъдній разъ она напечатана въ журналъ Странникъ, въ книжкъ за февраль 1862-го года.
2) Житіе святаго Нифонта, декабря 23 дня.
3) Слово 86, по славянскому изданію.
4) Патерикъ Скитскій, житіе Арсенія Великаго.

образъ человъка въ его тълъ, въ небесной славъ; и нынъ демоны являются въ безобразномъ, отвратительномъ и ужасномъ видъ чудовищъ, но чудовищъ, имъющихъ образъ человъка. Такими являются они, когда являются въ своемъ видъ; они принимають на себя, какъ принимали и прежде, образъ звърей и гадовъ, въ особенности любимый ими образъ змъя 1). Мы помъщаемъ здъсь повъданіе о недавнемъ событіи, которое сообщено намъ лицемъ, заслуживающимъ полное довъріе.

Въ янщицкомъ селеніи Тоснь, по дорогь изъ С.-Петербурга въ Москву, жилъ ямщикъ Оедоръ Казакинъ, женатый, бездътный, пожилыхъ леть, неграмотный, простодушный, протвій и вообще хорошаго поведенія. Онъ занимался кузнечнымъ мастерствомъ. и самъ, для этой работы, выжигалъ уголья въ лёсу, версты за три отъ селенія, внизъ по теченію рівки Тосны, на правомъ берегу ея, у Дубка. Такъ называется участокъ земли по растущему на немъ мелкому дубу. Однажды Казакинъ работалъ одинъ у угольной ямы. Внезанно, среди дня, онъ увидёль множество бёсовъ въ образи человиково обоего пола, въ необывновенныхъ разнообразныхъ одеждахъ, въ колпакахъ. Бёсы сидёли на бывшихъ тутъ высобихъ деревьяхъ и играли на разныхъ музывальныхъ инструментахъ, припъвая: «наши годы! наша воля!» Они дълали и другіе припъвы, которыхъ Казакинъ не разслушалъ. Ни крестное знаменіе, которымъ Казакинъ ограждаль себя, ни молитва, которою онъ вооружился, не произвели никакого дъйствія на бъсовъ. Объятый страхомъ, онъ покинулъ работу, и побъжалъ домой. Путь къ дому лежалъ на берегу ръки, которая отъ мъста

<sup>1)</sup> Сказаніе о многихъ современныхъ явленіяхъ изъ міра духовъ пом'єщено въ журналѣ "Странникъ". Указываемъ на н'єкоторыя изъ нихъ: а) Видоміе Амесла. Ангелъ явился отроковицѣ Вѣрѣ въ такомъ видѣ, въ какомъ пишется на иконахъ. Книжва Странника за сентябрь 1864 г. б) Замичательная комчина. Крестьянинъ Филиппъ видѣлъ на яву, предъ кончиною своею, пришедшую къ нему Богоматерь въ сопровожденіи двухъ Ангеловъ, которые были въ образѣ юношъ. Августъ 1864 г. в) Дивная христіанская комчина отрока. Двѣнадцатилѣтній сынъ мѣщанина города Твери умеръ, потомъ ожилъ. Оживъ, повѣдалъ о раѣ, въ который былъ восхищенъ, п о пом'єщенныхъ въ раю душахъ родственниковъ его. Іюль 1864 г. г) Рюдкая христіанская комчина дъячка. Ангелы и демоны, представъ дьячку на яву, за нѣсколько дней до кончины его, состязались о душѣ его. Февраль 1863 г. д) Урокъ кошунству и невърію. Демоны явились, среди шумнато мірскаго собранія, безбожнику, отвергавшему существованіе духовъ. Октябрь 1863 г.

его работы находилась не болье, какъ во ста саженяхъ; по берегу росли большія разв'ясистыя березы. Казакинь выбъжаль къ ръкъ, и видитъ на березахъ бъсовъ, которые играли на инструментахъ, торжествовали и безчинно прицъвали: «наши годы! наша водя!» Казакинъ бъжаль безь оглядки. Въ разстояни съ версту оть мъста его работы онъ увидаль въ третій разъ бъсовъ на деревьяхъ; они ликовали, играя на инструментахъ и припъвая: «наши годы! наша водя!» Бъсы не дълали Казакину никакихъ вопросовъ, и не препятствовали бъжать. Въ сильнъйшемъ разстройствъ прибъжавъ въ селенію, отъ котораго отдъляла его ръка, и видя, что нъть на томъ берегу ни плота, ни лодки, Казакинъ присълъ отдохнуть. Между тъмъ стали подавать ему плоть съ другой стороны. Въ это время явился у ногь его огромный зиви, который намъревался унзвить его; но Казакинь отскочиль отъ зиъя. Скоро разнеслось извъстіе о событіи по селенію. Причетникъ села Іоаннъ Андреевъ 1) слышаль лично отъ Казакина о приключения и признаетъ разсказъ его вполив достовврнымъ, такъ какъ Казакинъ по простодушію своему неспособень ни къ какимъ выдумбамъ. — Дикованіе бісовь имісло соотвітствующія себі послівдствія. Вскоръ посат этого (1817 г., 16 октября) быль сильный пожаръ въ селеніи Тоснъ: сгоръла церковь, три дома священнослужителей и 118 домовъ обывательскихъ. Затъмъ явился раскольничій учитель Петръ Антроповъ, сильный въ словъ, большой начетчивъ; подъ вліяніемъ его до половины жителей многолюднаго села Тосны совратились въ расколъ.

Западный писатель утверждаеть, что святые Василій, Аевнасій, Іоаннъ Златоусть, Кирилль, Григорій Нисскій и другіе восточные Отцы признавали сотворенныхъ духовъ существами чистодуховными (Выписка 4), то есть, духовными по пониманію Декарта, безъ вида, безъ движенія, безъ отношенія въ пространству. Справедливо ли это?

Святый Василій Великій въ книгъ о Святомъ Духъ говорить: «По отношенію къ небеснымъ силамъ, признавай, что по суще-

<sup>4)</sup> Этотъ причетникъ принялъ монашество въ Сергіевой пустынів и по отличнымъ нравственнымъ качествамъ и хозяйственнымъ способностямъ сділанъ настоятельствуеть, въ саніз Игумена, надъ Коневскомъ монастыремъ.



«ству они — духи, свойства воздуха или огня невеществен-«наго 1), какъ свидътельствуеть Писаніе: творяй Ангели своя «духи, и слуги своя пламень отненный 2). По сей причинь они «и зависять отъ мъста, и бывають видимы, являясь достойнымъ, «ЭТОГО ВЪ СООСТВЕННОМЪ видю, въ тълаже своиже (сфияты»). Но «освящение, воторое не принадлежить ихъ естеству, доставляется «имъ чрезъ пріобщеніе Святому Духу. Сохраняють они свое до-«стоинство пребываниемъ въ добръ, имъя впрочемъ свободное про-«изволеніе избирать добро или зло, но нивогда не испадая изъ «общенія съ истиннымъ добромъ. Еслибъ отъято было отъ нихъ «дъйствіе Духа, то погибли бы лики Ангеловъ, ниспали бы чино-«началія Архангеловъ, и все (множество духовъ) пришло бы въ «безпорядовъ: жизнь ихъ уже не подчинялась бы нивакому завону, «никакому порядку, никакому правилу. Какимъ образомъ говорять «Ангелы: слава во вышних Богу? не иначе, какъ получивъ «власть отъ Святаго Духа: потому что никтоже можеть рещи «Господа Іисуса, точно Духомъ Святымъ, и никтоже Ду-«хомо Вожіимо влаголяй речеть анавема Іисуса 3), что во-«нечно свазали лукавые и враждебные духи, которыхъ паденіе «довазываеть свазанное нами, что невидимыя силы имъють свое «произволеніе, равно способное обращаться къ добродётели и по-«ровамъ» 4). — «Въруемъ, что небесныя силы, каждое существо, «опредвляются мъстомъ. Ангель, который предстояль Корнелію, «не предстояль въ то же время Филинпу в); тотъ, кто говориль «съ Захаріею близь одтаря 6), не находился въ то же время на •томъ стояніи, воторое онъ занималь на небъ. Но о Духъ Святомъ «мы въруемъ, что Онъ дъйствоваль въ одно время, дъйствоваль «и въ Аввакумъ, находившемся въ Гудеи, и въ Даніилъ, находившем-«ся въ Вавилонъ, осъняль и Геремію въ подземной темницъ Герусали-«ма, и Ісвекіндя на рівкі Ховарь въ Халдей: яко Духо Господень

¹) Невещественнымъ названо здёсь, по пониманію древнихъ Отцовъ, ненмѣющее грубой плоти. Подъ именемъ воздука или огня должно разумѣть теплородъ, газы или эфиръ. Газами называемъ тѣла, принадлежащія землѣ, въ ихъ утонченнѣйшемъ видѣ, а эфиромъ собраніе газовъ, еще болѣе тонкихъ, намъ неизвѣстныхъ, наполняющихъ пространство, превысшее земной атмосферы. Въ природѣ нѣтъ пустоты. Natura horret vacuum, сказалъ знаменитый Галилев. ²) Псал. СПІ, 4. ³) 1 Кор. ХІІ, 3. 4) Книга о Святомъ Дукѣ, Patrologiae Graecae tom. IV. рад. 138. 5) Дѣян. Х, 3, 8, 26. 6) Лук. І, 11.

«исполни вселенную 1), и камо пойду отг Духа и отг лица «Твоего камо бъжу 2). И Пророкъ: Азъ съ вами есмь, Господь «Вседержитель, и Лухз Мой настоит посредь васт 3). Бакое «естество должно признавать въ Томъ, Который находится повсюду, «и есть едино съ Богомъ? Такое ли, которое все объемлетъ, или «которое опредвляется извёстными мёстами, каково естество Ан-«геловъ, какъ явствуетъ изъ сказаннаго?» 4)-Въ бесъдъ на псадомъ 33-й Святый говорить: «Я объясню тебъ страхъ, спаситель-«ный, страхь, которымъ доставыяется святость, страхь, который «является въ душв отъ наученія, а не отъ впечатівній извив. «Когла увидишь, что ты влечешься къ вакому либо гръху: «тогда, «умодяю тебя, помысли о страшномъ и невыносимомъ судилищѣ «Христовомъ, при которомъ Судія возобдаеть на высокомъ и пре-«вознесенном» престоль, и вся тварь предстоить Ему въ трепеть, «производимомъ славою Его явленія. Каждый изъ насъ-это не-«премънно последуеть — будеть приведень предъ Него, и дъятель-«ность жизни важдаго изъ насъ подвергнется разсмотранію. По-«СЛВ ЭТОГО ВЪ ТВИЪ, КОТОРЫЕ СОВЕРШИЛИ ВО ВРЕМЯ ЖИЗНИ МНОГО «зда, приступять нъвіе страшные, угрюмые ангелы, испущающіе «ознь изг очей своих», огнемь дышащіе, мицемь подобно ночи «по выраженню има жестокости и ненависти къ человъканъ. По-«слъ этого вообрази себъ глубокую пропасть, непроницаемую тьму, ∢огнь, лишенный сіянія, имъющій силу жечь во мракъ; далъе: «особенную породу червей ядовитых» и плотоядных», вдящих» «ненасытно и никогда ненавдающихся до сыта, производящихъ «угрызеніями нестерпимыя бользни; наконець: наказаніе, тягчай-«шее всвхъ, провлятие и отвержение въчныя. Этого страшись! на-∢учаемый этимъ страхомъ, удерживай какъ бы уздою твою душу «отъ нечистыхъ вождельній» b).—О естествы діавола Василій говодить, что «оно — безплотное, по словамъ Апостола: инсть «наша брань кг плоти и крови, но кг духовомг элобы в)... «Мъсто начальства его (діавола) — воздухъ, вабъ тоть же Апо-«столь свазаль: по князю власти воздушныя» 1). Далве въ

¹) Прем. I, 7. ²) Исал. CXXXVIII, 7. ²) Arr. II, 5, 6. ¹) Книга о Святомъ Духъ, Patrologiae Graecae, omnia opera Sancti Basilii, tom. IV, pag. 167 и 170. ³) Бесъда на Псал. XXXIII, ст. 12.—Patrologiae Graecae, tom XXIX. °) Ефес. VI, 12. ¹) Ефес. II, 2.

этомъ же словъ святый Василій говорить, что полчища демонова, полумненныхъ князю ихъ, пребывають во воздухи, что подъ словомъ 603дих нало разуметь все пространство между небомъ и землею 1). — «Пемоны, какъ преданные сластолюбію и страстямъ, «ВЪ ЗНАЧИТЕЛЬНОЙ СТЕПЕНИ НАСЛАЖДАЮТСЯ И ПИТЯЮТСЯ ЖЕРТВАМИ. «Въ то время, какъ сожигаются жертвы, кровь превращается чрезъ «горъніе въ испаренія, и, разложившись такимъ образомъ на тон-«вія части, переходить въ состояніе, соотвётственное естеству де-«моновъ. Всеконечно они питаются испареніями, не такъ, чтобъ «они их» бии, или наполняли ими чрево, но подобно нъвоторымъ «животнымъ, устрицамъ и прочимъ этого рода, которыя прини-«мають пищу всёмь существомь своимь. По этой причине демо-«ны съ жадностію помирають газы, происходящіе оть горвнія «жертвъ, и втягивають въ себя дымъ курящагося ладана, какъ «вещества, приспособленныя имъ въ пищу. Можеть быть въжи-«Вотныхъ находится ивкоторое остественное сродство съ тылами де-«монов» (т $\tilde{\omega}$ »  $\tilde{\sigma}$ овиночих $\tilde{\omega}$ »  $\tilde{\sigma}$ ови $\tilde{\sigma}$ н $\tilde{\sigma}$ »).Bозрыдайте изваянная во Ie-«русалимъ и въ Самаріи: яко-же бо сотворихъ Самаріи и руко-«творенныма ея, тако сотворю Іерусалиму и кумирома его 1). Ва-«кимъ образомъ восплачуть *изваянія* сдъланныя изъ дерева, камня «или другаго вакого либо вещества и получившія оть художника об-«разъ и видъ человъковъ или безсловесныхъ животныхъ, четвероно-«ГИХЪ, ИЛИ ПТИЦЪ, ИЛИ ПРЕСМЫВАЮЩИХСЯ, ВАКОВЫ бЫЛИ СТАТУИ В «изваянія Египтянъ? Рыданіе есть голось печали, которая зву-«комъ этого рода выражаеть бользнь сердца. Какимъ же обра-«зомъ возрыдають изваянныя? Совершается это такъ: обрубкамъ «древа, которымъ руками человъческими данъ образъ и видъ, или «камнямъ, или также золоту и серебру, или слоновой кости и «вообще всёмъ идоламъ, сдёланы ли они изъ драгоцённаго или «дешеваго вещества, всёмъ идоламъ, которымъ язычники возда-«ють поклоненіе, невидимо сожительствують и соприсутствують «НВБОТОРЫЕ ДЕМОНЫ, НАХОДЯЩІЕ НАСЛАЖДЕНІЕ ВЪ НЕЧИСТЫХЪ ЖЕРТ-«вахъ. Близь мясныхъ лавокъ, тамъ, куда выбрасывается испортив-«шаяся и запекшаяся кровь, пребывають псы (собаки), лакомые до «этого рода пищи: подобно этому и демоны, порабощенные объяденію,

¹) Бесъда о томъ, что Богъ не есть причина золъ. ²) Comment, in Isaiam cap. I, tom. II, pag. 165, 166, 167 п 168. ³) Ис. X, 11.

«жадно ищущіе наслажденія запахомъ и разложеніемъ крови жертво-«приношеній, летають вокругь жертвенниковь статуй, имъ посвя-«Шенных». Можеть быть, даже питаются этимь ихо тола (общата) «состоящія изъ воздуха или огня, или и изъ смітшенія объихъ этихъ «стихій. Ясно вынаруживается власть демоновь надъ статуями, имъ «носвященными, повъстію, которую читаемъ въ книгъ Царствъ. «Взяша иноплеменницы кивотг Господень, и внесоща его вг «храмъ Дагоновъ, и поставиша его близь Дагона. И обутре-«неваша Азотяне наутріє, и се Дагонъ паде на землю на «лице свое<sup>1</sup>). Изваяніе, видимое для всёхъ, быль Дагонъ; упавшій же «на лице свое, быль демонь, ниспровергнутый славою, окружавшею «кивотъ Божій: онъ-то (демонъ) и палъ на лице свое, а съ собою «ниспровергъ и опрокинулъ видимую вещь. По этой причинъ упо-«требляющіе въ пищу идоложертвенное признаются причастниками «транезы демоновъ 2). Когда приносится жертва идолу: то нъ-«которая часть ея назначается присутствующему туть демону, «такъ какъ демоны усвоивають себъ нъкоторую часть и отъ крови, «обращающейся въ воздухъ (въ газъ), и отъ курящагося тука, «и изъ прочихъ жертвоприношеній. И потому тотъ, кто пьеть изъ «чаши возліянія, употребляемаго при жертвоприношеніи, пьеть изъ «чаши бысовстви в). По этой причинь возрыдають изваянія, то «есть, лемоны, которые обозначаются однимъ именемъ съ извая-«ніями. Когда предвозвъщается, что Господь пріидеть во Еги-«петь, и потрясутся рукотворенные (идолы) Египта оть лица «Его, и сердца ихъ разслабиють въ нихъ 4), то это изречение «имъетъ тотъ же сиыслъ, какой инъютъ вышеприведенныя изре-«ченія: потому что демоны, жительствовавшіе въ этой странь, были «изгнаны и сокрушились, и, когда пришелъ Господь, посланы были «въ принадлежащее имъ мъсто, въ бездну. По этой причинъ про-«клять человькь, иже сотворить изванние и сліяние, дьло «рукт художника, и положить е во сокровении 3); стяжавъ из-«ваяніе, человъкъ стяжаваеть себъ злое сокровище, то есть, де-«мона, соприсутствующаго изваянію, а посредствомъ демона на-«влекаетъ на себя проклятіе, и домашнее и общественное <sup>6</sup>)».

Не лишнимъ будеть замътить, что Василій Великій изобра-

<sup>1) 1</sup> Царств. V, 2. 3. 2) н 3) Кор. X, 21. 4) Исаін XIX, 1. 5) Второзав. XXVII, 15. 6) Comment. in Isaiam Pr. cap. X tom. II, pag. 531—534. Соч. еп. Игнатія Брянчаненова. Т. III. 17

жаеть отношеніе демоновь въ газамъ, происходящимъ оть разложенія жертвъ, вполнъ сходственно съ описаніемъ этого отношенія въ Божественномъ Писаніи 1). Также согласно съ Божественнымъ Писаніемъ онъ видить сходство въ свойствахъ демоновъ съ плотскими свойствами безсловесныхъ животныхъ. Туда ниспали эти духи! Утративъ безвозвратно всъ стремленія, для которыхъ созданы Богомъ разумныя существа, они отяжали неестественныя имъ стремленія скотскія и звърскія. Сохранивъ разумъ, демоны, при посредствъ его, развили въ себъ необычайно эти стремленія, и называетъ Писаніе діавола мудрюйшими всюхи звърсй, сущихи на земли 1).

Нѣкоторыхъ латинскихъ ученыхъ, разсматривающихъ отеческія Писанія изъ своего самомиѣнія, изъ учености по буквѣ, изъ учености односторонней и недостаточной, изъ слѣноты своей, чуждыхъ духа Отцовъ и истиннаго разумѣнія ихъ, возмутило миѣніе святаго Василія Великаго о духахъ, встрѣчающееся въ разныхъ мѣстахъ его сочиненій. Они покусились утверждать, что эти мѣста не принадлежатъ Василію, приписали ихъ, съ дикою улыбкою невѣжественной ироніи, воображенію поэта-язычника. Но другіе изъ нихъ же доказали, что эта легкомысленная понытка не имѣетъ викакого основанія, что заподозрѣнныя мѣста принадлежатъ именно Василію, что мѣста тождественнаго значенія встрѣчаются и у святаго Григорія Богослова <sup>3</sup>).

Святый Григорій Богословъ въ словѣ на святую Паску говорить: «Благость Божія не удовлетворилась соверцаніемъ Самой «Себя: долженствовало ей излить и распространить благо, чтобъ «многіе содѣлались причастниками благости, а это свойственно ве«личайшей благости. Она вопервыхъ измыслила Ангеловъ и не«бесныхъ духовъ. Мысль была дѣломъ, которое производилось Сло«вомъ, совершалось Духомъ. Такимъ образомъ сотворены вторые «свѣты, служебные первому Свѣту. Надлежитъ признавать ихъ ду«хомъ (движущимся воздухомъ, вѣтромъ), одареннымъ умственною «способностію (силою словесности), или огнемъ невещественнымъ «и безтѣлеснымъ, или какою другою природою, ближе подходящею

¹) Tob. VI, 17, 18; 8. 23. ³) Ent. III, 1. ³) Patrologiae (Fraecae tom. XXIX, Vita Sancti Basilii, pag. 169.

«къ сказанному» ¹). Мы называемъ духомъ умъ, мысль и чувства души, происходящія отъ ума; но святый Григорій поль словомъ духъ и огонь, какъ ясно вилно, понимаетъ, по общему пониманію древнихъ, вещество въ состояніи газовъ, а не въ грубомъ состояніи. которое одно называлось телеснымъ и вещественнымъ. Такое мивніе Богослова о духахъ объясняется и другими мъстами его сочиненій. Употребляя для опредъленія естества духовь тв же выраженія, которыя употреблены другомъ его Василіемъ Великимъ, Григорій основываеть свое опредъление на томъ же изречении Писания, на которомъ основывается и Васнеій. «Богъ, какъ предаеть намъ «Священное инсаніе» — говорить Богословь — «сотвориль ангелы «Своя духи и слуги Своя пламень огненный 2). Ангель назы-«вается и духомъ и огнемъ... Несомивнио по отношению въ намъ «они безплотны, или близки къ тому... Непрестающимъ ликомъ «песнопенцевь они обружають первоначальную Причину или при-«носять нъчто большее, по спосебности въ тому, нежели пъсненное «славословіе, осіяваясь чиствищимъ светомъ, разнообразно оза-«ряясь имъ соответственно или естеству своему или чиноначалію... «Будучи служителями 3) воли Вожіей, не только но естествен-«ной способности, но и по обилю благодати, они переносятся на «всв мъста, и всвиъ соприсутствують повсюду, какъ по бы-«строму исполненію служенія, такъ и по легости естества 1)». Здёсь изображено определение духовь, заимствованное изъ Священнаго Писанія, которое называеть, въ этомъ случай, духомъ газообразное вещество; здёсь изображается отношение духовъ не только къ мъсту, но и во времени, такъ какъ на перемъщение съ мъста на мъсто требуется время; наконецъ здъсь быстрота движенія Ангеловъ приписывается ихъ естественной легости, а левость как степень тяжести есть свойство существа. Въ словъ на Богоявление Богословъ повторяеть то же учение о Ангелахъ. Онъ называеть ихъ разумными духами или огнемъ невещественнымъ и безплотнымъ, или же какого другаго естества, близко подходящаго въ этому 5). Очевидно, что здёсь указывается на газо-

<sup>&#</sup>x27;) Oratio XLV, in Sanctum Pascha, Omnia opera Sancti Gregorii, tom. 2, pag. 629, 630.

2) Псал. СПІ, 4.

3) Евр. І, 14. Служебній дуси въ служеніе посылаеми.

4) Oratio Theologica II, cap. 30, t. 2, pag. 71 и 72.

5) Oratio XXXVIII, tom. 2, 319 и 318.

образное вещество, которое превнимъ было неизвъстно. Почему Ангелы названы духами, одаренными разумомъ? Потому что древніена основаніи Писанія и общаго понятія, признавали духомъ вътеръ, воздухъ и вообще всякое вещество, неимъющее грубаго тъла и неподверженное чувству зрвнія. Почему Ангелы названы огнемъ невещественнымъ? Потому что древніе, не зная о существованім теплорода, называли огнемъ вилимое пламя; очень недавно поняли, что пламя есть только жежнее при соенинени вещества съ теплородомъ. Почему Богословъ говорить, что естество Ангеловъ, если не духъ и не огонь, то близко подходить къ этому? Потому что существование газовъ не было извъстно, и болъе точное выраженіе не было возможнымъ. Что, какъ не газы, близко подходить въ движущемуся воздуху и въ огню невидимому? И мы можемъ сказать немного болье! намъ, въ обыкновенномъ состояни нашемъ, неизвъстно ни одно животное газообразное. Зная газы, принадлежащіе землів, и умозаключая о существованіи эфира или собранія газовъ, непринадлежащихъ земль, мы можемъ только сказать, что Ангелы принадлежать въ природъ эфирной или газовой. И газы и эфиръ мы признаемъ, по современному состоянію науки, веществомъ; древніе признавали ихъ духами, какъ и теперь по общему употребленію газы, имъющіе запахъ, называются духами. На иностранных языкахъ словомъ духъ (Spiritus, спиртъ) обозначаются нівкоторыя жидкія тіда.—Чтобъ выяснить по возможности удовлетворительно понимание духовъ Григоріемъ Богословомъ, присовокупляемъ еще следующую выписку о томъ, какимъ образомъ римскій императорь Іуліань богоотступникь вступиль вь открытое общение съ демонами: «Нисходиль онъ (Іуліань) въ некоторую «пещеру, всвиъ неприступную и страшную (о когда бы низшель «ОНЪ ВЪ преисподнюю прежде, нежели низвергся въ тонкія зло-«дъянія!), имъя спутникомъ того, который достоинъ быль мно-«ГИХЪ ТОМНИЦЪ, ТО ОСТЬ, ЧОЛОВВКА ИСКУСНАГО ВЪ ОТИХЪ ДВЛАХЪ И «опытнаго, правильнъе же джефидософа и обманщика. У нихъ есть «между прочимъ родъ волхвованія, въ которомъ они сов'ящаются «о будущемъ съ подземными демонами въ мрачныхъ пещерахъ, «или потому, что имъ пріятнъе темнота, или потому, что они сами-«тьма и дёлатели дёль темныхь, или же потому, что убёгають «общества и присутствія благочестивых человъковь, оть чего ослаб-

«дяется сида ихъ. Когда великій мужъ 1) углублялся въ пещеру: «то начали встръчать его ужасныя привидънія и постепенно ста-«новиться многочислениве и сильнее; говорять, что онъ услышаль «необычные звуки, отвратительный запахъ, увидълъ огненныя стра-«шилиша, и не знаю еще вакую пустошь и сумасбродство. Онъ, «встревоженный новостію обстановки, какъ новый въ этомъ дълъ. «прибъгнуль въ древнему врачевству, въ вресту, ознаменоваль «себя имъ въ ограждение отъ ужасовъ, принявъ себъ въ защит-«ника Того, Кого онъ преследовалъ. Следующее—еще ужаснее. «Знаменіе креста оказало свою силу: пали демоны, прогнаны стра-«шилища. Что за этимъ? Отдохнулъ нечестивецъ, — снова обол-«ряется, снова пытается проникнуть далье въ пещеру, снова яв-«ляются страшилища, снова прибъгаетъ въ врестному знаменію. <снова обуздываются демоны. Ищеть совъта у своего руководи-</p> «теля недоумъвающій ученикь: предстоятель этихъ таинъ, шедшій «возяв его, злохитро перетолковываеть истину. Мы были мервостны «для нихъ, а не страшны, сказаль онъ: преодольло худшее. Такія ∢слова произнесъ онъ, и такими словами убъдилъ; убъжденнаго «ученика онъ повелъ въ глубину вертепа. Этому не должно удив-«ляться. Нечестивый скорве и удобные послыдуеть злу, нежели «превлоняется въ добру. Что онъ говорилъ или делалъ после этого, «или какими обманами быль обольщень, прежде нежели вышель «нэъ пещеры, то знають тв, которые частію вводять другихь въ «эти таинства, частію сами вводятся. Онъ вышель изступленнымь, «достаточно выражая ярымъ взоромъ и всёмъ существомъ своимъ, «кому онъ воздалъ божеское поклоненіе. Но онъ, не съ того са-«маго дня, въ который внустиль въ душу свою толикое нечестіе, «быль преисполнень демонами. Правда-тогда это открылось явно. «Не напрасно сходиль онь вь пещеру: тамъ вступиль онъ «въ общение съ демонами. Это состояние они называють энту-«зіазмомъ, прикрываясь честными и великольпными наименова-«ніями 2)». — Въ похваль святому Кипріану, Богословъ говорить: «что удивительнаго, если онъ (діаволь), при посредствѣ Кипріана, «напаль на святую душу и на тыло непорочное? °) Самъ Кипріанъ

<sup>1)</sup> Такъ названъ иронически Іуліанъ. 2) Oratio contra Iulianum 1, сар. LV и LVI, tom. 1, рад. 577, 578, 579, 580. 2) Здісь говорится о нападенін на святую діву Іустину блуднаго біса, котораго послаль Кипріанъ, будучи еще язычникомъ и волжвомъ.

«дъйствоваль на нее, и употребиль посредникомъ (дъятелемъ) не «вакую либо старую женщину, способную для такихъ дълъ, но «нъкотораго демона, любителя тълъ и плотскихъ похотънів. Мятеж- «ныя и враждебныя власти охотно и поспъшно исполняють таковыя «служенія, ища умножить число участниковъ своей погибели. Та- «кого сводничества наградою были жертвы и возліянія, приведенныя «въ утонченный видъ, и въ испареніяхъ отъ крови и жертвопри- «ношеній приспособленныя къ демону 1)».

Чтобъ правильно понимать и объяснять Отповъ, писавшихъ при содъйствін Божественной благодати и при пособін аскетическихъ опытовь, нужно содъйствіе и этихь опытовь и благодати. Просвъщенные благодатію, Отцы уклонились отъ многихъ понятій, особливо въ отношении существеннаго, которыя представляла имъ современная младенчествовавшая наука о веществъ. Они произнесли мивнія, которыя наука, при новвішемь необычайномь развитін своемъ, находить самыми върными, какъ то видно на всемъ пространствъ Шестолнева Василія Великаго. Святый Каллисть Катафигіоть, просвъщенный появигомъ умной молитвы, даже не остановымся сказать, что одинъ Богъ есть существо собственно простое 2). Принимающіеся судить о веществів, не ниви о немъ основательных в повнаній, приводятся посредством неправильнаго сужденія въ неправильнымъ завлюченіямъ. Такіе господа съ величайшею увъренностію провозглашають о мірь видимомь и невиди-MONT, HOJATAR, TTO TARGE HOHRTIE ECTS HEOHDOBEPHEMAR ARCIOMA, никакъ не понимая, что это разавление--- вполнъ относительное, что въ сущности нътъ его. Что значить мірь видимый? Это тотъ, который мы видимъ. Что-міръ невидимый? Это тоть, который мы не видимъ. Христіанство, изучаемое по завъщанію Спасителя, путемъ всежизненнаго аскетизма, приводить въ познанію, что чувства наши извращены паденіемъ, подвержены перемвичивости, и потому никавъ не могуть служить нормою для упомянутаго раздъленія; оно никакъ не можеть быть правильнымъ. Наука приходить къ подтвержденію этого повятія, распространяя различными механическими средствами область нашего эрвнія, и содблывая посредствомъ уведичительныхъ стеколъ, телескоповъ и микроскоповъ

¹) Tom. I, Oratio XXIV, сар. IX и X рад. 1179 и 1180. ²) Гл. lX, Доброт., ч. 4.

многое невидимое видимымъ. При такомъ понятіи о мірахъ видимомъ и невидимомъ, непремѣнно должно измѣниться понятіе о веществѣ. Оно и измѣнилось при современныхъ успѣхахъ химіи:
многое, казавшееся невещественнымъ, оказалось вещественнымъ.
Очевидно, что вещество простирается за предѣлы нашихъ чувствъ
на неизмѣримый объемъ въ безчисленныхъ, неизвѣстныхъ намъ
формахъ, подъ управленіемъ законовъ, недоступныхъ для постиженія нашего. Наука приводитъ къ этой великолѣпной идеѣ, къ
этой величественной истинѣ, при которой открывается для ума
общирнѣйшее, священное созерцаніе, при которой созерцается съ
особенною ясностію и правильностію въ таинственной картинѣ видимаго міра наше ничтожество и величіе Творца—Бога.

Святый Асанасій Великій следуеть тому же ученію о духахь, какое изображено Василіемъ Великимъ. Подобно Василію Великому онь говорить, что духи имбють тонкія и легкія тола, что, имъя такія т мъсто жительства демоновъ есть воздушное пространство, что видъ у демоновъ страшный, какъ у разбойниковъ, а у святыхъ Ангедовъ-самый пріятный. Святый Аванасій составиль жизнеописаніе преподобнаго Антонія Великаго, съ которымъ онъ быль знакомъ лично и находился въ дружескомъ отношеніи о Господъ. Въ этомъ жизнеописаніи Преподобнаго Святитель александрійскій передаеть очень пространное поучение Преподобнаго о духахъ и разныя искушенія, которыя онъ претерпіль отъ нихъ 1). Мысли принадлежать Антонію, -- изложеніе принадлежить Асанасію. Но мысли Преподобнаго Святитель усвоиль себъ, и повторяеть многія изъ нихъ на всемъ пространствъ своихъ сочиненій уже отъ лица своего. Святый Аванасій называеть Ангеловъ безплотными по сравненію съ человъками 2). Благъ, говорить онъ, Самъ по Себъ единъ Богъ: Ангелы — благи по причастію Божественной благодати <sup>3</sup>). Они-существа живыя, разумныя, безплотныя (абдос), способныя къ пъснопънію, безсмертныя 1). Естество демоновъ нисколько не отличается отъ естества Ангеловъ; они различаются усвоеннымъ

<sup>1)</sup> Patrologiae draecae, s. Athanasii. t. 2. Vita S. Antonii, pag. 873, 874, — 907, 908.
2) Disputatio contra Arium, cap. II, tom. IV. Omnia opera S. Athan. Mag.
3) De sancta Trinitatae dialogus I, cap. 12, tom. IV.
4) De communii essentia Patr. et Fil. et Sp. S. quaestio 51, tom. IV.

произволеніемъ подобно тому, какъ у праведнаго человѣка—одно направленіе духа, а у грѣшника другое 1). Говоря о книгѣ Товита и причисляя ее къ каноническимъ книгамъ Священнаго Писанія, святый Аеанасій упоминаетъ о демонѣ Асмодеѣ, который любилъ Сарру, дочь Рагуила, и убивалъ мужей ея; приводитъ слова архангела Рафаила, сопутствовавшаго Товіи въ образѣ человѣка, что печень и сердце рыбы, будучи возжены, прогонятъ демона. Прогнанный этимъ куреніемъ, демонъ былъ связанъ Ангеломъ въ верхнихъ частяхъ Египта 2).

«Діаволь, врагь нашего рода, ниспавши съ неба, блуждаеть «Въ пространствъ этого нижняго воздуха, гдъ, начальствуя надъ «другими демонами, вакъ надъ сдъдавшимися непокорствомъ и «гордостію подобными ему, при содъйствіи ихъ, обольщаеть че-«ловъковъ привидъніями, и старается воспрепятствовать тъмъ, «которые стремятся горь, о чемь Апостоль говорить: по князю «власти воздушныя, духа, иже дыйствуеть ныню вь сыныхь «противленія 3). Господь низшель съ неба, чтобъ низложить діа-«вола, очистить воздухъ, и отврыть намъ путь къ небу зависою. «сирпиз плотію Своєю 1). Если это долженствовало совершиться «при посредствъ смерти, то какою иною смертію, скажи инъ. могло «это привестись въ исполненіе, какъ не тою, которую понесъ Го-«сподь на врестъ въ воздухъ? Умираеть въ воздухъ только тотъ, «вто полагаеть душу на вреств. По этой причинв Господь понесь «такую смерть согласно требованію нужды. Такимъ образомъ воз-«несенный вверхъ, Онъ очистиль воздухь отъ козней діавола и «всвиъ демоновъ, что и засвидетельствовалъ Онъ следующими «словами: Видъхг сатану яко молнію ст небесе спадша» 5).

«Когда оракулы Греціи и всего міра прекратились и умолкли, «какъ не по пришествіи Спасителя на землю? Когда начали по- «нимать, что боги и герои поэтовъ — человъки, и по этой при- «чинъ презирать ихъ, какъ не послъ побъды Господа надъ смер- «тію, причемъ Онъ принятое Имъ тъло воскресилъ изъ мертвыхъ «и сохранилъ нетлъннымъ? Когда оказались удобопрезрънными лу- «кавство и ярость демоновъ, какъ не по явленіи на землъ Слова,

¹) Quaestiones ad Antiochus, quaestio VII, tom. IV. ²) Synopsis Scripturae Sacrae pag. 371—372, tom. IV. ³) Epec. II, 2. ⁴) Epp. X, 20. ⁵) Jyr. X, 18. — Oratio de incarnatione Verbi, tom. 1, pag. 139, 140.

«Божіей Силы, Господа всего и ихъ, умилосердившагося надъ не-«мощію человъковъ? Когда искусство и училища волхвовъ попра-«ны, какъ не послъ пришествія къ человъкамъ Божественнаго «Слова? Наконецъ-когда мудрость явычниковъ содълалась глупо-«стію? — Посяв того, какъ истинная Божія премупрость открыла «Сама Себя на земяв... Прежде вселенная была преисполнена об-«манами оракуловъ и дожными понятіями человъковъ. Прелметомъ «удивленія для всьхъ были оракулы Дельеъ, Додоны, Віотін, Ли-«кін, Египта и Кавиръ, равно какъ и Пиоіи; но нынъ, когда по-«всюду проповъдуется Христосъ, совершенно прекратилось ихъ не-«истовство, и нигдъ между ними уже не обрътается пророка. Прежде «демоны вводили въ заблуждение умы человъковъ различными при-«видъніями, пребывая въ источникахъ и ръкахъ, въ древахъ или «камняхъ 1), и невъжественныхъ смертныхъ устрашали призра-«ками. Эти кознодъйства увяли по пришествіи Божественнаго «Слова <sup>2</sup>)».

«Супостать нашь діаволь 3), завидуя великимь благамь, ко-«торыя мы должны получить, ходить вокругь нась и тщательно «наблюдаеть, чтобъ похитить съмена Слова, находящіяся въ насъ. «По этой причинъ Господь, предостережениемъ, запечатлъвая въ «насъ Свои заповеди, какъ собственное сокровище, говорить: Eлю-«дите, да не прельщени будете: мнози во пріидуть во имя «Мое, глаголюще, яко Азг есмь, и время приближися. Не «изидите убо во слида иха 1). Безъ сомнини ничто великое «предоставлено намъ Словомъ: намъ предоставлено избъгать об-«мана, который могь бы быть произведень наружныма видома «представляющихся предметовъ, и мы дъйствіемъ благодати Духа «можемъ правильно судить объ этихъ предметахъ, не смотря на «то, что они прикрыты и замаскированы. Если бы великій демонъ, «діаволъ, изобрътатель злобы, достойный самъ по себъ всякой не-«нависти, тотчась открываль себя: то каждый отгоняль бы его, «какъ змъя, какъ дракона, какъ льва, ищущаго похитить и по-«жрать кого только можно. По этой причинъ онъ прячется и при-«врываеть себя, лукаво присвоиваеть себъ имя, вождельное для «всъхъ человъковъ, чтобъ обмануть человъковъ ложною наружно-

¹) Подобно тому, какъ нынѣ пребывають въ столахъ. ³) Oratio de incarnatione Verbi, tom. I, pag. 177, 178. 179, 180. ³) 1 Петр. V, 8. ¹) Лук. XXI, 8.

«стію, и уже обманутыхъ заковать въ свои цёпи. Какъ кто либо, «желающій увлечь чужихъ дётей въ рабство себъ, принимаетъ, «въ отсутствіе родителей ихъ, подобіе этихъ родителей, при по-«средствъ этой хитрости обманувъ горящихъ любовію къ родите-«лямъ сыновъ, уводитъ ихъ далеко, и погубляетъ несчастныхъ: «такъ и нечестивый демонъ, извивистый и лукавый діаволъ, не «дерзаетъ показываться кому либо такимъ, какимъ онъ есть; зная «же, сколько человъки любятъ истину, принимаетъ на себя ли-«чину правды, и этимъ средствомъ изливаетъ ядъ свой въ по-«слъдователей своихъ».

«Такъ обманулъ онъ нъкогда Евву, говоря ей не свои слова, «но притворяясь повторять слова Бога и извращая ихъ смыслъ 1). «Такъ обольстиль онъ супругу Іова, научиль ее излишеству люб-«ви въ мужу, а отсюда куль на Бога 3). Такъ обольстиль и обма-«НУЛЪ ОНЪ ВСВХЪ ЛЮДЕЙ, ИЗВРАЩАЯ НАРУЖНЫЙ ВИДЪ ПРЕДМЕТОВЪ, И «ВСВХЪ ПОХИТИЛЪ И УВЛЕВЪ ВЪ ПРОПАСТЬ ЗЛА, СООСТВЕННО ПРИНАД-«дежащаго ему. После того, какъ онъ обольстиль перваго чело-«ВЪКА, И ПОСРЕДСТВОМЪ ЭТОГО ПРИШЕЛЪ ВЪ СОЗНАНІЮ, ЧТО СОДЕРЖИТЪ «въ своей власти и въ своемъ подданствъ весь родъ человъче-«СКІЙ, -- произнесь жестокое и наименное наруганіе науб ними въ «Слъдующихъ словахъ: вселенную всю обыму рукою мосю яко «гнъздо, и яко оставленая яица возму, и нъсть, иже убъ-«жита мене, или противу мни речета 3). Когда же пришель «Господь, когда врагь узналь изъ опыта Его домостроительство, «и не могь обмануть плоть, въ которую облекся Христосъ: тогда «гордецъ, хвалившійся, что обхватить вселенную, содълался, при «посредствъ Христа, игралищемъ даже для дътей, на подобіе во-«робья. Нынъ отроча младо на ложе исчадій аспидских ру-«RY 603 AO ACUMO 4), HACHE XACTCH TOMY, KTO OF MAHYJIL EBBY, H BCE, «право върующіе въ Господа, попирають того, который сказаль: «Взыду выше облака, буду подобена Вышнему 5). Не безъ сты-«да выносить онь это; но, по могущественной дерзости своей онь «покущается измънять видъ свой. Не смотря на это, не можеть «онъ, несчастный, укрыться отъ тёхъ, которые знаменуются кре-«стнымъ знаменіемъ на челъ своемъ: тъмъ жесточе отгоняется

¹) Быт. III, 1. ²) Іов. П, 9. 10. ³) Исаін X, 14. ²) Исаін XI, 8. ³) Исаін XIV, 14.

«онъ ими, съ великимъ безчестіемъ и срамомъ для себя. Хотя «онъ нынъ, подобно пресмыкающемуся змъю, облекается притворно «въ образъ свътлаго ангела, но такое притворство не можетъ при«нести ему никакой пользы: мы научены, что хотя бы Ангелъ «съ неба благовъстилъ намъ болъе преданнаго, то и онъ подле«житъ анаеемъ».

«Опять если онъ захочеть прикрыть свойственную ему лжи-«вость, и притворяется устами произносить правду: то мы не не-«Знаемъ его цъли въ этомъ дъйствіи, и по справедливости отвер-«гаемъ его словами, заимствованными у Святаго Духа: Грими-«нику же рече Богг: вскую ты повъдаещи оправданія Моя? 1) «Не красна похвала во устъхз гръшника 2). Лукавый, еслибъ «и правду говориль, не заслуживаеть вероятія, какъ научаеть «этому Писаніе, пов'ядая о коварств'я, которое онъ употребиль про-«тивъ Еввы. Дервость его обуздаль Господь; вопервыхъ въ горъ, «гдъ обличилъ многообразную злохитрость его, показалъ, что онъ-«состаръвшійся въ лукавствь, назвавь его не быть либо изъ свя-«тыхъ, но сатаною. Иди за Мною, сатано: писано бо есть: «Господу Богу твоему поклонишися, и Тому единому по-«служиши 3). Вовторыхъ онъ повельдъ демонамъ молчать, когда «они вопіяли изъ одержимыхъ ими. Воплемъ своимъ они про-«возглашали правду; они не лгали, когда говорили: Іисусе, Сы-«не Божій и Святый Божій 4). Господь не благоволиль, чтобъ «истина проповъдывалась нечистыми устами, особливо же уста-«ми демоновъ, чтобъ они, воспользовавшись этимъ случаемъ, не «примъшали, по злому произволенію, чего либо своего, и не на-«свяли его спящима человокома 5). По этой причинв Онъ не «потериталь, чтобъ они говориди, и намъ не дозволиль попускать «имъ это, сдълавъ Самъ наставление въ следующихъ словахъ: «Внемлите отг лживых пророкт, иже приходять къ вамъ «вт одеждахт овчихт, внутрь же суть волцы хищницы в); а «чрезъ святыхъ Апостоловъ: не всякому духу въруйте 7)». Очевидно, что изложенныя здёсь мысли тождественны съ мыслями, которыя читаемъ въ Поученіи Антонія Великаго. Находящееся

<sup>&#</sup>x27;) Псал. XLIX, 16. ') Iнс. Спрах. XV, 9. ') Мате. IV, 10. ') Мате. VIII, 29. Марк. I, 24. ') Мате. XIII, 25. ') Мате. VII, 15. ') 1 Іогч- IV, 1.—Epistola ad Episcopos Aegypti et Libiae, tom. I, pag. 539—544.

въ этомъ поучении мивніе, что сотворенные духи имвиоть дегкія твла, безъ сомивнія принадлежить не только Антонію, но и Аеанасію: въ противномъ случав Святитель не преминуль бы оговорить его. Вещественность сотворенныхъ духовъ явствуеть изъ описанія твхъ искушеній, которыя понесъ оть нихъ Антоній Великій. Какъ эти искушенія помвщены въ житіи Антонія Великаго въ Четьихъ-Минеяхъ 1): то мы здёсь и не выписываемъ ихъ. Подобныя искушенія претерпёли многіе отшельники и пустынножители.

Святый Епифаній Кипрскій, скончавшійся на кораблі, плывя изъ Константинополя въ Кипръ, такъ говорилъ ученикамъ своимъ въ преисмертной прошальной беселе: «Чада мон! если вы любите «меня, то сохраните мон заповъди, и любовь Божія пребудеть съ «вами. Вы знаете, чрезъ какія скорби я прошель въ жизни моей! «Скорби эти я не вивняль въ скорби, но, подвергаясь имъ, всегда «пребываль радостнымь по причинь упованія на Бога, и Богь «никогда не оставляль меня, но Самъ охраняль отъ всякихъ коз-«ней лукаваго. Любящима Бога вся споспъществуюта во бла-«гое 2). Однажды, возлюбленныя чада мон, когда я находился въ пу-«стынномъ мъстъ, и приносилъ молитвы Христу, чтобъ Онъ изба-«вилъ меня отъ всёхъ козней сопротивника, — напало на меня мно-«жество демоновъ. Они ударили меня о землю и, схвативъ за ноги, «влачили по земль. Нъкоторые изъ нихъ били меня. Такъ поступале «они со мною въ теченіе десяти дней. Послъ этого я уже не ви-«дъль демоновь во собственномо ихо видо во всь дни жизни «моей; но они чрезъ людей наливали на меня свою злобу» 3).

Древніе Отцы, какъ мы видъли изъ цитаты святаго Кирилла Іерусалимскаго, согласно съ Священнымъ Писаніемъ и по общему употребленію, называли духовъ воздухъ, вётеръ, словомъ все, что не имъетъ дебелаго тъла. Для доставленія возлюбленнымъ братіямъ самаго удовлетворительнаго понятія о мивніи древнихъ Отцовъ о духахъ, предлагаемъ здёсь ученіе святаго Аванасія Великаго о тълъ и душъ человъческихъ. «Извъстно, говоритъ Святитель, что «тъло заимствуетъ составъ свой отъ стихій; равнымъ образомъ отъ «нихъ зависитъ и разрушеніе его. По этой причинъ тъла, какъ «человъкъ, такъ и прочихъ животныхъ, удобно умираютъ, буду-

<sup>1)</sup> Января 17 дня. 2) Рям. VIII, 28. 3) Opera omnia S. Epiphanii, tom I, Vita ejus, pag. 107, 108.

«чи составлены изъ четырехъ стихій, именно изъ земли, солнца, «волы и воздуха. Стихін эти и сами не свободны отъ обветшанія «и порчи: такимъ же образомъ не свободны отъ нихъ и тъла, «такъ какъ всъ тъла сдъланы изъ земли. Напротивъ того веще-«ства простыя, несложныя, удобно сохраняются и пребывають до «обончанія неразрушенными. Таковы солице, человъческая душа. «СВЪТЪ, СВЪТИЛА, ВОЗДУХЪ, ВОДА, ОГОНЬ, ДУХЪ, СЛОВОМЪ-ВСЕ ПРОСТОЕ». О душъ же говорить следующее: «Въ ней находится пять стра-«стей, называемыхъ душевными. Онъ суть гиввъ, печаль, страхъ, «попечительность, зависть. Кто стяжаль трезвение ума, тоть мо-«жеть властвовать надъ этими страстями. Собственно душа, по «существу своему, есть како бы огонь горящій. Какъ огонь сва-«риваеть то, что будеть положено въ кострюдю: такимъ образомъ «и огненная душа перевариваеть и истребляеть пищу, вложен-«ную въ чрево. Хотя она и называется фох ή (душа), но назы-«вается такъ не потому, чтобъ была фохра, то есть, холодная, «какъ думаютъ нъкоторые изъ простъйшихъ. Явствуютъ въ ней «сила и дъйствіе солнца изъ того, что она изсушаеть сырое си-«лою теплоты своей. Солнце, будучи огненнымъ и жаркимъ, изсу-«шаеть болотныя мёста, и что бы то ни было наполненное сы-«рости разръщаетъ испареніями. Что душа по естеству своему «тепла, въ этомъ несомнънно и опытно увърять тебя мертвые, по-«тому что въ тотъ часъ, когда отделится душа отъ тела, все чле-«ны объемлются холодомъ, ни сколько не менве, какъ и отъ дви-«ствія мороза. Докол'в душа принимаеть пищу въ изобиліи, до-«толъ тело находится въ силь и бодро; когда же лишится пита-«нія, тогда самое тіло служить вмісто пищи теплоті души. Какъ «мъдный сосудъ или кострюля въ затопленной печкъ, не напол-«ненные водою, не могуть выносить силы огня, потому что они «сожигаются и совершенно разрушаются: такимъ же образомъ и «сосудъ твлесный, если подвергнется недостатку въ питаніи, не-«премънно разрушится, будучи приведенъ въ совершенное раз-«слабленіе огненною душею. Если желаешь научиться оть кого, «какимъ образомъ душа пребываеть въ тълъ; то вопроси его такъ: «сважи мив, во всемъ ди тълв обитаетъ душа человъка, или въ «какой нибудь части тела? Если онъ скажеть тебе: во всемъ те-«ль, отвъчай ему: отчего же, когда отсъкуть руку или ногу че«ловъка, не разсъкается душа, но человъкъ продолжаеть жить, «не умираеть? Если же скажеть: въ одномъ мъсть, то отвъчай «ему: какимъ же образомъ существуютъ всв прочіе члены? по-«тому что все, что лишено души, -- мертво, и я не знаю, что ты «хочешь сказать. Но я объявлю тебь, въ какомъ месть, по какой «причинъ и гдъ пребываетъ душа. Положительно присутствуеть она «въ трехъ мъстахъ тела. Какъ лучъ солица вступаетъ и входить «Въ домъ всегда въ одномъ мёстё, и освёщаеть весь домъ: такъ «и душа, обитая въ трехъ частяхъ твиа, освъщаеть весь домъ «тъла. Именно обитаетъ она въ сердцъ, въ высшей части головы «н въ царскихъ жидахъ. Въ этихъ трехъ частяхъ живетъ душа. «По этой причинъ въ тотъ часъ, какъ поразится голова, или «сердце, или вогда вытечеть вровь въ большемъ количествъ изъ «царственной жилы, немедленно отлучается душа отъ тъла, и «тьло содълывается мертвым». Душа, подлинно обитая въ этихъ «трехъ частяхъ, разливаеть во все тело действіе своей силы» 1).

Мивніе, изложенное святымъ Асанасіемъ Великимъ, мужемъ просвъщеннъйшимъ своего времени, достойно особеннаго вниманія. Достойно вниманія оно по преимуществу въ наше время, когда раціонализмъ Декарта палъ, или испов'ядуется однівми отстальни личностями, незнакомыми съ настоящимъ развитіемъ наукъ, объясняющихъ вещество. Изъ изложенія, сдъланнаго Асанасіемъ о значеніи твла и души, явствуеть со всею очевидностію, что древніе называли простыма. Они называли простымь то, что не было разложено на составныя части, къ разложенію чего не имълось въ виду никакихъ средствъ. Понятіе и изображеніе словомъ понятія — очень естественныя! Вода, воздухь, духь, душа назывались простыми въ одномъ и томъ же отношении. Появилась химія, н извратила понятія о веществъ, опредъливъ сложность въ томъ, что признавалось простымъ, доказавъ вещественность въ томъ, что признавалось невещественнымъ, достигнувъ самымъ точнымъ, математическимъ процессомъ познанія, что все, кромъ безконечнаго, вещественно. Этимъ познаніемъ наука сощлась въ одно мивніе съ мивніемъ Священнаго Писанія и святыхъ Отцовъ, которые отденяють существо Бога безконечнымъ разстояніемъ отъ всёхъ

<sup>1)</sup> Opera omnia Sancti Athanasii Magni, tom. IV, pag. 1431 1434.

сотворенных существъ, какъ по естеству, такъ и по свойствамъ. Всв замысловатыя предположенія, весь великольпный бредь фидософовъ, незнакомыхъ съ положительными науками, отвергается и низдагается въ прахъ положительными науками 1). Присутствіе теплорода въ душъ, указываемое святымъ Аоанасіемъ, хотя не можеть быть принято въ томъ видь, въ которомъ оно находится въ сочинении, будучи основано на современномъ состоянии познаній о веществъ, но и не можеть быть признано странностію н нелъпостію, вакъ должны признать его Декартисты. Всв газы, намъ извъстные, эти невидимыя и тонкія тыла, содержать въ себъ теплородъ. Аванасій признаеть, на основаніи извёстныхъ ему опытовъ, присутствіе души въ трехъ главныхъ отділахъ тіла: во всвхъ членахъ онъ признаеть двиствіе души, отвергая присутствіе ея. Новъйшіе опыты единогласно свидетельствують, что душа присутствуеть во всвуь членахь твла; но жизнь присутствуеть тамъ, гдъ указалъ святый Асанасій. Всъ человъни, безъ всякаго исвлюченія, лишившіеся рукъ или ногь, чувствують явственно присутствіе этихъ членовъ, чувствують способность действовать ими. Накоторые полагають, что это — игра нервовъ. Несправедливо! Нервы дъйствують только въ тьль; дъйствовать вив тьла они не имъють никакой возможности: это — ясно ощущаемые члены души, съ снособностію дійствія, воторая остается безь употребленія, по причинъ соединенія главныхъ частей души съ тъломъ.

Святый Іоаннъ Златоустъ: «Ты желаешь видёть Ангеловъ и «вийстё Мучениковъ? Открой очи вёры, и смотри на это эрйлище. «Ибо если весь воздухъ наполненъ Ангелами, тёмъ более церковь. «Что весь воздухъ наполненъ Ангелами, услышь, что говорить «Апостоль, увёщевая женъ, чтобъ онё покрывали головы. Сего «ради, говорить онъ, должна есть жена власть импъти на главть «Ангелъ ради 2). Опять Іаковъ: Ангелъ, иже избавляетъ мя отъ «вспхъ золъ 3). И тё, которые были въ домё съ Апостолами, го-кворили отроковицё Роди: Ангелъ его есть 4). И опять Іаковъ видть

¹) Надо бы новъйшимъ философамъ помнить слова отца языческой философіи Платона, который отказываль входъ въ философію всёмъ незнающимъ математики. Естественныя науки, въ настоящемъ положеніи ихъ, входять въ составъ наукъ математическихъ, принадлежа въ значительной степени въ прикладной математикъ.

2) 1 Кор. XI, 10.

3) Быт. XLVIII, 16.

4) Дѣян. XII, 15.

«полкт Божій воополчившійся: и срытоша его Ангели Божіи 1). «Но для чего полкъ и множество Ангеловъ на землъ? Какъ царь по-«вельваеть размышать своихь воиновь по всымь городамь, чтобь «глъ либо не наступила война, и они не подверглись неожиданному «напаленію: такъ и Богь противопоставляеть полки Ангеловъ же-«СТОКИМЪ И СВИРВПЫМЪ ДЕМОНАМЪ, ВРАГАМЪ МИРА, КОТОРЫЕ Непре-«станно возбуждають брани въ этомъ воздухъ, чтобъ Ангелы оста-«навливали демоновъ, только-что они покажутся, а для насъ со-«храняли постоянный мирь. А чтобь ты научился, что Ангелы «суть Ангелы мира, услышь, что діаконъ постоянно говорить въ «молитвъ: Ангела мирна просима 2)». Святый Іоаннъ Златоусть, отвергая мивніе твув, которые утверждали, что Ангелы совокуплятись ср чтебани лечоврлескими называет учтеговр сезплотными, невывющими способности въ дъторожленію, основываетъ последнее мивніе свое на словахъ Госпола: 63 воскресеній бо ни женятся, ни посязають, но яко Ангели Божіц на небеси сить 3). Заатоустый говорить, что каждый человёкь имёсть своего Ангела; онъ доказываеть свое мивніе словами ієрусалимскихъ христіань: Ангело его есть 1). Въ бестив 53-й на Евангелиста Матеея Здатоустый говорить: «Заключенный тогда предается нан-«большей скорби, когда выводять его предъ судилище; тогда наи-«болье трепещеть, когда приближается въ мъсту истязанія, когда «онъ долженъ дать отвъты. Подобно этому многіе повъдають о «страшных» виденіях», представляющихся въ это время (при «смерти), которыхъ эрвлища умирающіе не будучи въ состоянім «выносить, потрясають съ великимъ усиліемъ самый одръ, на «которомъ лежать, смотрять на предстоящихъ извращенными отъ «страха глазами, когда душа мятется сама въ себъ, не хочеть «выдти изъ твла, не выносить взора приближающихся Ангелов». «Если мы трепещемъ, вогда смотримъ на страшныхъ людей: то «вакому подвергнемся страху, когда увидимо сошедшихся Ан-«гелово и свиртныя силы, когда душа будеть отторгаться отъ «тъла, напрасно и много рыдать?» Въ словъ о непостижимомъ Зла-«тоустый говорить: «И что говорю я объ ономъ блаженномъ су-

<sup>1)</sup> Быт. XXXII, 1. 2) Chrisostomi opera omnia, tom. II, pag. 443 и 444. 3) На кн. Быт., бесъда XXII, Быт. VI, 2. Мат. XXII, 30. 4) На дъянія Апостол. бесъда XXVI, Дъян. XII, 15.

«ществъ (Божества), когда человъкъ не можетъ свободно видъть «даже существа ангельскаго. Чтобъ вы поняли, что это такъ, при-«веду въ приивръ друга Божія, который быль надвлень за его «мудрость и праведность великимъ мужествомъ, о которомъ по-«въствуется, что онъ сдълаль много славныхъ дъль, именно свя-«таго Данінда, чтобъ никто не подагаль, когда покажу, что онъ «послъ явленія ему Ангела впаль въ разслабленіе, лишился силь «и изнемогаль, что онь подвергся этому по причинь граховь и «дукавой совъсти. Послъ того, какъ доказана кръпость его духа, «твиъ яснве доказывается немощь самаго естества. И такъ этотъ «Даніндь постился въ теченіи трехъ недёль, не вкушаль вожде-«лъннаго хлъба; вино, мясо и сикера не входили въ уста его, «ниже употребляль онь помазанія: и тогда быль сподоблень ви-«пънія, когда душа его содълалась къ такому соверцанію способ-«нъе, при посредствъ поста дегче и духовиње. И такъ что онъ «говорить? Возведох очи мои и видъх, и се муж един обле-«чень во ризу льняну, то есть, въ священную одежду, и чресла его «препоясана златомо свътлымо. Тъло его аки Оарсись, лице же «его ики эркние молни, очи же его аки свыщы огненны, и мышцы «его и гольни аки зракт мыди блестящія, гласт же словест его «аки гласт народа. И видъхт азт Даніилт единт явленіе, а «мужи, иже со мною, не видъша явленія, но ужась велій «нападе на нихъ, и отбъгнуща въ страсъ. И не оста во «мню крыпость, и слава моя обратися во разсыпаніе 1). Что «значить это: слава моя обратися во разсыпание? Прекрасень «собою быль юноша (Даніиль): поелику же страхь оть присут-«ствующаго Ангела произвель то, что, по образу умирающих», «измънился его наружный видь, и увяль естественный цвъть лица, «то онь сказаль: слава моя обратися во разсыпаніе. Что же «Ангель? Подняль его, и сказаль: Даніиле, мужу желаній, «разумый въ словеськъ сикъ, яже азъ глаюмо тебы, и стани «на стояніи твоемь, яко нынь послань есмь къ тебь 2). Онъ «всталь, объятый трепетомъ. И когда Ангель опять началь гово-«рить съ нимъ, и сказаль: ото перваго дне, во онь же подало «еси сердце твое, еже разумъти и трудитися предъ Госпо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дан. X, 5—8. <sup>2</sup>) Дан. X, 11. Соч. еп. Игнатів Брянчанінова. т. III.

едемь Богомь твоимь, услышана быша словеса твоя, азы же «птидоха ва словестьха твоиха 1). — Паніня в снова упаль на землю «по подобію умирающихъ. Да услышать это тъ, которые по любо-«пытству доискиваются виденія Ангеловъ! Данінлъ, предъ кото-«рымъ почтительны были взоры львовъ, Даніилъ, который могъ «въ тълъ человъческомъ дълать то, что превышаетъ человъка, не «перенесъ присутствія сослужителя, но лежаль безь чувствь. Обра-«тися утроба моя, въ видъніи моемь, и не имъхъ силы и ды-«жанге не оста во мит 2)». Въ толковании на 41 псаломъ Златоусть говорить: «Сколько демоново носится въ этомъ воздухъ? «сколько противных властей? Еслибъ только позволиль имъ Богъ «показать намъ ихъ страшный и отвратительный образо: то не «полвергансь ли бы мы умопом'вшательству? не погибли ли бы 3)?» Въ бесълъ 34 на Евангелиста Матеен Златоустъ говорить, что «демоны скитаются по гробамъ». Отношение демоновъ къ приносимымъ имъ жертвамъ Златоустъ изображаеть въ словъ о святомъ Вавиль, противь Іуліана и язычниковь. Поведавь обстоятельства, давшія имъ поводъ къ построенію капища Аноллону въ Дафиъ, предивстін Антіохійскомъ, Златоусть говорить, что діаволь, воспользовавшись баснословнымъ преданіемъ, пом'встиль въ капищ' демона, для обольщенія и погубленія людей. Демонь, присутствуя при идоль, даваль провъщанія, которыми поддерживались заблужденія язычниковъ. Въ Дафие были перенесены мощи священномученика Вавилы, и демонъ сперва умолкъ, а потомъ, когда превратились жертвоприношенія ему, и вовсе удалился изъ капища. «Таковъ обычай у демоновъ» — присовокупляеть Златоусть: «когда «воздають имъ человеки божеское поклоненіе вонею и дымомо крови, «тогда они, подобно вровожаднымъ и ненасытнымъ псамъ, пре-«бывають въ тъхъ мъстахъ для питанія и наслажденія (этим «вонею и дымомъ). Когда же никто не приносить имъ такихъ «жертвъ: тогда они пропадають, какъ бы ото голода. Доколю «приносятся жертвоприношенія, доколь совершаются скверныя «тайнодъйствія.... дотоль демоны присутствують и увесе-«ляются 4)».

Подобнаго метнія о духахъ святый Кириллъ Александрійскій,

¹) Дан. X, 12. ³) Дан. X, 16, 17. ³) Chrisostomi opera omnia, om. I, pag. 722 и 723. ³) Op. Chrys. tom. II, pag. 551-554.

вавъ это видно изъ слова его на исходъ души, приведеннаго въ «Словъ о смерти». Святый Кириллъ называетъ демоновъ стращными, дикими, жестокими, немилостивыми, безстыдными, гнилыми, подобными мрачныме муринаме. Онъ говорить, что душа умирающаго видить ихъ, что душу, изшедшую изъ тъла, держать святые Ангелы, что она съ ними проходить чрезъ воздухъ отъ земли въ небу, что заые духи препятствують этому восходу, обличая душу въ содвянныхъ ею грахахъ, что святые Ангелы стоятъ противъ демоновъ и препираются съ ними о душъ, что она, находясь посреди Ангеловъ и демоновъ, въ трепеть ожидаеть, чвиъ кончится истязаніе ея и состязаніе о ней духовъ между собою. Святый говорить, что благочестивыя души восходять въ Богу, а душу отверженную, по причинъ ся гръховности, воздушные демоны получають во власть свою, начинають бить ее безь милосердія, низводять съ воздушнаго пути на землю, разверзають землю, низводять душу во внутренность земли и заключають тамъ въ темницы адскія для въчнаго мученія.

Святый Андрей, Архіепископъ Кесаріи Каппадокійской, говорить: «Никакого нъть сомнънія, что бъсовъ—многое множество: «всъ святые утверждають, что воздухъ наполнень ими»— 1). «Змъй этоть (діаволь) цвъта чермнаго (краснаго), чъмъ изображается его убійственное и кровожадное свойство, или его ангель-«ское огненное естество, хотя онъ и отчуждился отъ Ангеловъ 2)» произвольно усвоенными качествами.

Святый Григорій Двоесловъ говорить много о загробной жизни и о духахъ. Мы избираемъ немногое изъ многаго, особенно замёчательное, особенно служащее въ доставленію опредъленнаго, по возможности, понятія о духахъ. Въ бесёдё на Евангельскую притчу о десяти дёвахъ Двоесловъ разсказываетъ слёдующее событіе: «Приближаясь въ кончинё, Хрисерій, въ тотъ самый часъ, въ ко- торый долженствовалъ выдти изъ тёла, открытыми глазами уви- дёлъ мерэкихъ и чериющихъ духовъ, стоящихъ предъ нимъ, страшно угрожающихъ взять его въ завлены ада. Онъ началъ трепетать, блёднёть, потёть, ужаснымъ воплемъ просить объ от- срочке, и чрезвычайнымъ, неистовымъ крикомъ призывалъ сына

<sup>1)</sup> Толкованіе на Апокалипсисъ, гл. IX, ст. 13. 14. 15. 16. 2) Тамъ же, гл. XII, ст. 3.

«своего Максима, называя его по имени, котораго я самъ, бывши «уже монахомъ, видълъ монахомъ, говоря: Максимъ! скоръе! я не «сдълаль тебъ никакого зла: прими меня въ въру твою. Испуган-«ный Максимъ нрибъжалъ тотчасъ; сопілось плачущее и трепе-«шушее семейство. Они не могли видъть твхъ духовъ, отъ нана-«денія которых» онь мучился страшно, но догадывались о при-«сутствім ихъ по смятенію, блёдности и трепету того, который «быль влекомъ. Устращась безобразнаго вида ихъ, онъ метался «на постели туда и сюда, ложился на лъвый бокъ, не могь вы-«носить вида ихъ, оборачивался въ ствив, — тамъ были они. «Когда же, ствененый до чрезвычайности, онъ уже отчаялся въ «возможности нослабленія себь, началь громко вричать, говоря: «отсрочки! хотя до утра! отсрочки! хотя до утра! Но вогда онъ «вричаль, --- съ этими самыми воплями быль исторгнуть изъ жи-«лища своей плоти. О немъ извъстно именю потому, что онъ «видълъ это не для себя, а для насъ, чтобы видъніе было полезно «намъ, которыхъ еще ожидаетъ Божественное долготерпъніе. Соб-«ственно для него какая была польза въ томъ, что онъ предъ «смертію видья мерзкихь духовь, и просиль отсрочки, тогда «какъ не получиль этой отсрочки?» 1).

«Когда день смерти понуждаль Стефана выдти изъ тела: тогда «собрались многіе для того, чтобъ отходящей отъ сего міра столь «святой душе представить во вниманіе и свои души. И когда около «одра его стояли всё, которые собрались: тогда одни телесными «очами видёли входящихъ Ангеловъ, но никакъ не могли про-«говорить что либо; другіе рёшительно не видали ничего. Но всёхъ «присутствовавшихъ объялъ такой сильнейшій страхъ, что при «исходё этой святой души никто не могь оставаться тамъ <sup>2</sup>)».

«Пріидута дніе на тя, и обложата врази твои острога о «тебт в). Каків враги для души человіческой столь опасны, какъ «злые духи, которые окружаюта ее при разлученій са телома, «тогда какъ содійствують ей въ плотской любви обманчивыми на-«слажденіями? Они облагають ее окопами: потому что, предста-«вивъ предъ глаза ея содіянныя ею беззаконія, они стісняють ее, «влача къ сообществу своего осужденія, такъ, что она, застигнутая

¹) Бесъда на Евангеліе XII, гл. 7, книга 1. Чтеніе св. Евангелія отъ Мате. XXV, 1—13. стран. 112—131. ³) Бесъда XXXV, гл. 3, 2. ³) Лук. XIX, 43.

«уже на самомъ концъ жизни, и сама видить, какими окружена ∢врагами, и однако же не можеть отыскать выхода изъ ихъ об-«ложенія, потому что не можеть уже творить добрыхь дёль та, «которая презирала ихъ, когда могла творить. Принаровительно въ «нимъ можеть быть разумъваемо и то, что далье следуеть: и обы-«дута тя, и обымута тя отесюду 1). Злые духи отвсюду ственя-«ють душу, когда представляють ей на видь беззаконія, не только «совершенныя на дълъ, но и въ словъ, и даже въ помышленіи: «она, развлекавшаяся многимъ въ преступленіи, стёсняется до-нель-«зя всемъ въ воздаяніи. Далее следуеть: и разбиото тя, и ча-«да твоя вз тебъ 1). Душа разбивается сознаніемъ своей ви-«новности тогда, когда илоть, которую она считала своею жизнію, «принуждена бываеть возвратиться въ персть. Чада ея побиваются «тогда, когда непозволительные помыслы, происшедшіе отъ нея, «разсыпаются на последнемъ отмщени жизни, какъ написано: «въ той день погибнуть вся помышленія ихь 3). Эти же гру-«бые помыслы можно разумьть и подъ значеніемъ камней, нбо «далье слыдуеть: и не оставять камень на камени въ тебь 4). «Развратная душа, присоединяя въ преступному помыслу еще «преступнъйшій, что другое дълаеть, какъ не полагаеть камень «на камень? Но въ разрушенномъ городъ не оставляется камень «на камив: потому что, когда душа приводится къ отмщенію «своему, тогда разсыпается все строение помысловъ ея».

«А за что она претеривваеть, далве присовокупляется: по«неже не разумпах еси времени постиненія твоего в). Всемогу«щій Богь обыкновенно посвщаеть развратную душу многими спо«собами.... Но поелику она не разумветь времени своего посвще«нія: то на концв жизни предается твив врагамь, съ которыми
«вступаеть въ общеніе, на ввиномъ судв непрестаемаго осужде«нія; какъ написано: егда грядеши съ соперникомъ твоимъ ко
«князю, на пути даждь дъланіе (потщися) избыти отъ него:
«да не како привлечеть тебе къ Судіи, и Судія предасть
«тя слузь (истязателю), а слуга всадить тя въ темницу в).
«Сопернивъ нашъ на пути есть слово Божіе, противное нашимъ
«плотскимъ пожеланіямъ въ настоящей жизни. Отъ этого сопер-

¹) ³) ³) ч) н в) Лук. XIX, 44. в) Лук. XII, 58.

«ника освобождается тоть, кто смиренно подчиняется заповъдямъ «его. Иначе, соперникъ передаетъ Судіи, а Судія истязателю. Это «значить: гръшникъ, виновный въ презръніи слова Господня, бу- «детъ задержанъ на испытаніи Судіи. Судія предаеть его истяза- «нію, дозволяя злому духу восхитить его къ отищенію и пону- «дительно извлечь изъ тъла душу, которыя добровольно согласо- «валась съ этимъ злымъ духомъ на преступленія. Истязатель отсы- «лаетъ въ темницу. Это значить: гръшникъ чрезъ посредство зла- «го духа низвергается вз преисподнюю доколъ наступитъ день «суда, съ котораго уже и самъ (злый духъ) будеть вмъстъ му- «читься въ огняхъ преисподней».

«Надобно основательно размышлять о томъ, сколько страшенъ «будеть для нась чась смертный, какой тогда ужась души, какое «воспоменаніе всъхъ золъ, какое забвеніе протекшаго счастія, ка-«кой страхъ и какое опасеніе Судіи. Тогда заые духи въ отхо-«дящей душь отыскивають дыла ея; тогда они представляють на «видъ тв грвин, къ которымъ расположили ее, чтобъ свою со-«общницу увлечь на мученія. Но для чего мы говоримъ только о «гръшной душъ, когда они приходять даже въ избраннымъ уми-«рающимъ, и въ нихъ отыскивають свое, если въ чемъ успъли? «Среди людей быль только Одинь, Кто прежде страданія Своего «безбомзненно говорить: Ктому не много глаголю съ вами. «Грядеть бо сего міра князь, и во Мню не имать ничесо-«же 1). Князь міра видёль въ Господ'є смертнаго человёка: «подумаль, что можеть найти въ Немъ что-либо свое. Но вы-«шель безь всякаго граха изъ растленія міра Тоть, Кто пришель «въ міръ безъ гръха. Этого не осмълнися сказать объ отношеніи «въ внязю міра сего Петръ, который удостонися слышать: еже «аще свяжеши на земли, будеть связано на небесьхь; и еже «аще разръшиши на земли, будеть разръшено на небе-«споже 2). Этого не смъль говорить Павель, который прежде смерти «своей быль восхищень до таинствъ третьяго неба 3). Этого не «смъль сказать о себъ даже Іоаннь, который по особенной любви «возлежаль во время вечери на персяхь своего Искупителя 4). «Пророкъ говоритъ: се бо въ беззаконіих зачать есмь и во

¹) Іоанн. XIV, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Моте. XVI, 19.

<sup>3) 2</sup> Kop. XII, 2.

<sup>4)</sup> Ioan. XXI, 20.

«гръсъхъ роди мя мати моя 1): изъ этого следуеть, что безъ «виновности не можетъ быть тотъ, кто пришелъ въ міръ съ ви-«новностію. По сей-то причинъ тотъ же Пророкъ говорить: «оправдится предз Тобою всякз живый 2). По сей-то причи-«нъ и Соломонъ говорить: нисть человико праведено «земли, иже сотворить благое и не согрышить 3). По этой «причинъ и Іоаннъ говорить: аще речемь, яко гръха не има-«мы, себъ прельщаем», и истины нъсть въ насъ 4). Поэтому «и Іаковъ говорить: много согрышаема вси ). Какъ всь-это «извъстно всъмъ - зачаты отъ услажденія плоти: то безъ всякаго «сомнънія, князь міра сего имъль нъчто свое во всьхь, или въ «ихъдълахъ, или въ словахъ, или въ помышленіяхъ. Но онъ не могъ «ни похитить ихъ послъ, ни держать ихъ прежде, потому что «освободиль ихъ оть долговь ихъ Тоть, Вто, безь долга, заплатиль «за насъ долгь смерти, чтобъ наши долги врагу нашему не за-«держивали насъ, потому что за насъ, посредникъ Бога и чело-«въковъ, человъкъ Христосъ Інсусъ, даромъ отдалъ ему то, чъмъ «не быль должень. Нась освободиль оть должной душевной смер-«ти Тоть, Кто заплатиль за насъ смертію телесною, которою не «быль должень. По этой причинь Онь говорить: грядеть сего «міра пиязь, и во Мип не имить ничесоже-Полжно напъзабо-«титься, и съ обильными ежедневными слезами помышлять о томъ. «Сколь свиръпый, сколь страшный князь міра сего придеть въ день «кончины нашей, отыскивая въ насъ дъла свои, если онъ при-«ходиль даже въ Господу, умирающему плотію, и отыскиваль «чего либо въ Томъ, въ Комъ не могь найти ничего».

«И такъ! что будемъ говорить, что дълать мы, несчастные, «которые впали въ безчисленные гръхи? Что скажемъ врагу, оты-«скивающему и находящему много своего въ насъ, если не то «только, что у насъ есть извъстное прибъжище и твердая надежда, «потому что мы одно совершили вмъстъ въ Тъмъ, въ Комъ князь «міра сего и отыскивалъ что либо свое, и не могъ найти чего «либо своего? нотому что Онъ только свободенъ среди умершихъ <sup>6</sup>) «потому что мы разръщаемся отъ рабства гръховнаго къ истинной «свободъ, соединяясь съ Тъмъ, Кто свободенъ одинъ. Извъстно,—и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Heal L, 7. <sup>2</sup>) Heal CXLII, 2. <sup>2</sup>) Erri VII, 21. <sup>4</sup>) 1 Ioah I, 8. <sup>5</sup>) Iar III, 2. <sup>6</sup>) Heal LXXXVII, 5. 6.

«мы не можемъ отвергать, но искренно признаемся, — что князь міра «сего имъетъ въ насъ многое; но, не смотря на то, онъ уже не ммъетъ «силы похищать насъ во время смерти нашей, потому что мы со«дълались членами Того, въ Комъ тотъ не имъетъ ничего» 1).

«Нъкоторая монахиня, по имени Редемита, имъла двухъ уче-«ницъ, изъ которыхъ одна называлась Ромулою. Ромула была по-«ражена парадичемъ, и, въ совершенномъ разслаблении, лежала на «постели въ продолженіи многихъльть, перенося бользнь съ тер-«пъніемъ и занимаясь тщательно молитвою. Въ одну ночь Рому-«ла внезапно призвала въ себъ Редемиту словами: мать моя! по-«дойди во мив, мать моя! подойди во мив. Немедленно подошла «Редемита къ одру болящей, пригласивъ съ собою и другую уче-«ницу. Когда онъ, среди ночи, стояли у постели, на которой ле-«жала Ромула, -- свътъ съ неба наполниль все пространство кел-«ліи, и засіяль блескь толикой славы, чта сердца предстоящихь «проникъ неизреченнымъ ужасомъ. Онъ услышали звуки какъ бы «оть какого входящаго множества; дверь келлім потряслась, какь «бы отъ напора толпы, спъшившей войти. Ощущая множество вхо-«дящих», отъ чрезвычайнаго страха и свёта не могли видёть ни-«чего: сжималь глаза ихъ и страхъ, и ослёпляла яркость непо-«мърнаго свъта. За явленіемъ свъта немелленно послъдовала воня «дивнаго благоуханія, и душу ихъ, устращенную явившимся свъ-«томъ, успоконии пріятность запаха. Но когда онъ не могли вы-«носить, тогда Ромула начала ласковымъ голосомъ утъщать тре-«пещущую Редемпту, свою наставницу, говоря: мать моя! не бойся: «я еще не умираю. Когда она повторяла это, явившійся свъть «исчезаль мало-по-малу, —последовавшее за нимь благоуханіе оста-«лось. Такимъ образомъ прошелъ второй и третій день; воня рас-«пространявшагося благоуханія оставалась. На четвертую ночь Ро-«мула опять пригласила къ себъ свою наставницу. По приближечнім ея, она попросила напутствія, и получила его. Редемпта и «другая ученица еще не успъли отойти отъ постели болящей, какъ «внезапно на улицъ, предъ ея дверями, услышались два хора Анге-«ловъ, при чемъ, какъ удостовъряли монахини, было явно различіе «половъ по голосамъ. Мужи начинали пъніе псалиовъ; жены вто-

¹) Бесьда XXXIX, главы 4, 5, 8 и 9, стран. 300—308. На чтеніе Евангелія оть Луки XIX, 42—47.

«рили имъ. Когда предъ дверьми келлін совершилось это небесное по«гребальное пъснопъніе; тогда святая душа разлучилась отъ тъла.
«Когда она была возносима на небо, и чъмъ выше возвышались хоры
«ноющихъ, тъмъ пъснопъніе становилось мемъе слышнымъ. Когда
«на высотъ окомчились звуки пъснопънія: тогда прекратилось и
«благоуханіе. Святый Григорій зналъ этихъ монахинь лично ¹).
«Ангельскій пухъ описуемъ но самый верховный Лухъ Кото-

«Ангельскій духъ описуемъ; но самый верховный Духъ, Кото-«рый есть Боть, не описуемъ» <sup>2</sup>).

Представленныя извлеченія изъ святыхъ Отцовъ, указанныхъ западнымъ писателемъ, рѣшительно опредѣляють ученіе этихъ Отцовъ о духахъ. Извлеченія свидѣтельствують: 1) что ученіе Отцовъ о духахъ тождественно съ ученіемъ Священнаго Писанія; 2) что ученіе о духахъ, изложенное въ православномъ Богословін, тождественно съ ученіемъ Священнаго Писанія и святыхъ Отцовъ; 3) что приписываемое западнымъ писателемъ Отцамъ ученіе о совершенной духовности и невещественности сотворенныхъ духовъ наравнѣ съ совершенною невещественностію и духовностію Бога, приписано несправедливо.

Западный писатель говорить, что на Отцовъ Церкви имала вліяніе языческая философія и вообще современная ученость. Справединво, но только по отношению къ некоторымъ Отцамъ и къ ивкоторымъ, весьма немногимъ предметамъ. Это было замвчено, и дана православнымъ читателямъ должная предосторожность 3). Въ настоящее время всякій, изучающій должнымъ образомъ Отцовъ, имъвшихъ ученость міра сего, можеть видъть, въ чемъ они платили неизбъжную дань, какъ современнымъ понятіямъ общества человъческаго, такъ и понятіямъ, почерпнутымъ изъ науки въ томъ состоянія, въ какомъ она нреподавалась въ ихъ время. Этого нельзя сказать о писателяхъ Священнаго Писанія. Эти лица просвъщены были единственно Святымъ Духомъ. Также преподобный Антоній Великій быль неграмотный; очистивь себя благочестивымъ нодвигомъ, онъ содълался обителію Бога, и возв'ястиль ученіе о духахъ сообразно тому, какъ духи были открыты ему Богомъ. Мужъ ученый, патріархъ, святый Асанасій Великій, хотя

<sup>1)</sup> Бесъда XL, гл. 11, стран. 330, — 334, на чтеніе Ев. отъ Луки XVI, 19—31.
2) Бесъда XXXIV, гл. 13, стран. 200, на Ев. отъ Луки, XV, 1—10.
3) Преподобный Варсануфій Великій. Отвътъ 611.

быль также мужемъ благодатнымъ, однако призналь болбе основательнымъ преподать Церкви учение о духахъ такъ, какъ оно сообщено было ему Антоніемъ, имъвшимъ опытное знаніе, нежели написать о нихъ сочинение, заимствованное изъ чтенія, своихъ умствованій, и, можеть быть, опытовь немногихь и недостаточныхъ, каковыми эти опыты должны быть по занятіямъ Святителя 1). Повъданіе о духахъ святаго Антонія Великаго просто, естественно, ясно! межлу тъмъ оно сообщаеть познание столько подробное и опредъленное, какого никакъ не могли бы сообщить всъ ученые на основании своей учености. Познанія о веществъ должны быть подтверждны опытомъ. Однимъ сужденіемъ невозможно доходить до познаній точныхъ, върныхъ. Часто сужденіе, представляющееся по наружности безошибочнымъ, будучи повърено опытомъ, оказывается ошибочнымъ. Сужденія, не подтвержденныя опытомъ, какъ бы ни казались правдоподобными, какъ бы пи были изложены великольпно, суть только положения и предположенія, а не истина. Таковъ приговоръ науки. Онъ основанъ на исторіи наукъ, объясняющихъ вещество; онъ основанъ на безчисленныхъ опытахъ: нътъ для него отмъны, нътъ противъ него голоса. Голосъ, подаваемый невъжествомъ или произвольною игрою воображенія, не имъеть никакого значенія предъ судомъ науки. Какое значеніе въ наукъ имъеть ученіе Декарта о духахъ? — Ученіе это не есть положительный, доказанный выводь, полученный путемь науки. Ученіе это-ипотеза или предположеніе. Ипотеза допускается въ естественныхъ наукахъ не какъ ученіе достовърное, но какъ ученіе, усиливающееся дать о предметь опредвленное понятіе, вотораго наука не можеть еще выработать законнымъ путемъ своимъ. По этой причинъ наука, доколъ не получитъ точнаго знавія о нредметь, придерживается ипотезы, какъ объясняющей предметь, отнюдь не ввъряясь ей. Она отвергаеть ипотезу, только-что факты начнуть доказывать неправильность ипотезы. Такъ знаменитый Франклинъ придумалъ ипотезу для объясненія электричества. Когда

<sup>1)</sup> Преподобный Макарій Великій объяснаеть причину, по которой святые мужи; упражняющіеся въ пропов'єди слова Божія, не могуть въ то же время пребывать въ духовныхъ вид'вніяхъ. Бес'єда VIII, гл. 4. Эту же причину приводиль и преподобный Арсеній Великій, когда его спрашивали: почему онъ такъ тщательно уб'єгаеть общества людей, даже святыхъ? Алфавитный Патерикъ.

наука выработала факты, противоръчащие Франклиновой ипотезъ: тогда ипотеза была отвергнута наукою, содълалась принадлежностію исторіи науки. Что-жъ такое была ипотеза Франклина? Игра ума даровитаго, обогащеннаго многими познаніями о естественныхъ наукахъ,— игра ума, и только. На основаніи новыхъ фактовъ Симмеръ придумалъ свою ипотезу, такъ какъ наука не выработала точнаго знанія объ электричествъ. Но при дальнъйшемъ трудъ наукъ и Симмерова ипотеза получила одно достоинство съ Франклиновою. При всемъ этомъ составленіе ипотезъ никакъ не отвергается наукою, какъ трудъ, способствующій къ развитію науки. Удачно придуманная ипотеза можетъ перейти въ ученіе, когда будетъ положительно доказана. Такою должна быть по всъмъ признакамъ, по крайней мъръ въ значительной степени, новъйшал ипотеза о свътъ.

Что такое ипотеза Декарта о духахъ? Это сочиненное имъ ученіе, игра его ума, опиравшагося на современныхъ ему познаніяхъ. Ипотеза Декарта совершенно опровергается наукою въ настоящемъ ея развитіи. Опровергають ее и факты, какъ доставленные Православною Церковію, такъ и враждебными Церкви средствами, магіею, магнетизмомъ, спиритизмомъ. Лекартъ видитъ между грубымъ веществомъ и сотворенными духами рашительную противуположность. Наука видить не противоположность, а постепенность и сродство. То, что ограниченный предметь не подлежить нашимъ телеснымъ чувствамъ и нашему постиженію, никакъ не даетъ ему права на свойства, принадлежащія предмету неограниченному. Всякій ограниченный предметь можеть быть изображенъ числомъ. Хотя бы это число, по громадности своей, было чуждо подчиненія всякому дійствію человіка; однако оно пребываеть числомь, имбеть всё свойства прочихь чисель, и отличается отъ безконечнаго безконечнымъ различіемъ.

Ученіе о духахъ, представленное здёсь, исключительно сообщается откровеннымъ Богопознаніемъ, вёрою христіанскою. Другихъ средствъ къ пріобрётенію его нётъ; всё другія средства ведуть къ ошибочнымъ заключеніямъ 1). Ученіе это не имёеть характера систематическихъ ученій, составляемыхъ учеными міра

<sup>1)</sup> См. "Слово о чувственномъ и духовномъ виденіи духовъ". Аскетическіе опыты, т. 2.

сего и по стихіямь міра. Оно изложено въ Священномъ Писаніи, подобно тому, вакъ изложены въ немъ многія другія ученія. Тавимъ же образомъ изложено оно и въ святыхъ Отцахъ. Но при внимательномъ чтенін и изученін Писанія и Отцовъ дёлается яснымъ точное мивніе Писанія и Отцовъ о духахъ. Для такого изученія нужна не только благочестивая жизнь, но и жизнь подвижническая, сосредоточенная, жизнь въ уединеніи. Церковь воспъваетъ своему мудрецу: дъяние обрълз еси, богодухновение, видинія восходо 1). Только отрекшіеся оть міра и предавшіе себя всецвло въ служение Богу могутъ достичь до опытнаго познанія падшихъ духовъ въ приносимыхъ ими помыслахъ, мечтаніяхъ и ощущеніяхъ, какъ говорить пренодобный Макарій Великій 1); только при содъйствіи внутренних опытовь ділаются доступными для пониманія тъ мъста Писанія и Отцовъ, которыя говорять о этой невидимой борьбъ. При умножени опытовъ познание дълается полнъе и полнъе, а учение Писания и Отцовъ яснъе и яснъе. Святый Исаакъ Сирскій, упомянувъ о святыхъ Василін Великомъ и Григорін Богословъ, что они сперва образовали себя въ обществъ человъческомъ соотвътствующими такому жительству добродътедями, потомъ удалились въ пустыню, и нребыли съ своимъ внутреннимъ человъкомъ, -- говорить далье, что пустыня полезна для сильныхъ потому, что они достигають въ ней до борьбы съ духами злобы 3). Преподобный Кассіанъ Римлянинъ, описавъ благочестивую жизнь древнихъ иноковъ въ общежитияхъ, говоритъ, что эта святая жизнь произвела изъ себя еще возвышенитйшее жительство-отшельничество, бъ которому и въ первые въка христіанства оказывались способными весьма немногіе. Этихъ избранниковъ Кассіанъ называеть прътомъ монашества. Они, «не до-«вольствуясь получаемою среди общества человъческаго пебъдою, «которою попради невидимыя козни діавола, пожелали вступить въ «отврытую борьбу и явное сражение съ демонами, и для этого не «устрашились удалиться въ уединенныя мъста обширной пусты-«ни» 4). Въ тавихъ избранникахъ Божіихъ внутренняя невидимая борьба непомърно усиливалась, возводила ихъ въ необыкновенный подвигь, переходила въ видимую. Это совершалось по осо-

<sup>1)</sup> Общій тропарь Священномученику. 2) Беседа XXI. 2) Слово 55: 4) Collatio XVII, cap. 6.

бенному смотрънію Божію 1). Отцы, возведенные въ такой подвигь, сполоблялись особенныхъ даровъ Святаго Луха, приходили въ высокое духовное преуспъяние и просвъщение, получали входъ въ невидимый чувственными очами міръ. Дверь въ него отверзлась пля нихъ рукою Бога. Таковы были преподобные Антоній и Макарій, египетскіе пустынножители, которыхъ Церковь признаеть Пухоносцами и именуетъ Великими. Имъя обильное опытное и благодатное знаніе духовъ, они сказали о нихъ гораздо ясибе, нежели другіе Отцы, которыхъ благодать Божія также освятила, которымъ даны были другіе духовные дары, соотвътственные ихъ роду жизни и дъятельности. Къ числу немногихъ Отцовъ, написавшихъ о духахъ съ особенною опредъленностію, принадлежитъ преподобный Кассіанъ Римлянинъ. Онъ излагаеть въ сочиненів своемъ ученіе, преданное ему лично инокомъ египетскаго Скита, аввою Сереномъ, достигшимъ веливаго духовнаго преуспъянія. Серенъ имъль въдъніе и видъніе духовь опытное и благодатное: почему и учение о нехъ изложено имъ съ особенною ясностию и простотою <sup>2</sup>). Это ученіе тождественно тому, которое мы видъли въ приведенныхъ нами Отцахъ и въ православномъ Богословіи. Когда въ V въкъ появились на Западъ Собесъдованія преподобнаго Кассіана, — нъкоторые изъ западныхъ энергически возстали противь его тринадиатаго собестдованія; но противь седьмаго и осъжаю. Въ которыхъ изложено учение о духахъ 3), не сдълано ни мальйшаго возраженія. Уже по принятіи мивній Деварта о совершенной невещественности сотворенныхъ духовъ, о независимости ихъ отъ времени и пространства, о тождественности естества ихъ съ естествомъ Бога, явились на Западъ возгласы противъ ученія о духахъ, излагаемаго Кассіаномъ. Опроверженія не едълано: оно невозможно; опровержение замънено порицаниями. — На седьмомъ Вселенскомъ Соборъ прочитана была выписка изъ сочиненій святаго Іоанна, епископа Селунскаго, въ которой сказано, что Ангелы имбють свойственную имь вещественность и видь, -- въ этомъ, собственномъ видъ ихъ являлись многимъ святымъ мужамъ. Соборъ на основаніи этой цитаты изъ святаго Отца, единодушно оправдаль и опредълиль изображение Ангеловь на иконахь. Отцы

<sup>1)</sup> Житіе Іоанна Многострадальнаго. Патерикъ печерскій. э) Collatio VII et VIII. з) Ученіе преподобнаго Кассіана смотри въ Слов'є о Смерти.

Собора не только не выразили никакого сомнѣнія относительно ученія, нроизнесеннаго святымъ Іоанномъ, не только не сдѣдали никакого замѣчанія, но на основаніи этого ученія сдѣдали постановленіе изображать Ангеловъ на иконахъ живописью 1). Седьмый Вселенскій Соборъ одинаково принять и на Востокѣ и на Западѣ.

Изложенное здъсь учение о духахъ никакъ не даетъ права представлять въ воображении какъ образы духовъ, такъ и образы прочихъ предметовъ невидимаго міра, о которыхъ говорится въ Священномъ Писаніи и въ писаніяхъ святыхъ Отцовъ. Образы, сочиняемые воображеніемъ, никакъ не могуть быть правильными; не будучи снимками съ истины, они по необходимости должны быть ложными, и поставляють мечтателя на стези самообольщенія. Правильное понятіе о видіній духовь, какь чувственномь, такъ и духовномъ, не можетъ быть пріобретено иначе, какъ опытомъ. Вилъніе, лъйствуя на чувства душевныя или тълесныя, или на тъ и другія вивсть, объясняется чрезъ ощущеніе его, и не можетъ быть объяснено словами. Такъ для слёнорожденныхъ и ослъпшихъ въ младенчествъ остается необъяснимымъ, при всемъ усилін объяснить словами, общеніе человъка съ видимымъ міромъ посредствомъ зрънія; такъ вкусъ плодовъ, которыхъ мы никогда не вкушали, остается необъяснимымъ, сколько бы ни объяснями его словами, доколъ не объяснится вкушеніемъ. Словомъ, всъ понятія, пріобретаемыя посредствомъ чувствъ души и тела, пребывають очень темными, доколь они объясняются одними словами. Основательно говорять Отцы 2), что здоровые глаза не нуждаются въ обучении зрвнію, потому что зрвніе естественно человвку: точно такъ очищенные покаяніемъ очи ума и сердца начинаютъ прозирать въ тайны Божіи и въ духовный міръ, потому что это естественно человъческой природъ, обновленной Искупителемъ.

При темнотъ понятія о духахъ, полученнаго единственно изъ повъданія, хотя и святаго, тъмъ опаснъе давать волю воображенію и истолковывать соотвътственно своей мечтъ то, что и при опытномъ познаніи не можеть быть объяснено съ удовлетворитель-

<sup>1)</sup> V засъданіе 2 Никейскаго Собора, Вселенскаго Седьмаго.
2) Преподобный Өеодоръ въ сочиненіи преподобнаго Кассіана. Книга V, о чревообъяденіи, гл. XXXIII п XXXIV.

ностію въ странъ вещества 1). Способность воображенія находится въ особенномъ развитіи у людей страстныхъ. Она дъйствуетъ въ нихъ соотвътственно своему настроенію, и все священное измъняеть въ страстное. Въ этомъ могуть убъдить картины, на которыхъ изображены священныя лица и событія знаменитыми, но страстными художниками. Эти художники усиливались вообразить и изобразить святость и добродътель во всъхъ видахъ ея; но, преисполненные и пропитанные грахомъ, они изображали грахъ, одинъ тръхъ. Утонченное сладострастіе лышеть изъ образа, въ которомъ геніальный живописець хотвль изобразить неизвъстныя ему цъломупріе и божественную любовь. Пророкамъ и Апостоламъ, при желаній выразить ихъ состояніе вдохновенія, данъ видъ языческихъ бъснующихся жрецовъ или актеровъ кровавой трагедіи 2). Произведеніями такихъ художниковъ восхищаются страстные эрители; но въ людяхъ, помазанныхъ духомъ Евангелія, эти геніальныя произведенія, какъ запечатлівныя богохульствомь и скверною грівха, рождають грусть и отвращение. Воображение у людей страстныхъ, у людей порочныхъ и развратныхъ, неимъющихъ никакого понятія объ истинъ, никакого сочувствія къ святости, способно только къ сочинению изображений ложныхъ. Оно не можетъ не обманывать этихъ людей. Оно и обманываетъ, и обольщаетъ, скрывая обманъ, ясный для однихъ чистыхъ по уму, сердцу и тълу. Къ дъйствію воображенія въ человъкъ плотскомъ и гръхолюбивомъ удобно присоединяется дъйствіе падшихъ духовъ, которымъ сдъдалось свойственнымъ вращаться и пресмыкаться во грухъ, находить во гръхъ единственное наслаждение и питание. А какъ всъ. вступающіе въ благочестивый подвигь, не смотря на благое намъреніе свое, находятся во власти страстей, ощущають сильнъйшее сочувствие во гръху, состоять въ союзъ и единении съ нимъ: то святые Отцы строго воспрещають употребление способности воображенія, повельвають содержать умъ вполнь безвиднымъ, незапечатленнымъ никакою печатію вещественнаго. Не должно представлять себъ въ воображении ни рая, ни неба, ни престола Божія, ни сіянія славы Божіей, ни Ангела, ни Мученика, ни Святителя, ни Преподобнаго, ни Божіей Матери, ни Самого Христа.

<sup>1)</sup> Святый Исаакъ Сирскій, Слово 55. 2) По образу описанія, языческаго жреца-прорицателя Калкаса, сдёланнаго Расиномъ въ трагедіи "Ифигенія".

Падшіе духи стараются возбудить въ насъ дійствіе воображенія, иногда же и сами являются въ разныхъ ложныхъ и обольстительныхъ призракахъ: по этой причинъ воспрещена намъ не только мечтательность, какъ бы она ни была благовидна, но и довъренность въ какому бы то ни было явленію изъ невидимаго міра. Образы свътныхъ Ангеловъ, святыхъ отшедшихъ человъковъ и Самого Христа принимають на себя демоны для обольщенія и погубленія не только новоначальныхъ, но и преуспъвшихъ въ подвигъ. Дозволяется живое представленіе адскаго пламени, тымы въчной, подземной страшной темницы и прочихъ ужасовъ предсмертныхъ и посмертныхъ единственно при возникновеніи плотскихъ ощущеній, помышленій и мечтаній; дозволяется это употребленіе воображенія только въ часъ нужды, по минованіи которой оружіе тотчасъ отлагается. Будучи употребляемо безъ нужды, оно можетъ нанести вредъ уму, содълавъ его удобопревлоннымъ къ мечтательности и въ самообольшенію.

Въ первые въка христіанства имълась особенная нужда отвлечь новообращенныхъ изъ идолопоклонства отъ представленія Ангеловъ и даже Бога въ грубомъ чувственномъ видъ. Идолы были вмъстъ изображеніемъ и демоновъ и гръховныхъ страстей. Сдълавшіе навыкъ къ идолопоклоненію, запечатлънные долговременнымъ устремленіемъ всъхъ чувствъ души и тъла къ идоламъ, наполнившіе разумъ понятіями, а воображеніе образами, заимствованными изъ идолопоклонства, поневолъ находились подъ вліяніемъ этихъ впечатлъній 1). Нужду въ предостереженіи современниковъ отъ грубаго пониманія видълъ ученикъ апостола Павла, святый Діонисій Ареопагитъ. Изложиль онъ это предостереженіе въ глубокомъ и

<sup>4)</sup> Вліяніе понятій, заимствованных изъ идолоповлонства, съ особенною ясностію вынаружилось въ ереси или заблужденіи Антропоморфитовъ, представлявшихъ себѣ Бога въ колоссальномъ человѣческомъ видѣ. Эта ересь открыта въ ІV вѣкѣ, но очевидно, что и прежде многіе, по невѣдѣнію, держались ея. Послѣднее явствуеть изъ слѣдующаго факта. Когда Өеофиль, Архіепископъ Александрійскій, изложилъ опроверженіе заблужденія въ окружномъ посланіи, которое обыкновенно составляюсь Александрійскими архіепископами предъ Пасхою и разсылалось по всему Египту; тогда въ одной только церкви пустыни Скита, въ которой жили тысячи монаховъ, посланіе было принято и прочитано; въ прочихъ трехъ церквахъ настоятели не только не приняли посланія, но и воспретили монахамъ чтеніе его по келліямъ, какъ прямо противорѣчащаго Священному Писанію. Изъ словъ Писанія, что человѣкъ сотворенъ по образу и подобію Божіимъ, антропоморфиты выводили заключеніе, что Богъ имѣетъ видъ. Cass. Coll. X.

духовномъ сочинении своемъ о Небесной Іерархіи. «Нужно», -- говорить онь, - «чтобъ мы не представляли грубо небесныхъ и «богоподобных» снят 1) имвющими много ногъ и лицъ, носящими «скотскій образо воловь и зепериный видь львовь, съ изогну-«тымъ влевомъ орловъ или съ птичьими крыльями; равно не во-«ображали и того, будто на небъ находятся огневидныя колесницы, «вещественные троны, нужные для возсъданія на нихъ Божества, «многоцвътные кони, военачальники, вооруженные копіями, и мно-«гое тому подобное, показанное намъ Священнымъ Писаніемъ подъ «многоразличными таинственными символами. «употребило священныя пінтическія изображенія для описанія ум-«ныхъ силь, неимъющихъ образа» 2). Далье святый Діонисій говорить: «Быть можеть, иной въ самомъ дълъ подумаеть, что небо «наполнено множествомъ львовъ и коней, что тамъ славословія со-«стоять въ мычаніи, что тамъ стада птиць и другихъ живот-«ныхъ, что тамъ находятся низкія вещи, что ведеть къ невър-«ному, неприличному и страстному» 3).

Выразившись такъ о небесныхъ силахъ, святый Діонисій говорить о Богѣ слѣдующее: «Таинственное ученіе, преданное намъ въ «Священномъ Писаніи, различнымъ образомъ описываетъ досточти«мое высочайшее Божество. Иногда оно именуетъ Бога словомъ, «умомъ, существомъ 4), показывая тѣмъ разумѣніе и премудрость, «свойственную одному Богу, и выражая, что Онъ-то и суще«ствуетъ истинно, и есть причина всякаго бытія, уподобляеть его «свѣту, и называетъ жизнію. Конечно, эти священныя изображенія «представляются нѣкоторымъ образомъ приличнѣе и возвышеннѣе «чувственных» образовъ 5), но и они далеки отъ того, чтобъ быть «точнымъ отраженіемъ высочайшаго Божества. Божество превыше «всякаго существа и жизни; никакой свѣть не можетъ быть выра-

Digitized by Google

¹) Ареопагитъ указываетъ здъсь на слъдующія мъста Писанія: Іезек. І, 7; Дан. VII, 9: Захар. І, 8; 2 Мак. III, 25; Іпс. Нав. V, 13. Небесныя силы названы богоподобными, какъ сотворенные по образу и подобію Божінмъ. Такъ сотворенъ и человъкъ. Далье, какъ увидимъ, Ареопагитъ говоритъ, что все безконечно далеко отъ того, чтобъ быть подобнымъ Богу; самыя первыя существа ни мало не подобны Ему.

²) Глава II, § 1. Изъ самаго изложенія, сдъланнаго Святымъ, видно, что онъ понималь подъ названіемъ вещественности и образа. Далье онъ, согласно со всыми древними, не признаетъ уже свыть образомъ чувственнымъ.

²) Глава II, § 2.

¹) Іоан. 1, 1; Псал. 135.

ъ Смотри на сей страниць выноску ¹).

«женіемъ Его; всякій умъ и слово безконечно далеки отъ того. «чтобъ быть подобными Ему. Иногда то-же Священное Писаніе ве-«личественно изображаетъ Бога чертами, несходными съ Нимъ. Такъ «оно именуеть Его невидимыма, безпредъльныма и непостижи-«MELME 1). H STHME OSHAHASTE HE TO, YTO OHE ECTE, HO TO, YTO OHE «не есть. Последнее, по моему мненію, даже свойственнее Богу «потому что, хотя мы и не знаемъ невийстимаго, непостижимаго, «неизреченнаго, безпредъльнаго бытія Божія, однакожъ на основа-«нін таниственнаго священнаго преданія истинно утверждаемь, что «Бого ни со чты изо существующого не импето сходства 2)».— «Божество, по Своему пресущественному величеству, несравненно «превосходить всякую видимую и невидимую силу, и такъ превознесе-«но надъ всвиъ, что и самыя первыя существа ни мало не подобны-«Ему. Божество есть начало всего, есть причина, осуществияющая «все, есть неизмънное основание постояннаго бытия существъ, отъ «Котораго зависить бытіе и блаженство самыхь высшихь силь» 3). Ареопагить утверждаеть, что Божественныя явленія Святымъ совершались приспособительно въ человъческому естеству 4). Онъ говорить, что «собровеннаго Божіяго 5) никто не видаль, не увидить: «но Богь являлся Святымъ въ извёстныхъ виденіяхъ, достойныхъ «Его и сообразныхъ съ свойствомъ тъхъ, которымъ были эти свя-«тыя виденія. Виденіе, которое проявляло въ себе, какъ въ образе, «подобіе ничвив неизобразимаго Божества, справедливо называется «въ Божіемъ словъ Богоявленіемъ: потому что оно возводило ви-«дящих» въ Богу, просвещая ихъ Божественнымъ озареніемъ, и «Свыше открывая имъ нъчто Божественное. Сін Божественныя ви-**«дънія славным»** Отцамъ нашимъ были открываемы посредствомъ «небесных» силь. Так»: не говорить ли священное Преданіе, что «и святое законоположение дано Саминъ Богонъ Монсею? Этинъ «оно научаеть насъ той истинъ, что оно есть отпечатокъ Боже-«ственнаго и священнаго закона. Но то же Слово Божіе ясно научаеть «н тому, что этотъ законъ преподанъ памъ чрезъ Ангеловъ» 6).

Святый Діонисій въ сочиненіи своемъ о Небесной Іерархім объясняєть только таниственныя видёнія Пророковъ и духовное от-

¹) 1 Тим. VI, 16; Псал. ОХL1V, I3; Рим. XI, 31. ²) Глава II, § 3. ³) Глава XIII, § 4. ⁴) Глава I, § 2 ³) Т. е. собственно существа Божія, собственно Бога. °) Глава IV, § 3.

ношеніе небесныхъ силь между собою и въ святымъ человъкамъ; но онъ ничего не упоминаеть ни о падшихъ ангелахъ, ни о чувственномъ явленін Ангеловъ людямъ проствишимъ, какова была Агарь, раба Авраама 1), ни о способности животныхъ въ виденію духовъ, ни о мъстопребывани святыхъ Ангеловъ на небъ, ни о низверженій падшихъ ангеловъ съ неба, ни о мученій ихъ въ пламени и темницъ ада, между тъмъ какъ о всемъ этомъ повъдаеть Писаніе. Паже о Госпол'я Інсус'я Христ'я Діонисій говорить единственно какъ «о истинномъ Свътъ Отпа, просвъщающемъ всякаю человъка, грядущаго въ мерз 2)», уналчивая о Его вочеловъчения, о Его человъческой плоти, въ которой Онъ явился на землъ, въ которой возсъдаетъ на небъ одесную Отца, въ которой явится судить живыхъ и мертвыхъ. «Этотъ Свъть» — богословствуетъ Ліонисій — «никогда не теряетъ Своего внутренняго единства, хотя по Своему «благодътельному свойству и раздробляется для того, чтобъ сраство-«риться съ смертными сраствореніемъ, возвышающемъ ихъ горъ «н соединяющимъ ихъ съ Богомъ. Онъ и Самъ въ Себв остается «и постоянно пребываеть въ неподвижномъ и одинаковомъ тожде-«ствъ, и тъхъ, которые надлежащимъ образомъ устремляють на Него «СВОЙ ВЗОРЪ, ПО МЪРВ НХЪ СНІЪ, ВОЗВОДИТЬ ГОРЪ И СЛИНОТВОРИТЬ «ихъ по примъру того, какъ Онъ Самъвъ Себъ простъ и единъ» 3). Изъ вниги о Небесной Іерархіи уже видно, что Ареопагить быль въ состоянии того духовнаго видения, которое здёсь изображено имъ; въ другихъ сочиненіяхъ своихъ онъ говорить открыто объ этомъ состоянін своемъ 4). Это состояніе есть состояніе христіанскаго совершенства, и называется Отцами Вожественными осіяніеми в). Преподобный Симеонъ, Новый Богословъ, ссылаясь на святаго Григорія Богослова, говорить: «Начало премудрости есть страхъ Божій. Гдъ «страхъ Божій, тамъ и храненіе заповъдей. Гдъ храненіе заповъ-«дей, тамъ очищение плоти, которая, будучи нъкимъ густымъ обла-«комъ предъ душею, не попущаеть ей видъть ясно Божествен-«ное сіяніе. Гдъ очищеніе плоти, тамъ сіяніе Божественное. Гдъ «сіяніе Божественное, тамъ совершеніе Божественнаго желанія. И по-

<sup>1)</sup> Быт. XVI. 7—12; XXI, 17. 2) Іоан. І, 8. 2) Глава І, § 2. 4) Посланіє въ святому апостолу Павлу о свиданів Діонисія съ Божією Матерію. 5) Добротолюбіє, ч. І. Сочиненія святыхъ Симеона, Новаго Богослова, Григорія Синанта, Өеофана, умиленнаго инока, Лъствица, Слова 25 и 26, святый Исаавъ Сирскій, Слова 8, 15 и проч.

«тому осіяніе Божественнаго Свъта и просвъщеніе Святаго Духа есть «некончаемый конепъ всякой лоброльтели: достигшій этого конца «забываеть все чувственное, и начинаеть приходить въ познаніе ду-«ховныхъ дарованій 1).» Даже понятіе о такомъ состояніи вполнъ чужно для людей непосвященных въ тайны христіанскаго подвижничества! По этой причинъ Ареопагить назначиль книгу свою о Небесной Герархіи отнюдь не для общаго употребленія христіанъ. а только для находящихся въ значительномъ духовномъ преуспъяніи. Онъ завъщаль пресвитеру Тимоеею, для котораго написано сочиненіе, тщательно скрывать его отъ людей плотскихъ и душевныхъ, хотя бы они были благочестивы. «Ты, сынъ мой,» — пишеть Діонисій Тимовею, — «сообразно съ святымъ установленіемъ, преданнымъ «намъ отъ нашихъ Іерарховъ, благоговъйно внимай священнымъ «словань, оспынемый вдохновением от вдохновеннаю учения, «и. сврывъ святыя истины во глубинъ души, какъ единообразныя, «тщательно храни ихъ отъ людей непосвященныхъ: по ученію Пи-«санія не должно бросать предъ свиніями чистаго, світлаго и дра-«гоцъпнаго украшенія умныхъ маргаритовъ 2)». Всякій, знакомый съ сочинениемъ о Небесной Іерархіи, оправдаетъ мудрое предостережение сочинителя и сознается, что сочинение малопонятно и даже во многихъ мъстахъ странно для людей, незнакомыхъ съ духовпымъ состояніемъ.

Книга Священнаго Писанія, которою наиболье удобно объяснить сочиненіе Ареопагита, есть несомныню Откровеніе святаго апостола, евангелиста Іоанна Богослова: Богословь, во многихь мыстахь, описавь видыніе, немедленно говорить или объясняеть, что это видыніе есть символь, что оно—таинственное. Таковы видынія: видыніе семи звыздь и семи свытильниковь з); видыніе жены, названной Вавилономь и сидывшей на водахь многихь з); видыніе жены, облеченной вы солнце, сь луною подь ногами и сь вынцемь изъдынаннай звыздь на главы з); видыніе звыря, выходящаго изъморя, и звыря, выходящаго изъморя семы и семы предоставность вы себы ничего символическаго, иносказательнаго: Архидіаконь, объятый Святымы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Добротолюбіе, ч. І, Слово о Въръ. 
<sup>2</sup>) Глава 2, § 5. 
<sup>3</sup>) Апок. І, 20. 
<sup>4</sup>) Главы 17, 18 и 19. 
<sup>5</sup>) и <sup>6</sup>) Глава 12. 
<sup>7</sup>) Глав. 13.

Пухомъ, увидълъ небеса отверзшимися, и Сына Божія, въ Его человъческой плоти, стоящимъ одесную Бога 1). Полобное вилъніе имълъ великій угодникъ Божій Кариъ: видъніе это описано святымъ Діонисіемъ Ареонагитомъ безъ всякаго иносказательнаго объясненія. Преполобный Макарій Великій сдёлаль таниственное истолюваніе, по отношенію къ душь человыческой, видынію, которое имыль пророкъ Іезекінць 2), на которое указываеть и святый Діонисій; не смотря на это Преподобный не остановился сказать, что совершеннъйшіе христіане сполобляются видъть самое существо луши человъческой, и что души, Ангелы и демоны имъють видъ человъка въ его твав. Такъ и Ареопагить, объяснивъ, что символическія видънія Пророковъ имъютъ таинственный смысль, не остановился сказать, что святый Кариъ, достигшій христіанскаго совершенства. видвать Ангеловъ въ образъ человъковъ. - Бесъды преподобнаго Макарія Великаго, подобно внигв святаго Діонисія, имвють наиболве таниственное значение и могуть быть весьма полезнымъ чтенјемъ для преуспъвшихъ подвижниковъ: въ нихъ подробно излагается злосчастное общеніе, въ которое человькъ вступиль съ демонами при посредствъ гръха, о чемъ святый Діонисій вовсе умалчиваеть. Бесъды Преподобнаго мало понятны для людей, незнакомыхъ съ пуховнымъ подвигомъ, хотя нёкоторымъ изънихъ и представляются понятными по необывновенной простотъ и ясности слога.

Западный писатель говорить (выписка 7), что «всё человёки все«гда различали существо живое, дёйствующее, начало движенія, оть
«существа мертваго, страдательнаго, неспособнаго къ движенію. Пер«вое они называли духом», второе тёломъ или веществомъ. Это
«различіе современно по древности своей міру, распространено по«всюду, гдё находится человёкъ. Всё были столько увёрены въ
«безжизненности вещества, что предполагали присутствіе духа по«всюду, гдё усматривали движеніе». Такую сентенцію, выведенную
яко бы изъ науки, должно повёрить наукою в). Наука, да и вообще
человёчество, признаеть только жизме, а не присутствіе духа,

<sup>1)</sup> Дѣян. VII, 55, 56. 2) Іезек. І. Преподобный Макарій, бесѣда 1.
3) Бержье можеть быть отчасти оправдань тѣмъ, что онъ получиль образованіе прежде появленія химіи, хотя онъ и дожиль до появленія ея въ концѣ XVIII вѣка. Но нельзя не признать многихъ погрѣшностей его намѣренными: ему нужно было, во что бы то ни стало, обстоять новое ученіе. Это усматривается на всемъ пространствѣ его полемики.

тамъ, гдъ видять движение тъла, независимо отъ дъйствія на это твло другаго твла. Жизнь, иначе органическая сила, недоступная для постиженія человъческого: эту истину признала наука. Живуть растенія, насъкомыя, животныя, человыкь. И растенія нибють свое движение. Ихъ рость, постепенное облачение въ листья, цвъты, плоды, — что, какъ не движеніе? Соки въ деревьяхъ весною идуть оть корня къ вершинъ дерева: что это, какъ не движение? Листья и цвёты нёкоторыхъ травъ дёлають сами собою движеніе. то свертываясь, то раскрываясь, какъ напримъръ клеверъ свертываеть свои листья на ночь, развертываеть ихъ при наступленіи утра. Признакомъ жизни тъла служить для насъ, кромъ движенія, чувство. Одно движение, безъ чувства, можеть принадлежать веществу безжизненному, и принадлежить оно планетамъ. Что такое жизнь? Жизнь есть идея человека, родившаяся въ немъ отъ. впечатльнія, произведеннаго на него тылами, имьющими движеніе и чувство. У науки нътъ отвъта положительнаго: по необходимости она должна была прибъгнуть къ опредъленію страдательному. Она должна была сказать о впечатленіи, которое произведено явленіемъ--(жизнь) въ видимыхъ тваряхъ на человъка, и опредъленіемъ этого впечатавнія замвнить опредвленіе процесса, происходящаго въ самыхъ тваряхъ. Скажутъ: неужели растенія имъютъ чувство? Отвъчаемъ: они не имъютъ средствъ повъдать намъ этого ясно; но мы видимъ, что растенія, отділенныя отъ корней своихъ, вянуть; это явленіе въ нъжныхъ растеніяхъ совершается быстро. и возбуждаеть въ насъ сочувствіе. Не нивя основанія въ принятію рышительнаго мнінія, что растенія одарены свойственнымъ имъ чувствомъ, мы не имъемъ права и отвергать это ръщительно. Движеніе вещества и присутствіе въ немъ чувства свидетельствуютъ только о жизни его, а отнюдь не о присутствін въ немъ духа. Никто и никогда не признаваль въ насъкомыхъ, рыбахъ, птицахъ, вообще во всвух животных присутствія духа: въ пихъ признавали жизнь, часто называя жизнь душею. И потому вопросъ о дужи, на твхъ основаніяхъ, которыя положиль западный писатель, остается нетронутымъ.

Понятіе о дужю явилось въ человъкъ по другимъ поводамъ. Оно явилось въ немъ во первыхъ отъ разсматриванія самого себя. Человъкъ ощущаеть въ себъ присутствіе существа, совершенно отли-

чающагося отъ тъла. Онъ видитъ гораздо большее развитие жизни въ этомъ существъ, нежели въ своемъ тълъ. Тъло имъеть свои ощущенія; существо, пребывающее въ тыль, имветь свои отдыльныя ощущенія, и, кром'й ощущеній, им'й еть разумь, который въ собственномъ смыслъ есть чувство 1). Существо, пребывающее внутри человъка, называется обыкновенно душею. Не смотря на разнообразіе свойствъ души и тела, между ними находится неразрывная связь. Такъ оть мыслей являются въ душъ соотвътствующія мыслямъ ощущенія; ощущенія души отражаются въ ощущеніяхь тыла. И наобороть: ощущенія тіла дійствують на душу, рождають вь ней соотвътственныя ощущенія; отъ этихъ ощущеній являются соотвътственныя имъ мысли. Такая связь души съ твломъ доказываетъ, что, не смотря на значительное различіе между теломъ и душею, тъло и душа имъють и ивчто общее, имъють-употребимь выраженіе химін — сродство. Еслибъ не было сродства, не могло бы быть нивакой связи. Еслижь есть сродство: то душа необходимо должна имъть нъкоторую свойственную себъ вещественность.

Вогда человъкъ живетъ, процессъ жизни совершается при непрерывномъ дыханіи. Дыханіе есть существенный очевидный признакъ жизни. Когда человъкъ умираетъ, — окончательный процессъ умиранія совершается при сильномъ дыханіи, или при нѣсколькихъ повторенныхъ вздохахъ. При такомъ усиленномъ дыханіи душа оставляетъ тъло. Оставленіе душею тъла совершается при усилепномъ дыханіи; послъ оставленія душею тъла дыханіе прекращается; до оставленія душею тъла дыханіе служить признакомъ присутствія души въ тълъ; душа послъ исшествія ея изъ тъла невидима: на основаніи этихъ данныхъ весьма было естественно назвать существо, живущее внутри тъла духомо и душею. Столько же было естественно признать душу или духъ

<sup>1)</sup> Святый Исаавъ Сирскій, Слово 38. Преподобный Маркъ Подвижникъ сказаль: «Память, возобновляя страстно и съ услажденіемъ видѣнное или слышан«ное или осязанное мыслію, воображеніемъ и порочнымъ размышленіемъ, живо«писуетъ въ душѣ образы, и посредствомъ этого оскверняетъ умъ, еще находя«щійся въ порабощеніи у страстей». Посланіе къ монаху Николаю. — Очень
върно! какъ тѣлесныя чувства имѣютъ общее значеніе осязанія: такъ и душевныя. Святые иноки, достигнувъ при свѣтѣ Божественной благодати самовозэрѣнія, которому самообольщеніе уже не можетъ давать той неправильности и темноты, которыя оно сообщало философамъ, водимымъ духомъ вѣка сего, духомъ
лжи и прелести, содѣлались единственными истинными психологами.

уществомъ невидимымъ, безилотнымъ, невещественнымъ, какъ отличнымъ отъ всего, что видимъ въ веществе, подверженномъ нашимъ чувствамъ. Опять столько же естественно было признать въ душт свойственную ей вещественность, обозначаемую особенною полнотою дыханія, при которомъ она выходитъ. Признаніе существованія души нослт разлученія ел съ теломъ и смерти тела естественно проистекаетъ изъ ощущенія и сознанія себя безсмертнымъ, которыя находятся въ каждомъ человть. Не смотря на достовтритителе познаніе того, что каждый человть умираетъ по телу, — каждый человть человть умираетъ безсмертнымъ, живетъ и дтаствуетъ какъ безсмертный: это — ощущеніе и сознаніе души.

Все человъчество, которое не входить въ глубокое разсматриваніе естества души, довольствуясь познаніемъ поверхностнымъ, общепринятымъ, безразлично называеть невидимую часть существа нашего, живущую въ тълъ и составляющую его сущность, и душею и духомо. Какъ признакомъ жизни животныхъ служить также дыханіе: то они обществомъ человъческимъ называются отъ жизни животными, и отъ души одушевленными (animales). Прочее вещество называется безжизненнымъ, неодущевленнымъ, или бездушнымъ. Человъвъ въ отличіе отъ прочихъ животныхъ называется словеснымъ, а они въ отличіе отъ него безсловесными. Масса человъчества, всецьло занятая попеченіями о земномъ и временномъ, на все иное смотрящая поверхностно, видъла разность между человъкомъ и животными въ даръ слова. Но мужи разумные поняли, что человъкъ отличается отъ животныхъ внутреннимъ свойствомъ, особенною способностію души человіческой. Эту способность они назвали силою словесности, собственно духома. Сюда отнесены не только способность мыслить, но и способность въ ощущеніямъ духовнымъ, каковы ощущеніе высокаго, ощущеніе изящнаго, ощущеніе добродътели. Въ этомъ отношеніи значеніе словъ душа и духо весьма различно, котя въ обществъ чедовъческомъ оба слова употребляются безразлично, одно виъсто другаго.

Преданіе сохранило во всёхъ народахъ понятіе о существованіи невидимаго міра, то есть, о загробной жизни душъ человъческихъ, о существованіи духовъ—существъ, подобныхъ душъ че-

ловъческой, о существовании мъста, въ которомъ добродътельныя души наслаждаются блаженствомъ, а злыя страдають. Преданіе это, сохранившись въ разныхъ формахъ, но у всёхъ народовъ, служить свидетельствомь о себе самомь: свидетельствомь, что оно принадлежить всему человъчеству. Общение съ падшими духами, въ которое вступило падшее человъчество, поллержало, распространило, уяснило одностороннимъ образомъ понятіе о духахъ. Древняя философія часто соединена была съ магіею 1), какъ видимъ на мудрецахъ Фараона, противодъйствовавшихъ Моисею, на Іуліанъ Богоотступникъ 2), на Кипріанъ— внослъдствіи епископъ антіохійскомъ и мученикъ. «Повърьте мнъ» — повъдалъ Кипріанъ по обращеніи своемъ: «я видаль самого діавола. Я умолиль его «жертвами, и цъловаль, и говориль съ нимъ, и съ тъми, кото-«рые у него старъйшинами. Онъ полюбилъ меня, нохвалилъ мой «разумъ, и предъ всёми сказаль: воть новый Амврій <sup>в</sup>), скорый чна послушание намъ, достойный общения съ нами. И объщалъ «поставить меня вняземъ по исшествіи моемъ изъ твла, а во вре-«мя жизни моей на землъ во всемъ помогать мнъ, и полкъ бъ-«совъ далъ мив въ услужение. Когда я уходиль отъ него, онъ «восиликнуль ко мив: будь мужествень, доблестный Кипріань! «и, вставъ, проводилъ меня, что удивило всёхъ бесовскихъ ста-«райшинъ. По этой причина князья его оказывали мна повино-«веніе, видя честь, которую онъ мив воздаль. Лице его было по-«добно цвъту полевому; глава его была увънчана вънцемъ, ко-«торый украшался золотомъ и пресвётлыми камнями, одежда его «была пречудная. Когда онъ обращался въ какую сторону,-по-«трясалось все мъсто; многіе злобные духи стояли въ великомъ «повиновеніи у престода его: тогда и я отдаль ему всего себя» 1). Свъдънія, полученныя посредствомъ магіи, свидътельствовали, что духи безплотны подобно душв, имвють силу словесности, имвють и свойственную своей природъ вещественность, имъють вліяніе на вещество, сами подвергаются вліянію на нихъ вещества въ извъстныхъ случаяхъ. Существование общения между отверженными человъвами и отверженными духами явствуеть изъ Священнаго

<sup>1)</sup> Исход. VII, 11. и дажье. 2) Histoire du Christianisme, par. Fleury, tom. I. 3) Мудрецъ и магь египетскій, противодъйствовавшій Монсею. 2 Тим. III, 8. 4) Житіе священномученика Кипріана. Четы-Минен, 2 октября.

Писанія <sup>1</sup>). Оно продолжается и нынѣ, между прочимъ при посредствѣ магнетизма и спиритизма.

Науки, разсматривающія вещество, достигли въ новъйшее время величайшаго развитія. Между многими услугами, оказанными человъку науками въ настоящемъ развитіи ихъ, не последнее мъсто должно дать познанію чрезвычайной ограниченности нашихъ познаній. Когда наука была скудніе, человікь считаль себя ученъе. Когда человътъ полагалъ, что небо есть сводъ надъ землею, что небо и земля сходятся окраинами своими и соприкасаются,онь быль въ глазахъ своихъ больше, нежели какимъ представляется себъ теперь, когда открыто, что надъ нами необъятное пространство, что земля въ отношени къ этому пространствуедва приивтная кроха. Говорить современная наука: мы не знаемъ, что значить наше тело, не смотря на то, что по привычет въ нему и по тому, что оно подвержено нашимъ чувствамъ, думаемъ удовлетворительно знать его. Жизнь твла недоступна для постиженія нашего. Анатомія разсматриваеть трупы, а не тыла. Жизни тъла она не видить: не видить также собственно тъла. Тъло пребываеть теломь до той минуты, до которой не оставила его жизнь. Оставленіемъ его жизнію начинается разложеніе его. Болье: этимъ оставленіемъ разложеніе совершается; дальнійшее разложеніе есть только последствіе главнаго, существеннаго разложенія. Разложеніе вещества, по законамъ химін, не иначе можеть совершиться, кавъ отдъленіемъ отъ него одной или многихъ составныхъ частей его. Здёсь-указаніе науки на вещественность души: отдёленіе чего-либо невещественнаго, отвлеченнаго, не произвело бы на вещество никакого вліянія. Но душа невидима. Что до того? невидимъ и теплородъ. Онъ-невзвъшиваемое начало; но отдъляется онъ химически отъ воды отдъленіемъ, незамътнымъ и непостижимымъ для чувствъ, и вода обращается въ другое вещество, въ ледъ. Едва жизнь оставила тъло, оно-уже не тъло: оно трупъ. Чувствованія и свойства тіла могуть быть описаны, а не опредълены. Никакъ не могуть замънить опредъленій предположенія, вавъ бы они ни были замысловаты. Злоупотребление наукою можеть блестящими предположеніями удовлетворять любопытству не-

<sup>1)</sup> THEL. XXII; 1 HAPCTB. XXVIII H HPOU.

въжества, и заграждать ему уста. Вводить человъковъ въ обманъименемъ науки—недобросовъстно. Наука, доставленіемъ познаній истинныхъ и точныхъ, обязана поставлять человъка въ самыя правильныя отношенія ко всему.

Химія положительно указала, что все ограниченное имфеть свою степень вещественности. Математика столько же положительно доказала, что все ограниченное подчинено пространству. На этомъ основаніи совершенно невещественнымъ, независящимъ ни отъ пространства, ни отъ времени, безконечнымъ во всёхъ отношеніяхъ, неподверженнымъ никакому измёненію, никакому постороннему вліянію, неограниченнымъ и по существу Своему и по свойствамъ Своимъ, безконечно различествующимъ отъ всёхъ тварей и по существу и по свойствамъ, исповёдуется Богъ. На этомъ же основаніи сотворенные духи, будучи тварями, суть существа ограниченныя; они по необходимости должны имёть свою степень вещественности, должны быть подчинены пространству. Ограниченное по существу должно имёть и ограниченным свойства. Приписаніе неограниченнаго свойства или неограниченныхъ свойствъ существу ограниченному—чуждо смысла (нонсенсъ).

Химія отвергаеть младенческое опредъленіе вещества на основаніи нашихъ чувствъ. Вещество должно быть опредълнемо своими свойствами. Оно можетъ простираться и простирается далеко за предълы нашихъ чувствъ, кругь дъйствія которыхъ очень ограниченъ. Существование чего либо вещественнаго, неимъющаго дъйствія на наши чувства, или имбющаго двиствіе, котораго не понимаемъ и не замъчаемъ, не только не противно ея ученію, явствуетъ изъ ея ученія. Существованіе духовъ въ такомъ видъ, въ какомъ оно преподается православнымъ Богословіемъ, нисколько не противно ученію химіи и математики: оно вполнъ совпадаеть и согласуется съ положительно доказанною теоріею этихъ наукъ. Замътимъ: эти науки, отдъливъ Бога отъ тварей безконечною разницею, какъ-бы отворяють дверь въръ, объясняя необходимость откровеннаго Богопознанія. Отвергнуть его онв не могуть по причинъ признаннаго ими всемогущества Божія и независимости дъйствій Его отъ сужденія человъческаго.

Вотъ---источники понятія о духахъ въ обществъ человъческомъ. Изъ нихъ человъчество не могло составить и не можетъ соста-

вить правильнаго познанія по неясности однихъ понятій, по лживости другихъ, и по причинъ собственнаго паденія: падшій человъкъ находится въ общеніи только съ надшими душами; онъ чуждъ общенія съ духами святыми. Отличительныя черты падшихъ духовъ — безумная и изступленная ненависть въ Богу, годлость и лживость 1). По гордости и по враждъ въ Богу падшіе духи стреинлись въ тому, чтобы падшій человівь воздаваль имь повлоненіе, подобающее Богу; по лживости они употребляли въ достиженію этой цвли всв средства обольщенія и обмана. Демоны не только склонили утратившихъ познаніе истиннаго Бога въ повлоненію себь, какъ-бы богамъ: понынь они стараются обольстить тъхъ, которымъ являются, даже святыхъ подвижниковъ, склонить ихъ въ тому-же. «Являясь, — повъдаеть великій Антоній, —они «стараются усугубить страхъ (въ томъ, кому явились), чтобъ «ввергнуть въ глубовій ровъ нечестія, исторгнувъ у человъковъ «повлоненіе себь» 3). По этой причинь христіанинь, желающій стяжать непогрёшительное понятіе о духахъ, долженъ оставить безъ вниманія всё понятія, доставляемыя преданіемъ человёческимъ ученостію, магіею, магнетизмомъ, спиритизмомъ и другими подобными средствами, какъ могущими доставлять одни неправильныя и ошибочныя понятія, въ которыхъ человіть, не обновленный Божественною благодатію, никакъ не отдълить истины отъ обильной примъси джи.

Для полученія точнаго познанія о духахъ—единственное средство: христіанство, изучаємое въ Священномъ Писаніи, въ святыхъ Отцахъ Православной Церкви и благочестивою, подвижническою жизнію по нравственному преданію Православной Церкви. Для первоначальнаго теоретическаго познанія духовъ вполнъ достаточно того ученія, которое преподается въ Православномъ Богословіи. Невидимая борьба съ духами въ помыслахъ и мечтаніяхъ и ощущеніяхъ составляетъ принадлежность подвижниковъ, иноковъ, занимающихся правильнымъ подвигомъ въ иноческихъ общежитіяхъ. Они стяжаваютъ соотвътственное своему жительству нравственное, такъ вы-

<sup>1)</sup> Исаін XIV, 13, 14; Іоан. VIII, 44. 2) Vita Beati Antonii сар. XVIII. Опытное доказательство этого можно видёть въ жизни преподобнаго Исаакія Печерскаго: Патерикъ Печерскій; также въ житін преподобнаго Пахомія Великаго: Четьн-Минен, 15 мая.

разимся для ясности, понятіе о падшихъ духахъ. Это понятіе аскетическими писателями называется духовнымъ видъніемъ: потому что при немъ полвижникъ видить умомъ и ощущаеть серпцемъ невидимыя козни невидимыхъ враговъ 1). Свое нравственное понятіе о падшихъ духахъ святый Игнатій Богоносецъ изобразиль такъ: «Лживый духъ себя проповъдуеть, своя глаголеть, самоуго-«денъ бо есть, себе прославляеть, гордыни бо есть полнъ, лже-«словесенъ. предестенъ, ласкосердъ, ласкателенъ, хитръ, стихосо-«шиватель, блядивъ, несогласенъ, велервчивъ, ползокъ, боязливъ: «отъ его дийства да избавить вась Інсусь Христось 2)». Также: «О, встать заыхъ духовъ дукавнъйшій душе отъ своего заоумія! «чрева ради побъжденъ и тщеславіемъ обесчестенъ еси, сребролю-«біемъ и любоначаліемъ въ нечестіе привлекаещи. Ты веліаръ, «дравонъ, отступнивъ, змій стропотный, ты отъ Бога отступивый, «отъ Христа отлучивыйся, отъ Духа Святаго отчужденъ и отъ. «лика ангельскаго низриновень еси, законовъ Божімхъ ругатель, «и врагь законных» 3). Такое познаніе духовь, такое видініе ихъ-познаніе и видініе, существенно нужныя! Оно въ полнотв своей доставляется внимательною иноческою жизнію. Оно-дарь Божій, которымъ увънчавается собственный, посильный подвигь подвижника, усиливающагося усмотрёть невещественныя лица демоновъ, какъ въ зеркалъ, въ Священномъ Писаніи, въ писаніяхъ святыхъ Отцовъ и въ собственной деятельности. 0но — *разси*ждение духовомо 1), даръ Святаго Духа. Съ отимъ даромъ сопря-

<sup>1)</sup> Слово о чувственномъ и духовномъ виденіи духовъ. <sup>2</sup>) Посланіе къ Ефесеямъ. По изданію Кіево-Печерской Лавры 1824 года. 3) Посланіе въ Филипписіямъ. "Потщитеся, говоритъ святый Игнатій, частве собиратися во Евхапристін и славъ Божіей: егда бо часто вкупе бываете, ослабъвають силы сата-»нинскія, и безд'яльны возвращаются его разженныя стр'ялы ко гр'яху. Ваше бо "единомысліе и согласная вера, погибель ему есть, сослужителемо же его му-"ченіе. Ничто-же лучше есть во Христь мира, въ немъ-же всякая брань разру-"шается воздушных» и земных» духова". Сказавь это, Богоносецъ ссылается, подобно Василію Великому, на слова Апостола: "Нисть бо наща брань нь крови и плоти, но къ началомъ и ко властемъ и къ міродержителемъ тмы, къ духо-"вомъ злобы поднебеснымъ (Ефес. VI, 12). Посланіе въ Ефесеемъ". Изъ этой питаты видно, что Богоносецъ разумълъ духовъ одинаково съ прочими Отцами Православной Церкви. Онъ установиль, по свидетельству историка Никифора (книга XIII, 8) въ антіохійской Церкви, которой быль епископомъ, пеніе на два лика, вследствіе Божественнаго откровенія, въ которомъ видель Амелов, поющих такимъ образомъ. 4) 1 Kop. XII, 10.

жена побъда надъ гръховными помыслами, мечтаніями и ощущеніями; побъждаемому ими доказывается этимъ, что онъ не стяжалъ еще дара, но обольщается, обманывается, плъняется невидимымъ врагомъ. Посредствомъ духовнаго видънія духовъ, они видятся въ ихъ дойствіяха: видъть самое существо духовъ даруется или попускается очень немногимъ, по особенному Промыслу Божію. Самопроизвольно отъемлющіе завъсу и покровъ, установленные Самимъ Богомъ, вторгающіеся насильно и дерзостно въ міръ духовъ, подвергаются величайшимъ бъдствіямъ 1).

Въ заключение скажемъ: Божественное Откровение объяснило намъ сотворенныхъ духовъ, нашу душу, наше тъло, въ той степени, въ какой это познание нужно для нашего спасения. Какъ создание Божие, духи, душа, самое тъло наше, всъ предметы видимой природы, остаются въ сущности тайною для насъ, будучи постижимы только отчасти. При благочестивомъ созерцания творений Божихъ и по причинъ такого созерцания, вступимъ въ ряды созданий, какъ несомнънно принадлежащие къ нимъ, прославимъ Создателя нашего, и въ недоумънии предъ Его всемогуществомъ и премудростию принесемъ смиренное и истинное исповъдание виъстъ съ Давидомъ: Чудна, Господи, дюла Твоя/ страшно удивися еси/ Удивися разумъ Твой отъ мене, утвердися: не возмогу къ нему 2). «Богъ нашъ, на небеси и на земли, вся, «елика восхотть, сотвори 2)».

<sup>1)</sup> Слово о чувственномъ и духовномъ виденіи духовъ. 2) Псал. СХХХVІІІ, 14, 6. 4) Великій прокименъ на вечери въ Богоявленіе.

# CTATES BTOPAS. 0 PAB II AIB.

### · 1) 0 PAѢ ¹).

Бержье признаеть существование земного рая, приводить о мъстъ его мнъне позднъйшихъ западныхъ ученыхъ и церковныхъ писателей, находитъ, что страна, орошаемая ръками Тигромъ и Евфратомъ, не соотвътствуетъ описанию Моисея, который при описании рая упоминаетъ о этихъ ръкахъ, что святые Отцы, жившіе на этихъ мъстахъ, имъвшіе страну предъ глазами ничего не говорять о земномъ рав. Бержье приходитъ къ заключенію, что земный рай разрушенъ всемірнымъ потопомъ.

Бержье признаеть и существованіе *небеснаго рая*. О мѣстонахожденіи его онъ отказывается сказать что либо *опредпъленное*. Впрочемъ упоминаеть о Енохъ, благоугодившемъ Богу и взятомъ въ рай, о душъ разбойника, введенной Спасителемъ въ рай, о восхищеніи въ рай святаго апостола Павла.

«Правду сказать, говорить Бержье, Інсусь Христось сказаль «намъ, что награда наша будеть на мебл <sup>2</sup>)». Далъе западный писатель говорить: «Въра научаеть насъ, что послъ общаго вос«кресенія души блаженныхъ соединятся съ тълами ихъ; но свя«тый апостолъ Павель научаеть насъ, что воскресшія и просла«вленныя тола причастны естеству духова: слъдовательно они
«будуть въ такомъ состояніи, о которомъ мы не можемъ соста«вить себъ никакого понятія».

### 0 АДБ ³).

О адъ Бержье говорить пространные и опредъленные, нежели о раж. Сдылаемь изъ статьи его нысколько извлечений.

<sup>1)</sup> Dictionnaire de Théologie par l'abbé Bergier, tom. VI. Paradis. 3) Mare. XXIII, 30; V, 13. 3) Tom. III. Enfer.

Выписна 1. « $A\partial z$ —мъсто мученій, въ которомъ гръшники, по-«слъ этой жизни, подвергнутся казни за свои преступленія. Итакъ « $a\partial z$  противоположенъ *небу* или *раю*, гдъ праведники получають «награду за ихъ добродътели».

Выписка 2. «Еврейское шеолг, греческое тартарост и адист, «латинское инфернуст и оркуст, адъ, выражають, въ собствен«номъ смыслъ, мъсто низкое и глубокое, а по аналогіи (по по«добію) гробъ, мъстопребываніе мертвыхъ. Іудеи употребляли еще
«слово геенна или гегинонг,—такъ называлась долина близъ Іе«русалима, въ которой находилась печь, именуемая тофель; въ
«этой печи изступленные идолопоклонники содержали огонь, чтобъ
«приносить въ жертву или посвящать дътей своихъ Молоху (идо«лу). По этому поводу въ Новомъ Завътъ адъ часто называется
«геенного огненного, долиною огня».

Выписна 3. «Моисей во Второзаконіи говорить оть лица Бо-«жія: огнь возгорится от ярости Моея, разжется до ада пре-«исподняго (шеоль): снисть землю и жита ея, попалить осно— «ванія горь 1). Если разумёть здёсь подъ именень ада гробь, яму «глубиною въ три или четыре локтя: то это было бы объясненіемъ «самымъ холоднымъ 2)».

Выписка 4. Іовъ говорить, что адо (шеоль) открыть взорамъ «Бога, и что мъсто пагубы не закрыто отъ Него <sup>3</sup>). Іовъ изобра-«жаеть жилище мертвыхъ *землего*, покрытою мракомъ и тьмою, «землею, въ которой царствуеть томленіе и горе въчныя <sup>4</sup>)».

Выписка 5. «Давидъ говоритъ Богу: плоть моя вселится «на упованіи, яко не оставиши душу мою во адть (шеолъ), «ниже даси преподобному Твоему видтти истлинія (не по«пустишь служителю Твоему истлёть во гробё) <sup>5</sup>). Воть два раз«личныя мёстопребыванія, одно для души, другое для тёла».

Выписна 6. «Пророкъ Исаія говорить: Узрята трупы человъ-«кова, преступившиха Мнп: червь бо иха не скончается, и огнь «иха не учаснета, и будута позора всякой плоти в). Інсусь Хри-

<sup>1)</sup> Вротозав. XXXII, 22.

2) Объясненія отвлеченныя или самыя обывновенныя часто замѣняли собою прямое отверженіе глубоваго ученія, преподаваемаго Священнымъ Писаніємъ, чтобъ отверженіе ученія не было яснымъ для всѣхъ.

2) Іов. XXVI, 6.

4) Іов. X, 21, 22.

5) Исал. XV, 9, 10.

6) Исали LXVI, 24.

«стосъ, во Евангелін, говоря о отверженныхъ, относить къ нииъ эти «слова Исаіи: червь ихъ не умреть, и огонь не угаснеть 1)».

Выписка 7. «Господь объявиль въ опредъленныхъ выраженіяхъ, «что злые пойдуть въ озно впиный, который быль приготовленъ «для длавола и его ангелого 2)».

Выписка 8. «По этой причинъ богословы (западные) превнають «въ осужденныхъ два рода въчныхъ казней, различныхъ между «собою: казнь проклятія наи скорбь о потерь вычнаго блаженства, «н казнь чувственную или мученіе, производимое огнемъ, кото-«рый не угаснеть никогда. Эти два рода мученія ясно обозначены въ «вышеприведенных» словахь Спасителя. Неумироношима червема «обозначается казнь проклятія, а неугасающим огнемь — казнь «чувственная». Съ этимъ мивніемъ нельзя согласиться вполив. Православная Церковь признаеть въ въчности деолкое мученіе, какъ и двоякое блаженство: 1) внутреннее, производимое ощущеніями и помышленіями, раждающимися отъ положенія, и 2) вничнее, производимое обстановкою извив. Но объясмение, яко-бы червь нечсыпающій знаменоваль собою внутреннее мученіе, принадлежить собственно западной Церкви. Православная Церковь признаеть червь червема, не пытаясь объяснить то, о чемъ свазано просто, безъ объясненія, немогущаго быть удовлетворительно понятымъ въ томъ состоянім, въ которомъ мы находимся. Мы видъли какъ святый Василій Великій понималь адскаго червя. Онъ признаеть его существующимъ дъйствительно, а не иносказательно, не мечтательно и отвлеченно. Святый Іоаннъ Златоусть также помъщаеть червя въ числъ чувственныхъ мукъ ада: «Оть гроба и червя, говорить онъ, перенеси мысль «твою въ черею неусыпающему «пъ огню неугасающему, къ скрежету зубами, къ тьмъ кромъшной. «къ скорби и тесноте ")». Здесь, какъ и у Василія Великаго, казнь внутренняя ясно отделена отъ казней внешнихъ; въ числе последнихъ оба Святителя указали на неусыпающаго червя, какъ на вазнь вившнюю и чувственную. Подробное исчисление адскихъ мукъ внутреннихъ и внъшнихъ можно видъть въ поученіяхъ святаго Димитрія Ростовскаго 4). Это исчисленіе пом'ящено въ «Словъ о

<sup>1)</sup> Марк. IX, 44, 46. 2) Мате. XXV, 41. 2) Слово I въ Өеодору падшему 4) Часть II, поучение 2 на входъ во Герусалимъ Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа.

Соч. еп. Игнатія Брянчанинова, т. III.

Смерти». Слова Писанія о райскомъ наслажленів и о алской мукъ должно принимать просто и прямо, наставляеть святый Тихонъ Воронежскій 1). «Въ міръ случающееся неблагополучіе, говорить «этоть Святитель въ одномъ изъ своихъ писемъ, есть тёнь нёкая «и образъ будущаго и въчнаго неблагополучія. Тяжко завсь вив-«неннымъ быти между злодвями, и злымъ людямъ и безчестнымъ «причислитися; но далеко тяжчае будеть причтеннымъ быть ніаволу «и влымъ ангеламъ его, и съ ними за едино вмёнятися вёчно. «Тажво здв у мучителя некоего подъ властію быть, и отъ него «наруганіе, посмінніе и всякое насиліе и озлобленіе терпіть; но «далеко тяжчае будеть у саманы, противника Божія, во власти, «н отъ жего руганіе, посмъяніе и озлобленіе терпъть въчно. «Тяжко здв біеніе, страданіе, бользнь, огневицу, лихорадку, «зубную бользиь и разслабление тыла теривть; но далеко тяж-«чае будеть терпъть въчно жжение озил геонскаго, бользнь лю-«тую и несносную, скрежеть зубовь, червь неусыпающій и душею «и том въ том страдать. Тяжко здв въ темнице сидеть, ин-«шатися свъта и никакого не чувствовать утъщенія; но далеко «ТЯЖЧАЕ СИДЪТЬ ВЪ АДСКОЙ ТЕМИЧИТ И НИВОГДА СВЪТА НЕ ВИДЪТЬ. «и всего лишитися утёшенія вёчно. Тажко здё жажду терпёть «и желать, но не имъть прохлажденія; но тяжчае будеть въчно. «Словомъ: тяжко есть всякое страданіе временное, или на душъ «или на тълъ бываемое, всякъ то знаетъ; но несравненно тяж-«чайшее въчное, и ради величества, и ради продолжения, яко без-«нонечное, которое и душею и толомо будуть терпъть осужденные. «Тънь есть временное страданіе въчнаго страданія. Тънь есть «ничто въ сравнение съ истиною: и временное страдание-ничто въ • сравненіи съ въчнымъ. Познавай убо въчное страданіе отъ вре-«меннаго, и берегись, да не впадеши въ тое. Нынъ сходи уномъ «во адъ, да не потомъ душею и толомо снидеши. Како стерпишь «огнь жгущій, но несожигающій, червь грызущій, но не поядающій, «спрежеть зубовь, тму промышную, скаредный видо демоново, «и плачь, и стенаніе, и рыданіе и прочая злая како стерпиши? «Помышляй сія, сравнивай временное страданіе съ въчнымъ, и «проженется симъ размышленіемъ, какъ бичемъ, суета отъ сердца < TB0ero 2) > .

<sup>1)</sup> Келейныя письма, томъ XIV, письмо 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Томъ XV, письмо 26.

Выписна 9. «О вопросъ, въ какомъ мистию вселенной помъ-«щается адъ, должно сказать, что этотъ вопросъ по крайней мъръ «безполезенъ. Откровение не разръщаетъ намъ его; предположения «философовъ и предположения богослововъ (западныхъ) по этому «предмету одинаково ничтожны. Нъкоторые сочли основательнымъ «помъстить адъ въ центръ (во внутренности) земли, безъ со-«мнънія по причинъ огня, которымъ наполнена внутренность земли».

Выписна 10. «Святый Августинъ сказаль въ твореніи своемъ «на книгу Бытія, что адт не находится подз землею; но въ «своихъ Retractiones 1) онъ признаеть, что ему следовало бы ска«зать противное».

Выписна 11. «Относительно естества, свойственнаго адскому «огню, нъть никакой причины думать, чтобь этоть огоне не быль «вещественным», и что въ приведенныхъ нами мъстахъ Писанія «должно принимать огонь въ смыслъ метафорическом», за казнь «духовную, очень сильную, невыносимую... Слова Писанія должно «принимать буквально: огонь, которымъ мучатся осужденныя души «демоны, — веществен». Здъсь западный писатель говоритъ правильно, и говоритъ въ противоръче своему объясненію о адскомъ червъ.

Выписна 12. «Напрасно будуть спрашивать, какимъ образомъ одима существо одуховное, какимъ образомъ одухо, каковъ демоно, могуть быть мучимы огнемо вещественнымо. Конечно для «Бога не затруднительные подвергнуть мученію душу, отдыленную оть тыла, какъ и душу, соединенную съ тыломъ.... Для насъ «такъ-же неудобно понять, какимъ образомъ удостоившеся вычено блаженства, въ толо и въ души, будуть видото Бога, «Который—чистый духъ, какъ и то, какимъ образомъ духо безъ «тыла можеть ощущать наказаніе огнемо». Очевидно: здысь Богь поставляется въ одинъ разрядъ съ сотворенными духами! Православная Церковь исповыдуеть, что Богь, по естеству Своему, невидимъ ни для человыковъ, ни для Ангеловъ. По воскресеніи всы человыки увидять вочеловычившагося Сына Божія и славу Божію,

<sup>4)</sup> Такъ называется сочиненіе Блаженнаго Августина, написанное имъ въ старости. Въ этомъ сочиненіи Блаженный пересматриваеть прежнія свои сочиненія и исправляеть ихъ. И святые не вдругь получали о всёхъ предметахъ откровеннаго Богопознанія точное понятіе, но достигали этихъ понятій постепенно, соотв'ятственно жительству своему.

какъ сказалъ Господь: узрять Сына человическаго, грядущаго на облащих небесных съ силою и славою многою 1), подобно тому, какъ первомученикъ Стефанъ, при отвервеніи ему небесъ Божественнымъ дъйствіемъ, види славу Божію и Іисуса, стояща одесную Бога 2). Слава эта, будучи проявленіемъ Бога, именуется также лицемъ Божінтъ, которое Ангели выну видять 3): потому что собственно Бога никтоже види нигди-же 4). Это объяснено выше, въ особенности извлеченіями изъ твореній святаго Іоанна Златоустаго и преподобнаго Макарія Египетскаго.

Выписна 13. «Что касается до времени, въ течени котораго «будутъ прододжаться адскія муки, то вселенская Церковь испо-«въдуетъ, что эти муки — въчны, не кончатся никогда. Это — «догматъ въры, въ которомъ христіанинъ не можетъ сомнъваться». Согласно— съ ученіемъ восточной Церкви.

Выписна 14. «Богословы (западные) не согласны относительно «смысла, заключающагося въ членъ символа Апостоловъ, въ кото«ромъ сказано, что Господь нашъ былъ распять, что Онъ умеръ, «что Онъ былъ погребенз и что низошелз во адъ (абъс). Нъко«торые понимають въ этомъ только то, что Онъ низошелз во гробз; «но символъ ясно различаеть погребение отъ низшествія во адъ».

Выписка 15. «По общему мивнію православных вогослововъ «(западных в) и Отцовъ Церкви, въ то время, какъ твло Інсуса «Христа нокоилось во гробъ, Его душа нисходила въ мъста, гдъ «были заключены души древних в праведниковъ, и возвъстила «имъ избавленіе ихъ».

Изъ сдёланныхъ нами извлеченій, которыми обрисовывается съ отчетливостію мийніе западнаго писателя о рай и аді, видно, что ученіе у западныхъ объ этихъ предметахъ—очень неопреділенное. Не смотря на это, Бержье приводится, какъ бы насильственню, ясными словами Господа, къ мысли, что рай находится на небю. Также онъ приводится къ мысли, хотя и не принимаетъ ея, что адо находится во внутренности земли (Выписка 9 и 10). Обратимъ теперь вниманіе на ученіе православной, восточной Церкви, сличимъ ученіе съ ученіемъ.... О! съ какою ясностію она указываеть місто рая на небю и мисто ада во внутренности земли,

<sup>&#</sup>x27;) Мате. XXIV, 30. ') Двян. VII, 55. ') Мате. XVIII, 19. ') Іоан. I, 18.

показывая этимъ величе человъка, въ которое онъ возведенъ Богомъ, и ужасъ казни, назначенной за пренебрежение благодъяний
Божихъ. Оглашается это учение во всеуслышание человъчества
торжественнымъ пъснопъниемъ нри Богослужении церковномъ; проповъдуется и возвъщается это учение святыми Отцами православной Церкви. Многочисленныя цитаты приведены въ «Словъ о Смерти» изъ богослужебнымъ книгъ и изъ творений Отцовъ православпой Церкви: онъ со всею удовлетворительностию ръшаютъ вопросъ
относительно того, гдъ помъщаются рай и адъ. Впрочемъ цитаты могутъ быть приведены въ несравненно большемъ количествъ.

Очень затрудняють западнаго писателя опредёленіе отношенія рая и ада въ духамъ, тёмъ более, что въ томъ и другомъ мёстё будуть помёщены вмёстё съ безплотными духами воскресшіе человеки въ ихъ тёлахъ. Очевидно, что затрудненіе происходить отъ принятаго на Западё ученія о совершенной духовности сотворенныхъ духовъ. Въ статьё о раё онъ старается выдти изъ затрудненія ссылкою на святаго апостола Павла, научающаго, что воскресшія и православныя тела будуть причастны естеству духовъ. Въ статьё о адё онъ старается объяснить всемогуществомъ Божіимъ мученіе невещественныхъ духовъ вещественнымъ огнемъ (выписна 12), и усиливается прикрыть западное неправильное признаніе сотворенныхъ духовъ совершенно невещественными совершенною невещественностію Бога, признаваемою и исповёдуемою единственно вселенскою Церковію (выписна 12).

Если возвратимся въ статьй о духахъ, соединимъ высказываемое западнымъ писателемъ о духахъ въ статьяхъ его о рай и адй съ высказываемымъ въ статьяхъ о духахъ, душй, Ангелахъ и демонахъ, то нредъ нами откроется слйдующее зрйлище. Западный нисатель подвергается постоянному колебанію, и постоянно противурйчить самъ себй: онъ ссылается на святыхъ Отцовъ восточной Церкви съ невёрностію (выписна о духахъ 4), приводить другихъ Отцовъ, которые оказываются противнаго ему мийнія (выписна о духахъ 15); онъ то оправдываетъ Отцовъ (выписна о духахъ 16. 18. 20), то признаетъ ихъ ошибавшимися (выписна о духахъ 16. 18. 20); отвергая эеирную, газообразную вещественность духовъ, свойственную ихъ природё, признаетъ и проповёдуетъ, что они имёютъ нужду облекаться вз токое тело при дёйствіи

ихъ па тъла (выписна о духахъ 22); онъ старается приврыть ученіе о совершенной невещественности души и сотворенныхъ духовъ, принятое Западною Церковію въ позднъйшія времена, ученіемъ о совершенной невещественности Бога (выписна о духахъ 8. 9.12.13.14), ставитъ безконечнаго, неограниченнаго Бога въ одинъ разрядъ существъ съ Его тварями, существами ограниченными, несравненными съ Богомъ ни по существу, ни по свойствамъ, въ чемъ—явное богохульство. Такимъ образомъ ученіе Запада о духахъ, будучи тщательно разсмотръцо и повърено, само свидътельствуетъ о своей неосновательности. Возблагодаримъ, прославимъ Бога, даровавшаго намъ великую милость: рожденіе въ бытіе и рожденіе въ пакибытіе на лонъ православной Церкви. Аминь.

### письмо еп. игнатія

### КЪ НЪКОТОРОМУ ДУХОВНОМУ ЛИЦУ, СПРАШИВАВШЕМУ ОБЪ ОСНОВАНІЯХЪ ЕГО УБЪЖЛЕНІЙ

о существа сотворенных духовь и души человаческой,

и почему онъ назвалъ человъческую душу-эеирною.

«Приношу Вамъ искреннъйшую благодарность за откровенное письмо Ваше отъ 29-го мая. Отвъчаю на него съ такою-же откровенностію».

«По вступленіи моємъ въ жизнь аскетическую и потомъ въ монастырь, хотя и случались со мною, разные опыты, свойственные этому пути, но о душт и духахъ я имълъ понятіе неопредъленное, признавая и называя ихъ по общему поверхностному пониманію безплотными и невещественными; нужды входить въ дальнъйшее разсматривание не представлялось. Вступилъ я въ монастырь въ 1827 году, а началъ заниматься Писаніемъ и Отцами гораздо раньше, -- можно свазать съ дътства. Съ 1843 года, независимо отъ меня, необходимость заставила вникать подробнъе и точные въ значение души и сотворенныхъ духовъ. Справедливо свазаль Антоній Великій, что это познаніе крайне нужно для подвижниковъ. Особенно нуждаются въ немъ тъ подвижники, которые въ подвигъ своемъ введены перстомъ Божінмъ въ брань съ духами. Да и для всъхъ оно имъетъ существенную пользу: лучше ознакомиться съ міромъ духовъ прежде смерти, нежели при наступленін смерти, бакъ ознакомились многіе къ величайшему удивленію и ужасу своему, въ противность понятіямъ заимствованнымъ у западныхъ мечтателей. Опыть доказываеть върность ученія Отцовъ со всею рішительностію. Темное и загадочное ділается очень яснымъ и простымъ. Чтожъ касается до слова эфиръ, то химія называеть этимъ словомъ матерію, совершенно отличную

отъ газовъ, принадлежащихъ землъ, несравненно тончайшую, но неопредъленную, вовсе неизвъстную человъкамъ. Существование же ея признается по той необходимой причинъ, что пространство заземною атмосферою, какъ и вообще всякое пространство, не можетъ быть чуждымъ матеріи. Въ собственномъ смыслъ—невещественъ Одинъ, необъемлемый пространствомъ—Богъ. Духи сотворенные безплотны по отношенію къ намъ. Но естество ихъ, какъ и естество души пребываетъ неопредъленнымъ для насъ по невозможности опредълить его. Наука признаетъ невозможнымъ опредъленіе нашего тъла, равно какъ и всъхъ тълъ, имъющихъ органическую силу—жизнь. Мечта Декарта о независимости духовъ отъ пространства и времени—ръшительная нелъпость. Все ограниченное, по необходимости, зависить отъ пространства.

Еп. Игнатій.

7-го іюня 1865 года, Николо-Бабаевскій монастырь.

### РФЧЬ,

произнесенная въ святъйшемъ синодъ настоятелемъ сергіевой пустыни, архимандритомъ Игнатіемъ, при нареченіи его во епископа кавказскаго и черноморскаго, октября 25-го дня 1857-го года.

#### ВАШЕ СВЯТЪЙШЕСТВО!

Въ настоящія священныя и вивств страшныя для меня минуты невольно воспоминаются мив слова, сказанныя Господомъ ученику Его: Егда была еси юна, поясался еси сама, и ходила еси, аможе хотила еси, егда же состарыещися, воздыжещи руць твои, и ина тя поящета, и ведета, аможе не хощещи 1).

Во дни юности моей я стремился въ глубокія пустыни. Се удалихся бъгая, и водворихся вз пустыни: чаях вога спасающаю мя от малодушія, которымъ обличается въ человъкъ недостатокъ благодатнаго развитія, и от воури страстей, воздвигаемой обманчивыми и скорогибнущими предестнии міра <sup>2</sup>). Монашество нравилось и нравится мит само по себъ! но я вовсе не мыслилъ о служеніи Церкви въ какомъ бы то ни было сант священства. Быть Епископомъ <sup>3</sup>) своего сердца, и приносить въ жертву Христу помышленія и чувствованія, освященныя Духомъ: вотъ высота, къ которой привлекались мои взоры.

<sup>1)</sup> Іоан. XXI, 18. 2) Псал. LIV, 8. 9. 3) Выраженіе это заимствовано у святаго Іоанна Ліствичника. Слово 28 гл. 51 по московскому изданію 1851 г.

Недолго пользовался я свободою юности: вскорт быль опоясань и оковань непостижимымь Божественнымь промысломь. Всемогущая десница Его, въ противоположность предположению моему, внезапно восхитила меня изъ глуши лъсовъ и пустынь, поставила въ обитель преподобнаго Сергія, на берегь моря, на берегь моря житейскаго, великаго и пространнаго 1). Трудно испытывать пути Божія! Только Духъ Божій испытуеть глубины Божія 2). Просвъщенные Духомъ, святые наставники монашества утверждають, что для новоначальныхъ иноковъ опасно глубовое уединеніе, въ которомъ они могуть удобно впасть въ мечтательность и самомитине, что имъ необходимо, какъ училище и врачебница, общество человтческое. При многоразличныхъ столкновеніяхъ съ ближними обнаруживаются для инока его страсти, таящіяся отъ него самого въ сокровенностяхъ сердца, и врачуются всесильнымъ врачествомъ: ученіемъ Христовымъ 2).

Всматриваясь въ недуги души моей, признаваль я такое положение существенно нужнымъ для меня. Но какъ объясню себъ то призвание, которымъ Вы, Священивйшие Отцы, ныив призываете меня? Что обрвли Вы во мив, и что я могу представить Вамъ, кромв множества недостатковъ моихъ? Страшенъ для меня санъ Епископа при мысли о немощи моей. Страшусь, чтобъ вмъсто назидания не принести мив соблазна братиямъ моимъ, и не уготовать себъ большаго осуждения на судъ Христовомъ. Счелъ бы я болъе сообразнымъ съ силами моими провести остатокъ дней моихъ, какъ и начало ихъ, въ безмолвии пустынь, въ созерцании гръха моего.

И опять я страшусь!.. Страшусь воли моей, чтобъ послёдуя ей не послёдовать, вмёсто Бога, самому себё и тёмъ не навлечь на себя непредвидимаго бёдствія 1). Тюсно ми ответоду 1)! Въ недоумёніи моемъ, отрицаюсь себя, предаю и временную и вёчную участь мою въ руцё Бога моего. Связанный избраніемъ Вашимъ и повелёніемъ Августейшаго Помазанника Божія, съ покорностію

<sup>4)</sup> Пс. СV, 25. 3) 1 Кор. II, 10. 3) Исаака Сирскаго слово 55 преподобнаго Варсонофія Великаго отвёты 2, 108, 311, 342 и другіє; преподобнаго Іоанна Ліствичника Слово IV, гл. 35, 36, 74, Слово 28, гл. 1; преподобнаго Нила Сорскаго Слово 11. 4) Преподобный авва Дороеей. Поученіе V.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Дан. XIII, 22.

**и** трепетомъ преклоняю главу подъ бремя, могущее сокрушить недостойнаго.

Не преставайте укрвилять меня назиданіями Вашими! Не отриньте, когда по заввіщанію Святаго Духа, приду къ Вамъ за словомъ разума, за словомъ душеснасительнымъ. Духъ Святый заповъдаль: вогороси отща твоего, и возвъстите тебт, старцы твоя, и рекута тебт!). Простирая на меня руки, чтобъ облачить меня великимъ саномъ Архіерейства, прострите ихъ и молитвенно о мижъ Богу, являющему силу Свою въ слабости человъческой. Что-жъ касается до меня, то я, въ сей грозный для меня часъ, ищу успокоенія совъсти моей, и нахожу его въ безусловной преданности воль Божіей, въ сознаніи и исповъданіи предъ вами обилія монхъ немощей.

вонецъ третьяго тома.

J-Oubl 1/14, 1924.

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) Bropos. XXIII, 7.

## оглавление.

### R'S ACRETUTECRUM'S OIISITAM'S

ТОМЪ 3-й.

|                                                                                                                                               |    | CTP. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|------|
| Слово о чувственномъ и духовномъ видъніи духовъ                                                                                               |    | 1    |
| Введеніе                                                                                                                                      |    | 3    |
| 1 О чувственномъ видъніи духовъ                                                                                                               |    | 7    |
| 2 О духовномъ видении духовъ                                                                                                                  |    | 58   |
| Заключение                                                                                                                                    |    |      |
| СЛОВО О СМЕРТИ:                                                                                                                               |    |      |
| Смерть непостижима человъку                                                                                                                   |    | 69   |
| Отврывается ему Богомъ                                                                                                                        |    |      |
| Участь тама по смерти                                                                                                                         |    |      |
| Участь души по смерти                                                                                                                         | •  |      |
| Рай и небеса                                                                                                                                  |    |      |
| Ars                                                                                                                                           | •  | 80   |
| Разлучение души съ тъломъ                                                                                                                     |    |      |
| Смерть праведниковъ и грашниковъ                                                                                                              | •  | 108  |
| Душевная смерть                                                                                                                               |    |      |
| Въчная смерть                                                                                                                                 |    |      |
| Ageria myru                                                                                                                                   |    |      |
| Воздушныя интарства                                                                                                                           |    |      |
| Духовное прохожденіе мытарствъ во время земной жизни                                                                                          |    |      |
| Смертный грвхъ                                                                                                                                |    |      |
| Страсть                                                                                                                                       |    |      |
| Приготовленіе въ смерти                                                                                                                       |    |      |
| Памятованіе смерти наи Смертная Память                                                                                                        | •  | 174  |
|                                                                                                                                               |    |      |
| Призваніе въ памятованію и размышленію о смерти                                                                                               | •  | 102  |
| ПРИБАВЛЕНІЕ КЪ СЛОВУ О СМЕРТИ:                                                                                                                |    |      |
| Введеніе. Взглядъ на митиіе западныхъ о духахъ, адт и рат                                                                                     |    | 185  |
| Статья первая, 1) О духахъ                                                                                                                    |    | 186  |
| Статья вторая, 2) О раз н адв                                                                                                                 | •  | 103  |
| Письмо Еп. Игнатія о существ'в сотворенных духовъ и души челов'вческой.                                                                       |    | 312  |
| Ръчь, произнесенная въ Святъйшемъ Сунодъ Настоятелемъ Сергіевой Пуст<br>ни, Архимандритомъ Игнатіемъ, при нареченіи его во енископа Кавказска | ro |      |
| и Черноморскаго, Октября 25 дня 1857 года                                                                                                     | •  | 313  |

### **OHETATRI**

| Cmp.      | Строка     | Напечатано:                              | Должно читать:                             |
|-----------|------------|------------------------------------------|--------------------------------------------|
| 00        | ceepxy.    |                                          |                                            |
| 28        | 1          | видћиъ діавола такимъ                    | видълъ діавола такимъ,                     |
| 32        | 16         | въ бездушномъ пространствъ               | въ воздушномъ пространствъ                 |
| 41        | 29         | и покрываль ранами;                      | и покрывали ранами;                        |
| 51        | 18         | натравлена ихъ злоба,                    | направлена ихъ злоба,                      |
| 52        | <b>36</b>  | ниспосылались ихъ помыш-                 | ниспосылялись имъ помышленія               |
| 53        | 17         | подобное познаніе                        | подробное познаніе                         |
|           | 22         | въ чувственному виденію                  | въ чувственному видѣнію                    |
| 54        | 10         | призрѣли о Господѣ                       | прозрѣли о Господѣ                         |
| <b>57</b> | 17         | въ смѣшеніи добро со зломъ;              | въ смѣшеніи добра со зломъ;                |
| 60        | 28         | все это-оть Бога".                       | все это-оть бъсовъ".                       |
|           | 31         | Господь нашъ проходить                   | Господь нашъ приходитъ                     |
| 101       | 35         | гдё нёть ни цвёта,                       | гдъ ньтъ ни свъта,                         |
| 106       | 25         | тв самыя;                                | тв самыя,                                  |
| 116       | 4          | остави мертвая                           | остави мертвыя                             |
| _         | 11         | не познають воскресенія; во              | не познають воскресенія во все             |
|           |            | все пространство времени,                | пространство времени,                      |
| 117       | 19         | хотябъ и вкусивъ,                        | хотябъ и вкусиль,                          |
| 152       | 6          | не касается въ нихъ предъ                | не кается въ нихъ предъ Бо-                |
|           |            | Богомъ,                                  | romb,                                      |
| 159       | 12         | повельвая воздать                        | повельвая воздавать                        |
| 163       | 6          | удалявшійся                              | удалившійся                                |
| 164       | 28         | въ темъ и буду судить:                   | въ томъ и буду судить.                     |
| 168       | 23         | и умершвляеть                            | не умершвляеть                             |
| 187       | 23         | существа живое,                          | существо живое                             |
| 193       | 1          | Духовъ называется                        | Духомъ называется                          |
| 196       | 11         | Іуден провозглашали себя<br>сынами Бога. | Іуден провозглашали себя сы-<br>нами Бога, |
| 203       | <b>2</b> 8 | по естеству ловесства,                   | по естеству словесства,                    |
| 104       | 33         | сокрушити                                | сокрушиши                                  |
| 207       | 29         | войти отъ Нея,                           | выйти отъ Нея,                             |
| 214       | 22         | Живя въ VIII вѣка                        | Живя въ VIII веке                          |
| 219       | 9          | змёй даеть звёрю                         | зиви дасть зверю                           |
| 255       | 8          | "Я объясню тебѣ страхъ,                  | "Я объясню тебъ страхъ спа-                |
|           |            | спасительный,                            | сительный,                                 |
| 278       | 6          | которыя добровольно согла-               | которая добровольно соглосова-             |

### ОПЕЧАТКИ

# III-го тома сочиненій Епископа Игнатія Брянчанинова, изданія 1886 года.

| Стран       | Стр.       | Напечатано:                      | Должночитать:                                                          |
|-------------|------------|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| 6           | 26         | старцевъ-воспитанниковъ,         | старцевъ наставниковъ,                                                 |
| 11          | 4          | искушенія, и попущеніе           | искушенія, попущеніе,                                                  |
| 20          | 56         | действуеть подъ ихъ наставле-    | дъйствуетъ подъ ихъ руковод-                                           |
|             | - •        | ніємъ                            | ствомъ и по ихъ наставленіямъ                                          |
| 22          | 5          | Богъ открылъ                     | Богь открываль                                                         |
| 32          | 16         | въ бездушномъ                    | въ воздушномъ                                                          |
| 35          | 32-33      | по тонкости (места) естества     | по тонкости (легости) естества                                         |
| 38          | 35         | поливають                        | изливають                                                              |
| 41          | 32         | Но я укрощаль                    | Не я укрощалъ                                                          |
| 42          | 1          | преобразивъ сія                  | преобразихь сія                                                        |
| _           | 3          | и не устрашиться                 | и не страшиться                                                        |
| 44          | 9          | не осмотръли                     | не усмотръли                                                           |
| 45          | 3          | казнь                            | кознь                                                                  |
| 50          | 4          | ими возникающимъ                 | ими и возникающимъ                                                     |
| 51          | 3          | порицаніями                      | прориданіями                                                           |
| 53          | 17         | подобное                         | подробное                                                              |
| 54          | 5          | о смертности его.                | о мертвости его.                                                       |
| _           | 10         | призрами                         | проэръли                                                               |
| 69          | <b>2</b> 2 | сердце падшаго                   | серице и падшаго                                                       |
| 76          | <b>3</b> 5 | благословеніемъ                  | благоволеніемъ                                                         |
| 91          | 36         | 7) Ioan. II, 3.—8) Ioan. II, 6.— | 7) Іоны II, 3.— <sup>3</sup> ) Іоны. II, 6.—                           |
| 92          | 14         | Свободитель, преисподними        | Свободитель, сь преисподними                                           |
| 94          | <b>34</b>  | елице                            | ницы                                                                   |
| 101         | 35         | ни цвѣта                         | ни света                                                               |
| 110         | 17         | исполнень даромъ                 | исполненъ даровъ                                                       |
| 111         | 4          | единоде затый                    | единонадесятый                                                         |
| 116         | 4          | мертвая                          | мертвыя                                                                |
|             | 10         | воскресенія; во все              | воскресенія во все                                                     |
| 120         | 27         | безнадежную                      | безнедужную                                                            |
| 132         | 29         | бездна воздуховъ,                | бездна, воздухъ,                                                       |
| 135         | <b>3</b> 8 | сходящій плотію                  | восходящій плотію                                                      |
| 137         | 11         | преступника                      | преслушнива                                                            |
| 140         | 7          | уничтожили ихъ                   | уничижили ихъ                                                          |
| 152         | 6          | не касается                      | не кается                                                              |
| 156         | 5          | мечтаніе помысла                 | мечтаніе гріма блуднаго, умед-<br>леніе въ этомъ мечтанін по-<br>мысла |
| <b>15</b> 9 | 12         | повелёвая воздать                | повельная воздавать                                                    |
| 168         | 23         | и умерщвияеть                    | и не умерщвияеть.                                                      |
| _           | 37         | нзошти                           | взошли                                                                 |
| 169         | 34         | меня и Богъ                      | неня. Ты хотыа видёть меня-<br>и Богъ                                  |
| 172         | 10         | Ce же видите                     | Се же въдите                                                           |
| 173         | 21         | воспрещеннымъ                    | воспрещенныхъ                                                          |
| 174         | 32         | другъ въ другу                   | другь другу                                                            |

| Стран       | . Стр. | Напечатано:                                            | Должно читать:                                            |
|-------------|--------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 176         | 12-13  | къ переселенію                                         | къ перенесенію                                            |
| 177         | 23     | время трапе: ы                                         | время послъ трапезы                                       |
| 191         | 11     | вещество ихъ                                           | существо ихъ                                              |
| 193         | 1      | Духов называется славесная                             | Духомъ называется словесная                               |
| 196         | 11     | сынами Бога. Богъ                                      | сынами Бога, Богъ                                         |
| 199         | 33     | ничто не можеть                                        | никто не можетъ                                           |
| 203         |        | <b>Т</b> ОВ <b>е</b> СТВА                              | словества                                                 |
| 220         | 22     | четыредять                                             | четыредесять                                              |
|             | 35     | yxpanu xz Eory                                         | ykpana si Boiy                                            |
| <b>23</b> 2 | 31     | подъ нимъ                                              | надъ никъ                                                 |
| 259         | 29     | мегость какъ степень тажести<br>есть свойство существа | легость, какъ степень тяжести,<br>есть свойство вещества, |
| 260         | 29     | тонкія злодвянія!                                      | толикія злодівнія!                                        |
| 268         | 28     | духовъ                                                 | духомъ                                                    |
| _           | 35     | человъкъ                                               | человъковъ,                                               |
| 283         |        | наукъ                                                  | науки                                                     |
| <b>294</b>  | 2-3    | недоступная                                            | недоступна.                                               |
| 300         | 3      | <b>у птами</b>                                         | духами                                                    |
| 307         | 17—18  | души демоны                                            | души п демоны                                             |
| 309         |        | богослужебныхъ                                         | богослужебныхъ                                            |
| 314         | 24     | я болье сообразнымъ                                    | и болте въргымъ для спасенія                              |



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/