

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

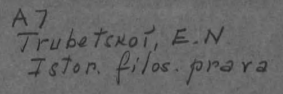
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Bd. Dec. 1931

Dig 1 zed by Google



## HARVARD LAW LIBRARY

## Received SEP 2 4 1931



,

. . 1

.

1

1

۱



•

1

ł

•

.

Digitized by Google

.

.

.

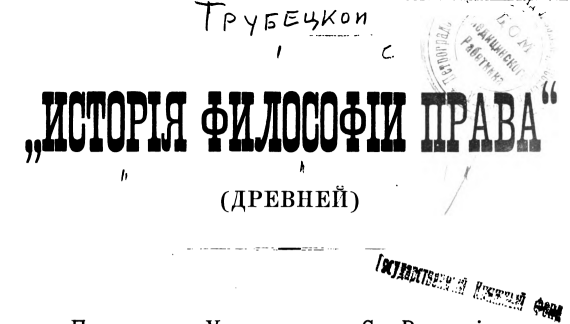


.

•

.

.



Профессора Университета Св. Владиміра

# князя Е. Н. Трубецкого.

ИЗДАНІЕ СТУДЕНТОВЪ.

# (Вмѣсто рукописи).

КІЕВЪ. Товарпщество "Печатия С. П. Яковлева". Софійская площадь, д. № 18—2. 1899.

Digitized by Google

Печатать разръшаю. 16-го Ноября, 1898 г. Деканъ А. Романовичъ-Славатинскій.

1220



#### Глава І.

## ПОЛИТИЧЕСКОЕ И РЕЛИГІОЗНОЕ МІРОСОЗЕРЦАНІЕ ДРЕВНИХЪ ГРЕКОВЪ. \*)

Философія права и государства возникла на почв'в эллинской, а потому намъ прежде всего предстоитъ познакомиться съ тъми данными эллинской народной религи, которыя предполагаются развитіемъ философіи права. Исторія греческой философіи тёсно связана съ исторіей греческой религіи. Съ одной стороны религія заключаеть философскій элементь, съ другой-философія питается идеальными богатствами религии. Для насъ особенно важное значение имбють два момента греческой религи: ея натурализмъ и ея антропоморфизмъ. Греки боготворили силы природы, олицетворяя ихъ вь человбческихъ образахъ: однообразное течение свътилъ небесныхъ, по ихъ воззрѣніямъ, является результатомъ дѣятельности боговъ; солнце есть златокудрый Геліосъ, земля-мать Церера, подземную дъятельность вулканическихъ силъ олицетворяеть богъ Гефесть, день и ночь стучащій молотомъ по своей наковальнь. Такимъ образомъ вся дбятельность природы принимаетъ въ глазахъ грека человъческий образъ. Въ противоположность религиямъ востока, гдъ человъкъ теряется среди окружающей его внъшней природы, вЪ эллинской религіи челов'яческій образъ господствуеть надъ природой. Боги, во всемъ похожіе на людей, съ челов'вческими недостатками царствують надъ стихіями. Понятно, такая религія создаеть величайшій просторь для поэтическаго творчества. Гомерь и Гезіодь, но словамъ Геродота, создали боговъ, опредълили мъсто и дъятельность каждаго изъ нихъ. Въ Греціи мы не видимъ жрецовъ, какъ обособленнаго сословія, монополизирующаго откровеніе. Здѣсь откровеніе одинаково доступно всёмъ и каждому. Въ Греціи божество близко къ человѣку, оно симпатизируетъ ему и вызываетъ его къ мыслительной дѣятельности. Божество во всемъ похоже на людей, людямь понятны самыя отношенія боговь, сродныя сь человѣческими отношеніями; боги составляють аристократическую общину съ ца-

<sup>\*)</sup> Пособія: 1. Zeller «Очеркъ исторіи греческой философіи».

<sup>2.</sup> Ибервегъ-Гейнце «Очеркъ исторіи философіи» (съ подробными бпбліографическных указаніями по каждому отделу). 3. Чичерниъ—І т. (Пособіе къ исторія среднихъ въковъ).

<sup>4.</sup> Гильдебранть-«Исторія п система философіи права и государства».

ремъ Зевесомъ во главъ, весьма напоминающую греческое государство въ героическую эпоху. Боги несравненно сильнъе людей, но они не всемогущи, они не могуть измѣнить закона природы, которому они подчинены. Океанъ не можеть выйти изъ тѣхъ границъ, коони подчинены. Океанъ не можетъ выйти изъ тѣхъ границъ, ко-торыя онъ занимаетъ— могуществу Посейдона есть предѣлы; Зевесъ— царь и владыка боговъ (сила его такъ велика, что вск остальные боги вмѣстѣ взятые не могли-бы совлечь его съ Олимпа), но и онъ подчиненъ вѣчному закону и надъ нимъ есть судьба—предопредѣ-леніе. Въ Иліадѣ говорится, что Зевесъ на золотыхъ вѣсахъ взвѣ-шиваетъ судьбу смертныхъ и участь ихъ рѣшается наклоненіемъ вѣсовъ, а не державной волей владыки. Въ З-ей пѣснѣ Зевесъ взвѣшиваетъ судьбу Ахейцевъ и Троянъ: жребій Ахеянъ опускается взвѣшиваеть судьбу Ахейцевь и Троянъ: жребій Ахеянъ опускается къ землѣ, а жребій Троянъ взвивается къ облакамъ. Рѣшеніе судьбы непреклонно и молнія Зевеса посланная, чтобы вырвать побѣду у Ахеянъ, не можеть остановить ихъ побѣдопоснаго шествія. Ахейцы преслѣдують врага до самыхъ вороть Трои. По воззрѣніямъ Грековъ міромъ править вѣчная справедливость, божественная де́µст, дíхη; ея законы царствуютъ надъ смертными и безсмертными. Таковы понятія, лежащія въ основѣ всего религіознаго міровоззрѣнія Эл-линовъ. Справедливость здѣсь не только нравственный, но и фи-зическій законъ; предъ ней трепещуть подземныя силы; ей пови-нуются солнце и звѣзды. Намъ трудно перенестись на эту точку зрѣнія; у Эллиновъ нравственный порядокъ и порядокъ естественный безпрестанно смѣшивается, между тѣмъ какъ мы привыкли отличать безпрестанно смъшивается, между тъмъ какъ мы привыкли отличать то и другое. Мы привыкли отличать міръ духовный отъ міра тътълами, и сами боги отличаются отъ людей липь болѣе совершен-нымъ устройствомъ своего тѣла; съ другой стороны греческая минымъ устроиствомъ своего тъла; съ другои стороны греческая ми-еологія представляеть все вещество одухотвореннымъ, исполненнымъ жизни: небо смотритъ на землю безчисленными очами, земля—Гея есть мать, способная чувствовать и любить. Это смѣшеніе нрав-ственнаго порядка съ вещественнымъ, это всеобщее подчиненіе нравственной дѣятельности физической необходимости связано съ чувствомъ подчиненія физической природѣ. Надъ человѣкомъ тя-готѣетъ естественный законъ безличной необходимости.

4 \_\_\_\_

Съ этими данными тъсно связаны и политическія воззрѣнія. Въ религіи отражаются первоначальныя понятія о правъ и власти. Въ своей зависимости отъ внѣшней природы человъкъ всюду видитъ господство божества: землепашецъ—Деметры, Апполона, Геи, мореплаватель-Поссейдона. И это господство божества надъ человъкомъ не представляется результатомъ случайности; въ основѣ всѣхъ отношеній божескихъ и человѣческихъ лежить вѣчная справедливость-біху, которая и служить первоначальнымъ источникомъ всякаго закона; въчный законъ парствуеть не только надъ богами: онъ опредбляетъ мъсто каждаго существа въ строб вселенной. Въ силу божественной справедливости человъкъ господствуетъ надъ животными, боги надъ людьми, надъ богами Зевесъ, а надъ Зевесомъ необходимость. Религіозная идея лежить въ основѣ всего политическаго міровоззрѣнія Эллиновъ. Въ нашемъ современномъ обществъ церковь, какъ духовный союзъ, отграничена отъ государства-союза мірского. Въ древности этого не было; здъсь гражданское общество есть вмѣстѣ съ тѣмъ общество вѣрующихъ; союзъ духовный совпадаеть съ союзомъ мірскимъ. Воть почему здъсь воззрѣнія о правѣ окрашены религіозными характерами. "Всякій законъ", говоритъ Демосеенъ, "есть откровение и даръ боговъ и догмать благоразумныхъ людей". Всъ древнъйшие законодатели окружены ореоломъ божественнаго. Всъ древнъйшие законы разсматриваются, какъ божественныя постановленія и законодатель является органомъ божества, таковы: Тезей въ Авинахъ, Ликургъ въ Спартъ и Миносъ на Критъ.

Въ основъ отношеній личности къ государству лежитъ религіозное поклоненіе, и подчиненіе закону—въ Греціи есть своего рода актъ религіозный. Государство господствуетъ надъ личностью, какъ божество; какъ абсолютный властелинъ, оно распоряжается жизнью и имуществомъ своихъ гражданъ. Отдѣльная личность разсматривается, какъ орудіе государства и въ случаѣ коллизіи частнаго интереса съ интересомъ государственнымъ за человѣкомъ не признается никакихъ неприкосновенныхъ священныхъ правъ.

Въ Спартѣ младенцы, родившіеся уродами, истреблялись, какъ неспособные къ службѣ, негодные для государства орудія. Дѣти считались собственностью государства, которое по своему произволу распоряжается ими. Одного приведеннаго примѣра достаточно, чтобы показать бездпу, отдѣляющую насъ отъ греческаго міровоззрѣнія. Мы привыкли признавать за человѣкомъ, какъ такимъ, безусловную цѣну; христіанская мораль предписываетъ заботиться о каждомъ человѣческомъ существѣ, независимо отъ его физическихъ качествъ. Христіанство всего больше цѣнитъ въ человѣкѣ его внутреннее нравственное совершенство; напротивъ, съ точки зрѣнія грековъ сама добродѣтель имѣетъ цѣну лишь поскольку она можеть служить на пользу государству. Въ тъхъ случаяхъ, когда исключительныя доблести одного лица угрожали интересамъ государства, греки прибъгали къ остракизму. Такъ напр.: ничъмъ неповинный, честный Аристидъ былъ изгнанъ изъ Аеинъ только за то, что соперничество его съ Өемистокломъ вредило въ борьбъ съ Персами, нарушая единство и согласие партий. Государство не довольствуется одними внъшними требованіями; оно навязываеть гражданину опредъленный нравственный и умственный складъ. Оно не признаеть свободной оть него человъческой совъсти; критическое отношение къ государству разсматривается какъ религиозное преступленіе, а критика религіознаго преданія, какъ преступленіе государственное. Величайшій философъ древности Сократъ погибъ жертвой этой нетерпимости религіозной и политической. Челов'якъ поглощенъ своими политическими обязанностями, оторванъ отъ семьи и земледблія; участіе въ народномъ собраніи, въ судахъ присяжныхъ и походахъ отнимаеть все время; гражданину некогда самому заботиться о своемъ пропитании; вмъсто того само государство обезпечиваеть ему даровой хлѣбъ. Въ Спартѣ свободный гражданинъ не пашеть земли, потому что онъ въчно живеть походной, лагерной жизнью; въ Аеинахъ время гражданина поглощено судами и народными собраніями. Государство въ Греціи служитъ конечною цълью всего воспитанія юношества. Воспитаніе здъсь задается цѣлью приготовить государству контингентъ физически здоровыхъ, годныхъ для службы гражданъ. Здъсь цъль воснитанія не нравственная, а политическая. Задача воспитанія исчерпывается тёмъ, чтобы приготовить государству кръпкихъ воиновъ, патріотовъ и гражданъ, достаточно развитыхъ, чтобы участвовать въ гражданской жизни. Вотъ почему въ Греціи общественное воспитание преобладаеть надъ частнымъ; отстраняя семью, государство само хочеть быть единственнымъ воснитателемъ юношества. Человъкъ въчно трудится для государства и не имъетъ времени, чтобы трудиться для себя. Это ставить его въ зависимость отъ государства, отъ котораго онъ въ правъ ждать матеріальнаго вознагражденія за свою службу; и дъйствительно государство такъ и поступаетъ: въ Спарть государство обезпечиваеть за каждымъ свободнымъ гражданиномъ участокъ земли съ наслъдственно прикръпленными рабами, и господинъ живетъ ихъ трудомъ. Въ Авинахъ при Периклъ народныя собранія и суды присяжныхъ ежедневно поглощають до трети гражданъ. Поэтому при Перикяъ установлена плата за участіе въ народномъ собраніи и эта плата есть conditio sine qua non

самой демократія; только благодаря этой плать масса бъдныхъ людей можеть отправлять свои обязанности предъ государствомъучаствовать въ народныхъ собраніяхъ и судахъ. Въ концъ концовъ въ Авинахъ граждане живутъ жалованьемъ, получаемымъ отъ государства и трудомъ раба. Все государство представляетъ господство свободныхъ надъ массой рабовъ. Древній гражданинъ питается трудомъ раба, ибо самъ онъ поглощенъ всецъло своими политическими обязанностями, потому что государственная жизнь отнимаеть у него возможность трудиться для себя, потому, наконець, что въ Греціи всюду, не исключая демократическихъ Абинъ, трудъ 3aклеймень презрѣніемъ. Рабство является оборотной стороной аристократизма греческаго государства. Сами демократическія Анины окажутся на самомъ дѣлѣ аристократическими, если принять во вниманіе, что и здѣсь рабы составляють огромное большинство. Въ концѣ концовъ, свобода есть монополія меньшинства, но и это меньшинство обладаетъ только свободой политической при полномъ отсутствіи свободы частной.

Въ Авинахъ мы видимъ гражданина непосредственно участвующимъ въ судъ и законодательствъ; здъсь каждый гражданинъ имбеть рышающий голось въ политикъ и, слъдовательно, пользуется большей политической свободой, чёмъ гражданинъ любого изъ современныхъ государствъ. Въ противоположность современнымъ государствамъ, управляющимся чрезъ народныхъ представителей, въ Авинахъ демосъ-народъ, какъ цълое, управляется самъ собою непосредственно, но такой властью народъ обладаетъ лишь, какъ политическое цблое; частное лицо, какъ такое, безправно; оно не обезпечено въ своихъ личныхъ правахъ и имуществъ противъ произвола правящей партіи. Греція первая явила міру образець политической свободы, но она не знала свободы частной, гражданской. Непосредственное народное самоуправление обусловливается небольшими размѣрами государства, которое состоить изъ одного только города съ прилежащими къ нему селеніями и незначительнымъ количествомъ гражданъ. Въ Абинахъ, гдъ въ самыя цвътущія времена было не болбе 20 тысячъ гражданъ, — все населеніе могло вмбщаться на одной площади. Чёмъ меньше населенія, тёмъ большаго напряженія всёхъ силъ гражданина требуеть военная защита государства; въ Греціи въ составъ войска входять поголовно всъ граждане; здъсь все население непосредственно заинтересовано въ политикъ, ибо сама жизнь и благосостояние каждаго частнаго лица зависить отъ удачи войны, отъ того или другого направленія въ

политикѣ, отъ того, какая партія стоить въ данную минуту у кормила правленія. Только добившись власти, гражданинъ могъ считать свою жизнь и имущество въ безопасности.

## Глава II.

## досократовская философія.

Древнее мноологическое міровоззрѣніе смѣішивало міръ духовный и міръ тѣлесный: оно представляеть вещественныя стихіи, какъ одухотворенныя существа. Но по мѣрѣ развитія философской мысли образуется представленіе о духовной дѣятельности, какъ о силѣ безусловно отличной отъ матеріи, и, съ другой стороны, представленіе о веществѣ безъ всякаго духовнаго элемента. Этотъ процессъ постепеннаго разложенія натуралистическаго міросозерцанія древней миюологіи мы и видимъ въ древнѣйшій періодъ философіи (досократовской) отъ балеса до Анаксагора включительно. Вмѣстѣ съ тѣмъ разлагается и политическое міровоззрѣніе грековъ, тѣсно связанное съ ихъ религіознымъ міросозерцаніемъ.

Первая попытка объяснить мірозданіе припадлежить Фалесу. Вся природа, по его словамъ, «полна боговъ- та́ута пλήру дебу». Забсь философія еще стоить одной ногой въ мисологіи. Стихіи міра представляются не какъ чистое вещество: огонь, вода, землявсе это существа живыя для философа. Вся философія въ досократовский періодъ отличается натуралистическимъ характеромъ, и разрушение мисологическаго мировоззръния является не началомъ, а концомъ ея развитія. Философія пытается свести весь мірь къ одному началу, къ одной первоначальной стихии. Философія этого періода поглощена исключительно изученіемъ внъшней природы; человыкъ разсматривается какъ несамостоятельная часть внышней природы; на этой ступени развитія философіи ученіе о правственности-этика-не могло быть выдблено въ особую область, нбо не назръло сознание отличія нравственной природы оть физической. Здъсь этика составляетъ лишь часть физики. Поэтому Аристотель называеть этихъ досократовскихъ философовъ физиками. На этой ступени своего развитія философія отличается дътски-наивнымъ характеромъ. Родоначальникомъ греческой философіи былъ Өалесъ Милетскій. Онъ училъ, что вода есть сущность всего существую-щаго, что весь міръ произошелъ изъ воды и все въ воду обратится. Къ такому воззрѣнію привело Фалеса наблюденіе той роли, которую играеть влага въ жизни растеній и животныхъ. Всѣ растенія питаются влагой, всѣ животныя произошли отъ жидкой спермы. Другое основаніе, какъ мнѣ кажется, это безконечная подвижность воды, ея текучесть и способность принимать различныя формы: въ виду этого вода должна была представляться примитивному сознанію живымъ, дѣятельнымъ началомъ, силой творческой.

Ближайшій преемникъ Өалеса Анаксимандръ училъ, что весь міръ произошелъ изъ безграничной и неопредѣленной стихіи, не давая ей ближайшаго опредѣленія. Безграничность этой стихіи доказывается тѣмъ, что она не исчерпывается при произрожденіи существъ, производя вѣчно новыя формы.

Преемники Анаксимандра, Анаксименъ и Діогенъ изъ Аполлоніи, удерживають это понятіе безграничной неопредѣленной стихіи и опредѣляють ее, какъ воздухъ. Воздухъ всюду проникаетъ и создаетъ безконечное разнообразіе вселенной. По всей вѣроятности къ этому выводу нривело наблюденіе процесса дыханія. Все живетъ и дышетъ и міровой процессъ представляется философу процессомъ всеобщаго дыханія. Всѣ упомянутые философы опредѣляютъ сущность существующаго, какъ однородную стихію, лежащую въ основѣ вселенной. Но какъ изъ нея возникаетъ разнообразіе сущаго, какъ объяснить гармоническое сочетаніе міровыхъ силъ? На эти вопросы мы еще пока не встрѣчаемъ никакого осмысленнаго отвѣта.

Поглощенная изученіемъ внѣшней природы, досократовская философія лишь мимоходомъ касается вопросовъ о правѣ и государствѣ. Въ досократовской философіи выразилось разложеніе натуралистическаго міросозерцанія древней мивологіи, которое было тѣсно связано съ міросозерцаніемъ политическимъ. Этимъ досократовская философія расчищаетъ путь для новаго философскаго ученія о государствѣ, выразившагося въ бесѣдахъ Сократа, въ твореніяхъ Платона и Аристотеля.

Уже самая попытка философской мысли—изслѣдовать сущность и происхождение всего существующаго—предполагаеть въ ней великую дерзость. Не удовлетворяясь популярными легендами о происхождении всего существующаго, философская мысль отрѣшается отъ унаслѣдованныхъ вѣрований. Миеические образы замѣняются философскимъ пониманиемъ дѣйствительности.

Интуиція (представленіе) законом'трности мірозданія постепенно овлад'яваетъ сознаніемъ философовъ. Пинагорейцы учатъ, что все существующее есть число и гармонія; безъ числа ничто не было-бы

Digitized by Google

познаваемо; весь міръ пребывалъ-бы въ состояніи безформеннаго хаоса. Число обусловливаетъ собою разнообразныя качества вещей: оно составляетъ условіе ихъ познаваемости и потому самому реальная причина ихъ бытія. Все существующее носитъ на себъ печать и подобіе числа. Число выражаетъ собою живую связь мірозданія, къ нему сводится нравственная и физическая природа. Все небо есть число и гармонія.

При всей наивности этого міросозерцанія въ немъ есть проблески смысла и разума. Въ природъ философъ различаетъ строгій порядокъ, въ многообразіи ся явленій онъ усматриваетъ единство. Ему бросаются въ глаза однообразія въ смъ́нъ́ дня и ночи, въ чередованіи временъ года, въ движеніи свъ́тилъ небесныхъ. Такое-же однообразіе поражаетъ его и въ жизни живыхъ существъ. Каждое изъ нихъ проходитъ тъ же періоды юности, зръ́лости, старости, за которой слѣдуетъ смерть. Въ природъ въ́чно повторяются одни и тъ́-же числовыя отношенія: одно и то-же количество цей въ году, въ лунномъ мѣсяцѣ, одно и то-же количество часовъ во днѣ. Въ этихъ и многихъ другихъ, повседневно наблюдаемыхъ явленіяхъ, правильно повторяются одни и тъ́-же числовыя отношенія. И вотъ все оказывается преисполненнымъ числа и гармоніи.

Единство въ разнообразіи — таково основное наблюденіе Пинагорейцевъ, выведенное ими изъ свойствъ числа. Символъ такого единства есть число, ибо всъ числа образуются путемъ сложенія и умноженія единицъ; всякое число есть единство многихъ единицъ, единство во множествъ, въ разнообразіи. Все существующее имъетъ число: число—одинъ изъ найболъе общихъ признаковъ вещей.

Плёняясь этимъ чудеснымъ свойствомъ числа, Пивагорейцы понимаютъ число, какъ сущность всего существующаго, символъ порядка. Число для этихъ мыслителей, не умбющихъ отличать символа отъ сущности, превращается въ дъятельное начало, производящую причину всего существующаго. Числа у нихъ живыя и дъятельныя существа: дъятельностью чиселъ обусловливается разумный, гармонический порядокъ мірозданія.

Въ міросозерцаніи Пивагорейцевъ мы уже можемъ прослѣдить начало разрушенія мивологіи. Божественное для Пивагорейцевъ является въ образъ числа. Это уже не личное, чувственное божество древней мивологіи, а отвлеченное понятіе, созданіе полумивическое и полуфилософское.

И туть же въ связи съ этими философскими интуиціями зарождается новое политическое ученіе, уже отличное оть народныхъ воззрѣній, и здѣсь вмѣсто чувственныхъ боговъ господствуетъ философская идея. Какъ въ космосъ всюду господствуетъ порядокъ и гармонія, такъ и въ челов'ъческомъ обществъ должна воцариться гармонія интересовь, единство во многообразіи. Все въ человъческихъ отношеніяхъ должно быть размёрено числомъ, во всемъ должна осуществиться художественная пропорція. Пивагорейскій союзь, кругь учениковь, единомышленниковь Писагора, послъдовательно проводили эти начала въ практической жизни. Жизнь Писагорейцевъ полчиняется строгому порядку. Весь день ихъ распредъляется съ величайшимъ однообразіемъ; время каждаго занятія въ теченіи опредёляется съ математическою точностью. Главная добродётель Пивагорейцевъ заключается въ подчинении строгой дисциплинъ, въ самопожертвовании личности ради интереса общественнаго. Въ связи съ этими началами мы находимъ у Пивагорейцевъ первые въ исторіи философіи зародыши коммунистическаго идеала. Ради осуществленія совершеннаго единства въ государствъ должна установиться общность имуществъ. Только при такой общности имуществъ можетъ установиться въ обществъ та гармонія интересовъ. которую требуеть писагорейскій идеаль. Какь ученіе Писагорейцевь лишь на половину отръшилось отъ мисологіи, такъ и самъ Пивагорь представляется полумивической фигурой. Въ Кротонъ, центръ его философской и политической дбятельности, ему, подобно древнимъ законодателямъ Ликургу и Миносу, воздаются божескія почести. Въ послъдующихъ философскихъ системахъ разложение народнаго міросозерцанія вступаеть въ новую стадію. Въ основъ мірозданія лежить елиный въчный порядокъ.

Всятьдъ за Пивагоромъ элейская школа философовъ проникается сознаніемъ этого вѣчнаго міроваго единства. Первооснова бытія едина и неизмѣнна; она не возникаетъ и не уничтожается, но вѣчно пребываетъ. Но если эта первоначальная основа, эта сущность всего существующаго едина и неизмѣнна, то она противорѣчитъ бытію конечныхъ явленій, въ которыхъ мы видимъ постоянное возникновеніе и уничтоженіе. Если безусловное и истинное бытіе едино, то оно не можетъ содержать въ себѣ никакого разнообразія, а потому и не допускаетъ въ себѣ никакого движенія, такъ какъ всякое движеніе предполагаетъ разнообразіе и множество. Истинно сущее не возникаетъ и не уничтожается; оно не дѣлимо и не движимо; но если такъ, то весь видимый міръ есть ложь и призракъ, все разнообразіе видимыхъ вещей есть результатъ чувственнаго обмана и не имѣетъ въ себѣ истиннаго бытія. На этомъ результатѣ философская мысль успокоиться не можетъ. Она хочеть объяснить разнообразіе вседенной и процессъ возникновенія вещей; между тѣмъ элейское ученіе во всемъ отрицаетъ всякій процессъ и разнообразіе. Вотъ почему элейской философіи, какъ неизбѣжная и естественная реакція, противополагается ученіе Гераклита, который, напротивъ, исходитъ изъ представленія безпрерывнаго мірового движенія—процесса, въ которомъ рождается безпредѣльное множество существъ. Для Гераклита движеніе процессъ естъ постоянный, существенный элементъ въ вещахъ. Все течетъ, все движется, все непрестанно измѣняется. Едва мы успѣли назвать вещь, какъ она уже стала другою. Въ мірѣ нѣтъ ничего вѣчнаго, постояннаго, кромѣ законовъ всеобщаго движенія и перемѣны.

Въ этихъ двухъ противоноложныхъ системахъ Элейцевъ и Гераклита обнаруживается роковой разладъ философской мысли древнихъ физиковъ. Они не въ состоянии примирить многообразие во вселенной съ господствующимъ въ ней въчнымъ единствомъ и порядкомъ. Плѣняясь идеей единства мірозданія, Элейцы отвергають въ немъ всякій процессъ и разнообразіе. Усматривая безпрерывное движение въ міроздании, Гераклить отрицаеть какое-бы то ни было постоянство въ вещахъ; міровой процессъ представляется ему процессомъ безпрерывнаго горъния, въ которомъ въчно все сгораетъ и остается одинъ лишь міровой огонь, все въ себъ пожирающій. При всей своей противоположности названныя двъ системы сходятся въ одномъ общемъ результатъ-въ признании недостовърности нашихъ чувствъ. Міръ видимыхъ явленій есть ложь для Гераклита, какъ и для Элейцевъ. Для Элейцевъ потому, что они отрицаютъ какое-бы то ни было разнообразіе и движеніе во вселенной; для Гераклита потому, что вещи кажутся намъ пребывающими; вещи, которыя мы видбли вчера, кажутся намъ тбми-же, что мы видбли сегодня, между тёмъ какъ онѣ на самомъ дълъ безпрерывно движутся, измѣняются.

Въ этихъ двухъ ученіяхъ выражается уже совершенный переворотъ въ религіозномъ міросозерцаніи. Философія утрачиваетъ вѣру въ чувственныхъ боговъ. У Гераклита все это множество боговъ исчезаетъ и вмѣсто нихъ остается лишь безличное божественное начало—огонь, въ которомъ все сгораетъ. Для Элейцевъ истинное божественное бытіе едино. Основатель элейской школы Ксенофанъ ведетъ торячую полемику противъ боговъ народной религіи: существа, родившіяся, возникшія изъ стихійнаго хаоса,—они не суть боги; они подлежатъ всеобщему закону, въ.силу котораго все родившееся нодвержено смерти, а потому не суть безсмертны божественныя существа. Другой аргументь Ксенофана направленъ противъ антропоморфизма греческой религи. Существа, во всемъ подобныя людямъ, со всѣми человѣческими слабостями и недостатками, не суть боги. Такимъ образомъ поэтическое міросозерцаніе древней миеологіи представляется Ксенофану продуктомъ вымысла и фантазіи.

Въ трехъ послѣднихъ системахъ досократовскаго періода разложеніе миюологіи представляется уже закончившимся; здѣсь уже вещество освобождается отъ всѣхъ тѣхъ чудесныхъ свойствъ, которыми надѣляла его миюологія; оно представляется, какъ косная бездушная масса, неспособная къ самопроизвольному движенію.

Въ системахъ Левкиппа и Демокрита мы уже встрѣчаемся съ первой попыткой чисто механическаго объясненія мірозданія. Весь міръ представляется этимъ философамъ результатомъ механическаго взаимодѣйствія вещественныхъ атомовъ, которые отличаются между собою лишь величиной и фигурой. Въ системѣ Демокрита уже вовсе нѣтъ мѣста для чего либо миеическаго и чудеснаго.

Наконець, у Эмпедокла и Анаксагора какъ у атомистовъ мы находимь чисто механическое представление вещества. Всъ тDИ ученія одинаково представляють матерію косной и бездушной; всѣ три признають вѣчность матеріи. Элементы вещества вѣчно одни и тѣ-же-они вѣчно сохраняють свои основныя качества и не измѣняются количественно. Но между тѣмъ какъ для атомистовь вещество исчернываетъ собою истину всего существующаго, у Эмпедокла мы видимъ, съ одной стороны мертвое венество и, съ другой стороны, нематеріальныя духовныя силы, которыя извнѣ имъ движутъ и управляють. У Эмпедокла міровыми двигателями являются двъ полумиенческія фигуры — любовь и ненависть. Любовь организуеть стихіи въ прекрасное міровое цѣлое, а пенависть разрушаеть дѣла любви, внося во все раздоръ и безпорядокъ. Наконецъ, у Анаксагора мы уже вовсе не видимъ никакихъ миеическихъ представлений. Чувственные боги исчезають, и на сценъ остается только мертвое вещество и единый міровой разумъ, который имъ движеть и управляеть. Этотъ божественный умъ безусловно нематеріаленъ; онъ всѣмъ движеть и всёмъ управляетъ, самъ оставаясь недвижимъ. Его дёятельность опредёляется двумя словами: үгүчю́охеги и дахооцейи. Онъ распознаетъ (үгүчю́охег) элементы бытія въ ихъ подобіи и различіи и организуетъ (дахооцей) ихъ въ прекрасное и бла-гоустроенное цёлое. Этотъ божественный умъ не есть творецъ, а только верховный правитель, устроитель мірозданія. Вещество имъ

- 14 --

не создано и одинаково съ нимъ въчно. Онъ не въ состояніи из-

мѣнить первоначальныхъ, отъ вѣка данныхъ свойствъ вещества. Если сопоставить три послѣднія системы съ философіей ро-доначальника греческой философіи Өалеса Милетскаго, который утверждалъ, что все полно боговъ, то мы увидимъ, что философія совершила огромный шагъ впередъ. Образный поэтическій элементъ исчезъ, и остается чистое философское сознаніе. Міросозерцаніе изъ поэтическаго стало прозаическимъ; воображение уступило мышлению.

Анаксагорь, утративь живое разнообразие миническихъ боговъ, снодить весь божественный мірь къ единому божественному уму, къ чистой безплотной мысли, а Демокрить вовсе изгоняеть боже-ственное изъ своей системы. Паденіе чувственныхъ боговъ неизбѣжно влечеть за собой перевороть въ политическомъ міросозерцаніи.

Въ народномъ міросозерцаній древней Греціи политика не отдълялась отъ религіи, и всякій переворотъ въ религіозномъ міровоззрѣніи отражался такимъ же переворотомъ въ политическомъ міросозерцаніи. Руководящимъ началомъ въ политическомъ міросозерцаніи. Руководящимъ началомъ въ политикѣ служитъ для философа уже пе откровеніе боговъ, а чистая философская мысль. Этотъ новый принципъ, еще не сознанный ясно въ досократовскій періодъ, присутствуетъ однако въ зародышномъ состояніи въ пи-еагорействѣ, чтобы потомъ выступить во всей своей опредѣленности въ ученіяхъ Сократа и Платона.

Религія въ древнемъ обществѣ служитъ объединяющимъ, связующимъ началомъ. Поэтому съ разложениемъ религи должны измъниться основы политического міросозерцанія и политического быта Эллиновъ. За упраздненіемь религіозной связи, скрѣпляющей греческое государство въ единый политический организмъ, государство перестаеть быть конечной цёлью существованія личности; оно уже не есть всепоглащающій центръ жизни и дъятельности. Отдѣльная личность выдвигается впередъ со своими требованіями; она уже не удовлетворяется тёсными для нея рамками древняго государства города. Самая цёль философскаго мышленія выводить его за предблы этихъ ограниченныхъ и исключительныхъ мъстныхъ интересовъ.

Анаксагоръ въ древности навлекъ на себя упрекъ въ томъ. что онъ не заботится о своемъ отечествъ, на что философъ отвъчалъ, что небо есть его отечество. Другое изръчение его гласитъ, что человъческая жизнь черпаетъ свой смыслъ и значение въ со-зерцании неба. Такимъ образомъ, народному миросозерцанию, которое полагаетъ высшую цъль въ политической дъятельности, противополагается уединенное созерцание мыслителя. Философія, утверждающая,

что міръ есть отечество для мыслителя, заключаеть въ себѣ зачатки космополитизма; исключительнымъ требованіямъ государства противополагается съ одной стороны универсализмъ философа, который хочеть объять весь міръ пытливымъ вглядомъ, а, съ другой стороны, — эгоизмъ личности, которая заботится болѣе о личномъ, нежели объ общемъ благѣ. У Демократа еще яснѣе, чѣмъ у Анаксагора проявляется этотъ зарождающійся космополитизмъ. "Мудрый мужъ," говоритъ онъ, "можетъ жить во всякой странѣ; для хорошей души весь міръ есть отечество". Конечной цѣлью жизни становится такимъ образомъ уже не государство, какъ общее благо, а добродѣтель и счастіе отдѣльнаго субъекта.

Въ концѣ досократовскаго періода уже ребромъ становится основной вопросъ философіи права, — что такое законъ и обычай, скрѣпляющій человѣческое общество: есть ли онъ результать вѣчной природы вещей или произвольное человѣческое постановленіе. Вопросъ этотъ рѣшается въ отрицательномъ смыслѣ ученикомъ Анаксагора Архелаемъ, физикомъ, который учитъ, что справедливость и законъ обоснованы не въ вѣчной природѣ вещей, а суть созданія человѣческаго произвола, не имѣющія объективныхъ основаній. Это ученіе дѣлаетъ Архелая предшественникомъ софистовъ, къ которымъ мы и перейдемъ.

#### Глава III.

#### СОФИСТЫ.

Философія въ своемъ стремленіи подчинить внѣшній чувственный опыть мѣрилу мыслящаго разума, пришла къ разрушенію миеологическаго сознанія—вѣры отцовъ и достовѣрности чувственнаго опыта. Истина не дана въ чувственномъ опытѣ, наши чувства насъ обманываютъ: таковъ отрицательный результатъ, къ которому съ разныхъ сторонъ привели философскія системы. Гдѣ-же мѣрило истины, гдѣ верховный источникъ познанія, гдѣ верховное руководящее начало дѣятельности?.

Порвавъ связь съ вѣковымъ преданіемъ, мыслящее сознаніе само себѣ служитъ мѣриломъ истины. Человѣкъ есть мѣра всего истиннаго и ложнаго, прекраснаго и добраго,—таково знаменитое положеніе софистики, формулированное однимъ изъ ея родоначальниковъ Протагоромъ. Исходя изъ ученія Гераклита объ измѣнчивости

непостоянствѣ всѣхъ вещей, Протагоръ пришелъ къ отрицанію объективной истины, къ отрицанию истипнаго знания. Все течеть, все движется, все измѣняется; въ этомъ всеобщемъ теченіи вещей нѣтъ пребывающей, неизмѣнной истины, а потому невозможно и истинное знаніе. Весь міръ обращается, такимъ образомъ, въ безсвязную толпу обманчивыхъ представленій, призраковъ; мы сами безпрырывно измѣняемся въ потокѣ явленій и знаніе наше также измѣнчиво. также обманчиво и не достовърно, какъ и чувства, какъ и самое наше бытіе. "Въ міръ нътъ ничего истиннаго; истинно для каждаго то, что кажется ему истиннымъ". Все наше сознание складывается изъ мимолетныхъ, преходящихъ и случайныхъ впечатлѣній; эти впечатябнія въ каждый данный моменть и для каждаго даннаго субъекта различны; въ нихъ нътъ ничего кромъ чувственнаго обмана, ничего объективнаго, всеобщаго. Къ тому же результату, исходя изъ совершенно другихъ соображений, приходитъ Горгій, который наравий съ Протагоромъ считается однимъ изъ основателей софистическаго направленія; въ своей книгъ о небытіи онъ доказываетъ три положения: 1) что ничто не существуеть, 2) что, если что нибудь и существуеть, то познание этого бытия невозможно и 3) что, если что нибудь и познаваемо, то такое познание не можетъ передаваться посредствомъ ръчи. Центромъ тяжести доказательства служить здѣсь элейское ученіе о томъ, что ничто не возникаетъ и не уничтожается; противорѣчіе разума, который требуеть вѣчнаго, непреходящаго единаго бытія и чувственнаго опыта, гдъ мы находимъ безпрерывную перемъну и множество разнообразныхъ явленій, — это противоръчіе приводить Горгія къ заключенію, что нътъ ничего реальнаго въ міръ, что познаніе невозможно, что видимый міръ есть хаосъ безсвязныхъ представленій. Сознаніе каждаго отдёльнаго субъекта безусловно отлично отъ сознанія всёхъ прочихъ людей; наши сужденія опредбляются не сознаніемъ объективной истины, а произволомъ, случайнымъ впечатлъніемъ или желаніемъ минуты; для меня истинно то, что я въ данную минуту хочу считать истиннымъ, а что истинно для меня, то не истинно и необязательно для другихъ. Исходя изъ этихъ положеній, софисть берется что угодно доказать и что угодно опровергнуть; для него всъ сужденія одинаково ложны, а потому и одинаково истинны; его утвержденія опредбляются не убъжденіемъ, а выгодой, софисть доказываетъ то, что въ данную минуту для него выгодно доказывать и, по желанію, можеть доказывать противоположное.

Перенесенное въ область этики, такое направление дасть со-

вершенное отрицаніе нравственности. Нравственность также не имѣеть другого основанія, другого мѣрила, кромѣ человѣческаго произвола. Добро и зло коренятся не въ природѣ вещей, а въ произвольномъ человѣческомъ соглашеніи. Справедливо для каждаго то, что кажется ему справедливымъ и до тѣхъ поръ, пока оно такъ кажется.

Съ этой точки зрѣнія нѣтъ пичего нравственнаго ни безиравственнаго, дозволеннаго ни запрещеннаго; въ основѣ права и законодательства также лежитъ человъческий произволъ. Единственно прирожденное, естественное право--это право сильпъйшаго; оно лежить въ основъ всъхъ человъческихъ отношений. По учению Горгия, большинство слабыхъ, съ цёлью одолёть меньшинство сильныхъ, соединились вмъстъ, образовали государство, установили законодательство, коимъ связали волю сильныхъ, принудили ихъ къ подчиненію; этимъ путемъ образовались существующія общежитія. Для сильнаго уважение къ закону обязательно лишь до тъхъ поръ, нока онъ чувствуеть себя недостаточно сильнымъ, чтобы разорвать эти узы, сбросить эти насильственно на него наложенныя оковы. Съ этой точки зрѣнія, конечно, для софиста безразличны всѣ формы общественнаго устройства; для него найлучшая форма есть та, которая въ данную минуту доставляетъ ему возможность господствовать падъ массой. Софисты, льстя народнымъ страстямъ, первые высказали мысль, что въ каждомъ государствъ справедливо то, что нравится правящему, господствующему классу общества.

Но льстя народнымъ страстямъ, софистъ, конечно, прежде всего преслъдуетъ личную цъль, стремится къ личному вліянію, къ тиранническому господству личнаго произвола. Гильдебрантъ справедливо замъчаетъ, что "софистика не могла создать государственный идеалъ, а только эгоистическій идеалъ деспота". Апоесоза тираніи, въ самомъ лучшемъ смыслъ этого слова, была послъднимъ словомъ политики софистовъ.

Съ этой точки зрѣнія для насъ лишено всякаго значенія то обстоятельство, что, какъ мы знаемъ изъ Аристотеля, софистъ Алкидамъ былъ однимъ изъ нервыхъ противникомъ рабства.

Будучи военноплѣннымъ онъ доказывалъ, что рабство противно природѣ вещей; если-бы ему пришлось очутиться въ положеніи побѣдителя, то онъ, конечно, съ такимъ же успѣхомъ доказывалъ-бы, что порабощеніе побѣжденныхъ есть священное право побѣдителей. Утвержденія софистовъ опредѣляются не серьезнымъ убѣжденіемъ, а минутной выгодой, а потому ученіе Алкидама должно разсматриваться, какъ ораторскій пріемъ, а не какъ философская серьезная теорія. Таковы въ общихъ чертахъ ученія софистовъ.

Всматриваясь вь нихъ внимательнъе, мы убъждаемся, что они суть продукть разложенія народнаго міросозерцанія религіознаго и политическаго, и все значение, весь смыслъ ихъ заключается въ отрицании этого міросозерцанія. Въ основѣ народнаго міровоззрѣнія лежить представление единой и неизмънной истины, которая пребываетъ въ потокъ движенія вселенной. Софистика отрицаетъ божественное устройство и порядокъ мірозданія, отрицаеть самую истину и видить въ мірозданій одинъ хаосъ безсвязныхъ и случайныхъ явленій. Если народное міровоззрѣніе вѣрить въ безусловную, вѣчную справедливость, гармонію міровыхъ силъ, то софистика видить въ мірозданіи одну анархію и безпорядокъ; на мъсто истины, добра, справедливаго и прекраснаго становится не сдержный, ничёмь не связанный эгоизмъ личности. Міръ явленій представляетъ собой толну безсвязныхъ и ложныхъ висчатлёний, и ту же картину хаоса и безначалія представляеть собою и общежитіе. Въ древнъйнемъ народномъ міровоззрѣній личность подчинена объективному божественному порядку; она чернаетъ цѣль и смыслъ своей дѣятель-ности въ общемъ благѣ; софистика, напротивъ, проновѣдуетъ безграничное господство индивидуальнаго интереса, не знаеть другого, высшаго мотива дбятельности, чбмъ личная выгода, и видить въ обществъ одно лишь случайное и произвольное соединение людей, изъ коихъ каждый стремится къ тиранническому господству надъ встми и вст надъ каждымъ; все общество, такимъ образомъ, представляеть собою лишь безпорядочный хаось стремленія и интересовъ.

Такое направленіе мысли связано съ успѣхами эллинской общественной жизни, тѣсно связано съ развитіемъ аеинской демократіи. Общественное и политическое устройство Аеинъ открываетъ безграничный просторъ для личнаго вліянія, даетъ самую широкую свободу личной иниціативѣ; въ Аеинахъ каждый гражданинъ имѣетъ рѣшающій голосъ въ политикѣ, каждый чувствуетъ себя судей, правителемъ, законодателемъ. Эта политическая свобода есть оружіе обоюдо-острое: съ одной стороны, опа даетъ возможность всѣмъ гражданамъ всецѣло посвящать себя общественному дѣлу, а съ другой стороны, создаетъ великое искушеніе и соблазнъ, давая возможность обратить общественное дѣло въ орудіе личныхъ, частныхъ интересовъ. Успѣхи частной самостоятельности, всестороннее развитіе силъ личности создали могущество Аеинъ, ихъ торжество въ военной и мирной культурной борьбѣ. Но этотъ же частный интересъ, который былъ главнымъ движущимъ рычагомъ аеинской демократи, обратился противъ нея, сталъ началомъ ея разложенія и гибели въ тотъ самый моментъ, когда процвѣтаніе ея достигло высшей точки. Пока частный интересъ приносится въ жертву общественному, демократія стоитъ на верху славы и могущества; но какъ только она достигаетъ этой высшей точки, такъ наступаетъ обратное явленіе: общественный интересъ становится жертвой частнаго эгоизма личности, вырвавшейся изъ подъ контроля вѣковыхъ авторитетовъ.

Этотъ-то переворотъ въ общественномъ сознанія, эта реакція частнаго интереса и выражается въ софистикѣ. Она представляетъ собою проповѣдь эгоизма самаго безграничнаго и произвола самаго разнузданнаго, враждебнаго всякому законному порядку, не признающаго надъ собой никакого контролирующаго авторитета, удержа.

Культурное торжество авинской демократіи, развитіє политической свободы вызвало въ массахъ крайнюю самонадъянность, увъренность личности въ силахъ своего разума. Демократическія реформы открыли величайшій просторь для вліянія личности; слово, краснорѣчіе стало орудіемъ силы и господства; наеосъ ораторовь и демагоговь пріобр'яль руководящее значеніе въ политикъ. И вотъ изъ этого-то настроенія умовъ и вышло ученіе, отрицающее въковые авторитеты, утверждающее, что человѣкъ есть мѣра всего, что онъ долженъ искать руководящее начало своей мысли и дбятельности не во внѣшнемъ откровения, а въ самомъ себъ, въ своемъ личномъ усмотръніи и произволъ, не въ божественной, а въ личной мудрости. Эта самоувъренность личности переходить въ совершеннъйшее отрицание истины и нравственности, при чемъ субъективный произволъ становится на мъсто того и другого. Появляются софисты, учителя мудрости и краснорѣчія; эти учителя утверждають, **UTD** истинно для каждаго то, что кажется ему истиннымъ; они учать не истинѣ, не добру, а искусству казаться говорящимъ истину, казаться мудрымъ и добрымъ; софисты преподають искусство нравиться толнь; софисть стремится не къ тому, чтобы сообщить познанія, а научить искусству спорить, одержать побъду надъ противникомъ, ослъпить его, очаровать слушателей потокомъ красноръчія. Цъль этого ученія---господство надъ толпой. Оно соотвътствуетъ тому безмѣрному властолюбію, которое овладѣло авинскимь обществомъ, какъ только демократическія реформы открыли всёмъ доступъ ко вліянію и власти.

Не смотря на всѣ заблужденія и недостатки, ученія софистовь имѣли великое историческое значеніе и подготовили перевороть въ философскомъ мышленіи. До сихъ поръ философское сознаніе искало истины въ мірѣ внѣшиемъ, природномъ, думало найти разгадку тайны вселенной въ созерцаніи природныхъ явленій. Теперь же въ софистикѣ завершается разложеніе натуралистическаго міросозерцанія и человѣкъ ищетъ разгадки тайны вселенной уже не въ созерцаніи внѣшней природы, а въ собственномъ мірѣ, видитъ въ самомъ себѣ мѣру всего истиннаго и ложнаго.

Это сомнѣніе въ достовѣрности чувственнаго бытія имѣло, какъ мы видѣли, свои философскія основанія и не было только пустымъ словоизверженіемъ. Древнѣйшіе софисты, основатели ученія, какъ Протагоръ и Горгій—не были только пустыми болтунами, какими являются ихъ позднѣйшіе преемники. Софистика вначалѣ была искреннимъ сомнѣніемъ въ истинѣ, въ достовѣрности познанія и только впослѣдствіи выродилась въ искусство словопренія, въ праздную болтовню.

Сомнѣнія софистовъ заставили философскую мысль углубиться въ самое себя и искать истину путемъ самоуглубленія. Съ этого и начинаетъ Сократъ, величайшій философъ древности. Софисты закапчиваютъ собой первый періодъ развитія философской мысли. Сократь открываетъ собою новый періодъ, новую эру.

# Глава IV.

# СОКРАТЪ.

Сократь для всѣхъ временъ и народовъ сохраняетъ свое значеніе, какъ величанній типъ философа. Сократь одинъ изъ тѣхъ мыслителей, коихъ ученіе пераздбльно съ ихъ личностью; онъ училъ не только словомъ, но и всей жизнью; для него философія была не только отвлеченнымъ теоретическимъ ученіемъ, она выражала собою весь смыслъ его существованія: для нея онъ жиль, для нея онъ встять жертвовалъ и ради нея онъ умеръ, погибъ мученикомъ своихъ философскихъ убъждений. Сократъ не только великій мыслитель, это великій философскій характерь. Его сила, его величіе коренится столько же въ посл'яднемъ, сколько въ первомъ; его значение въ исторіи философіи опредъляется его личнымъ вліяніемъ. Сократь не излагаль письменно своихъ мыслей, не оставиль потомству никакихъ сочинений, онъ сообщалъ свои идеи исключительно ΒЪ форм'ь устной бес'яды, діалога, и вс'в наши св'яд'янія о немъ почеринуты изъ воспоминаний его учениковъ, унаслъдовавшихъ путемъ устнаго преданія его умственное богатство, ув'єков'єчившихъ въ потомств'є память учителя. Т'ємъ не мен'єве онъ справедливо признается родоначальникомъ вс'єхъ философскихъ ученій древности, появившихся посл'є него. Въ Сократ'є сходятся вс'є нити философскаго мышленія эллиновъ. Сократь есть, можно сказать, конкрстный образъ, живое олицетвореніе греческой философіи; начала, высказанныя имъ, опред'єляють собою весь дальн'єйшій ходъ философскаго мышленія.

Эти начала, по справедливому замѣчанію Целлера, заключаются не въ какихъ-либо опредъленныхъ догматахъ, положеніяхъ, которыя могли-бы быть всёми одинаково понимаемы, толкуемы, усвоены, а въ самомъ методъ мышленія, въ цъломъ направленіи мысли и жизни. Сократь считаль своею задачею гораздо болье воспитание людей, образование ихъ умственнаго и нравственнаго склада, нежели формулированье опредбленныхъ философскихъ положений; задача познания есть для него вмъстъ съ тъмъ задача нравственнаго усовершенствованія, философія есть столько же знаніе, сколько свойство характера, практическая мудрость, которая владбеть всёмъ существомъ человѣка, выражаясь въ каждомъ его словѣ, въ каждомъ его поступкѣ. Исторія философіи не знаеть характера болбе цбльнаго, мудрости болбе живой, конкретной. Эта нераздбльность философій и жизни Сократа объясняетъ намъ, почему Платонъ, ближайшій ученикъ, преемникъ и насябдникъ идей Сократа, влагаетъ всъ свои ученія въ уста учителя, который служить для него какъ бы олицетворениемъ философіи; этимъ объясняется и то, почему Платонъ представляетъ Сократа божественной личностью; Сократь въ его глазахъ не отдъляется оть той божественной мудрости, которую онъ проповъдуеть: онъ не только мыслить ею, онъ живеть въ ней, страдаеть и радуется ею, воплощаеть ее въ себъ. Для грека въ силу его природной наклонности къ олицетворению понятия и философия принимаетъ конкретный, человический обликъ, отливается въ пластическое изваяние.

Для всѣхъ временъ и народовъ Сократь остается классическимъ типомъ философа, монументомъ греческой философіи, и, если можно такъ выразиться, ея статуей.

Самъ Сократъ смотрѣлъ на свое ученіе, какъ на мудрость божественную и философія была для него познаніемъ божественнаго порядка. Само божество побуждаеть его къ философской дѣятельности; самъ онъ говорить въ своей знаменитой апологіи, сохраненной и записанной Платономъ: "мнѣ предписывается это дѣлать (философствовать) божествомъ, оракулами, сновидѣніями и всѣми способами, какими когда либо божество, или божественная судьба предписывали человѣку что-либо дѣлать." На философію Сократь смотрѣлъ какъ на свое природное назначеніе, судьбу (µоїра) и сама пиеія, признавъ его мудрѣйшимъ изъ людей, утверлила его въ этомъ убѣжденін.

Въ приведенныхъ словахъ апологіи выражается двоякое жизненное убъжденіе Сократа: во 1-хъ, въра въ божественную мудрость объективную, универсальную и въ провидѣніе, проявляющее въ самыхъ разнообразныхъ формахъ свои заботы о человѣкѣ, а, во 2-хъ, въ въ непосредственную близость Божества къ человѣку; Божество обитаетъ въ глубинѣ человѣческаго сознанія, открываясь ему не только извнѣ, но и изнутри.

Съ этимъ жизненнымъ убъжденіемъ Сократа неразрывно связано представление таинственнаго демона, живущаго въ глубинѣ его сознанія. Въ глазахъ Сократа этотъ демонъ не отождествляется съ объективнымъ Провидѣніемъ, которое простираетъ свои заботы на весь міръ; демонъ Сократа не раздъленъ съ личностью самого философа; вся дбятельность его заключается въ чисто субъективныхъ внушеніяхъ; это индивидуальный личный оракулъ Сократа; вмѣстѣ съ тъмъ, этотъ внутренній оракуль отличается отъ самого Сократа, представляясь ему самому, какъ что-то надъ нимъ стоящее, провиденціальное. Эготь демонь, какъ представляеть его себъ Сократь, весьма напоминаеть учение церкви объ Ангель-хранитель. Это-что-то среднее между Божествомъ и человѣкомъ, нераздѣльное съ отдѣльной челов'яческой личностью и вм'яст'я съ т'ямъ что-то высшее, ч'ямъ самъ человъкъ. Демонъ Сократа руководитъ всъмъ его поведениемъ, но внушенія этого демона не суть какія-либо положительныя предписанія; по словамъ Платона демонъ Сократа не предписываетъ ему какихъ-либо положительныхъ дъйствій, а только удерживаеть его отъ поступковъ, вредныхъ для него или кого-нибудь изъ ближнихъ: удерживаеть его, наприм., отъ вступленія въ знакомство или въ разговоръ съ тъми или другими людьми; удерживаеть его отъ участія въ политической д'вятельности, запрещаеть ему защищаться передъ абинскими судьями. Въ положительной дъятельности Сократа, согласно свидѣтельству Платона, участіе демона выражается только въ томъ, что онъ не препятствуетъ поступкамъ полезнымъ или добрымъ́и, такимъ образомъ, косвенно ихъ́одобряетъ. Эта въра въ демона въ связи съ върой въ возможность внутренняго субъективнаго Божественнаго въ человъкъ составляетъ въ высшей степени важное отличие Сократа отъ господствовавшаго доселѣ народнаго міросозерцанія. Сократь върилъ въ объективное божественное начало, въ универсальное

Провидбние надъ человъкомъ; но еще важнъе то обстоятельство, что онъ признавалъ голосъ Провидбнія внутри самого человбка, въ затаенной глубинь, въ самой основь его сознанія. Выражается-ли это объективное откровение Провидения въ формъ таинственныхъ демоническихъ внушеній или въ ясномъ самосознаніи человъка, въ энергіи сознающей себя человъческой мысли, во всякомъ случать остается несомнённымъ, что истинный путь къ познанию Божественной мудрости и истины есть самосознаніе, самоуглубленіе. Познай самого себя и въ глубинѣ твоего самосознанія ты найдешь мудрость и истину, которая выше тебя и прежде тебя. Въ этомъ заключается новый принципъ, внесенный Сократомъ въ исторію, въ этомъ-его великое историческое значение; въ этомъ заключается тотъ переворотъ въ жизни и мысли, который открываеть собою новую эпоху философскаго развитія. Древнъйшая философія думаеть познать истину путемъ наблюдения внѣшней природы, но она не подвергаетъ своихъ наблюденій діалектической пров'єрк'є, критик'є, а потому приходить къ одностороннимъ, поверхностнымъ обобщеніямъ; самая взаимная противоположность этихъ системъ, ихъ несогласие свидътельствуютъ о ихъ несостоятельности. Въ противоположность древнъйшей философін, Сократь обращается отъ созерцанія внёшней природы къ внутреннему міру мысли, видя въ ней источникъ познанія и истины; задача познанія опредѣляется для него прежде всего какъ задача самопознанія; вся д'вятельность его характеризуется изв'ястной мак-симой дельфійскаго оракула: үүшди саютоу-познай самого себя, отсюда – та связь, которая соединяеть философа съ оракуломъ; и вотъ почему пиоія называеть его мудрѣйшимъ изъ людей.

Сократь исходить изъ сознанія несоотвѣтствія между божественной мудростью и человѣческою; одинъ Богъ мудръ и въ сравненіи съ Нимъ человѣческая мудрость имѣетъ мало цѣны; но это самое несоотвѣтствіе становится движущимъ началомъ философской мысли; сознаніе недостающей намъ божественной мудрости становится побудительнымъ мотивомъ къ исканію, пріобрѣтенію этой мудрости; отсюда знаменитое изреченіе Сократа; "я только одно знаю, что ничего не знаю; тѣ же, кто думаетъ, что знаютъ что-нибудь, не знаютъ этого немногаго; Сократъ потому только считаетъ себя мудрѣе другихъ, что прочіе люди принимаютъ мнимое знаніе, обманчивое мнѣніе за истинную мудрость, тогда какъ онъ, Сократъ, разоблачая лживость ходячаго мнѣнія, сознаетъ въ себѣ недостатокъ истинной мудрости, ищетъ ее.

Прежде чёмъ знать что-бы то ни было, нужно діалектически

себя испытать, провѣрить свои силы и познавательныя способности. Предшествовавшая философія доказала недостовѣрность нашихъ чувствъ и Сократъ усваиваетъ себѣ этотъ результатъ предшествовавшей ему философской мысли; въ этомъ онъ сходится съ софистами, а также и въ признаніи недостовѣрности всѣхъ ходячихъ унаслѣдованныхъ воззрѣній и преданій. Но опъ отличается отъ софистовъ тѣмъ, что онъ сомиѣвается не въ возможности истины и знанія вообще, а только въ истинности знанія унаслѣдованнаго, ходячаго, которое представляется ему несоотвѣтствующимъ идеалу истиннаго знанія; все, что до сихъ поръ считалось знаніемъ, есть на самомъ дѣлѣ только мнѣніе, непровѣренное діалектически, не испытанное мыслящимъ сознаніемъ, а потому шаткое, недостовѣрное, не заслуживающее названія знанія.

Что-же такое истинное знаніе въ противоположность миѣнію? Мнѣніе есть только то, что кажется миѣ-ли или кому-либо другому—случайное отношеніе индивидуальнаго сознанія къ вещамъ; содержаніемъ знанія служитъ, напротивъ, то, что истинно само но себѣ, не для меня только, но и для всѣхъ и каждаго; истинное есть то же, что всеобщее τὸ καθόλον, для всѣхъ существующее и обязательное; истинное знаніе поэтому есть прежде всего знаніе всеобщее, которымъ, слѣдовательно, можно всѣхъ логически убѣдить, всѣхъ научить и привести къ молчанію всякое ложное мнѣніе; чувственное воспріятіе недостовѣрно и ложно; недостовѣрны единичныя мимолстныя впечатлѣнія нашего опыта.

Что же есть истипнаго въ тѣхъ единичныхъ вещахъ, которыя мы наблюдаемъ въ нашемъ опытѣ? Истинное въ вещахъ—то же, что всеобщее въ нихъ. Чувственныя впечатлѣнія суть индивидуальныя состоянія того или другого субъекта, а потому не суть истинное знапіе о вещахъ. Положимъ, напр., что я вижу что-нибудь красное, ощущаю что-нибудь тяжелое; эти мои впечатлѣнія могутъ и не быть свойствами самихъ вещей, они суть только показанія моего чувственнаго оныта, пуждающіяся въ провѣркѣ и могущія быть субъективными галлюцинаціями. Напротивъ, краснота вообще, тяжесть вообще суть несомнѣпно общія свойства самихъ вещей, слѣдовательно, выражаютъ собой объективную истину вещей. Чувственное внечатлѣпіе индивидуально и не передаваемо; только общія понятія вещей существуютъ вообще, для всякаго сознанія, а не для моего только, не кажущимся, а дѣйствительнымъ образомъ.

Только общія представленія, попятія суть истипное, существенное въ вещахъ. Задача познапія такимъ образомъ сводится къ отысканію

общихъ понятій вещей. Мѣриломъ у Сократа является уже не произволъ отдѣльной личности, а діалектически провѣренное понятіе. Вмѣстѣ съ тѣмъ, не слѣдуетъ забывать, что идеаломъ знанія у Сократа является зпаніе Божественное и только такое знаніе онъ считаетъ безусловно истиннымъ; что, слѣдовательно, истинныя понятія вещей не суть только наши умопредставленія, а объективный Божественный разумъ, присущій самимъ вещамъ.

Къ понятію Сократь восходить путемъ наведенія, индукціи, отъ частныхъ случаевъ къ представленію общему. Положимъ, напр., что вопросъ идетъ о томъ, что такое благо? Сократу указываютъ на богатство, честь, удовольствіе, господство. Онъ отвѣчаетъ, что все это—частныя блага, что онъ хочетъ знать не то, какіе бываютъ частные случаи блага, а что есть благо вообще, что общаго между разнородными случаями, которые мы называемъ благомъ; или, положимъ, рѣчь идетъ о томъ, что значитъ господствовать, кто господствующій согласно обыденному представленію; господствующій есть всякій, кто обладаетъ властью повелѣвать. Но этой властью, говоритъ Сократъ, пользуется кормчій на кораблѣ, врачъ во время болѣзни и вообще во всякой области господствующій, такимъ образомъ, есть знающій.

Изъ этихъ примъровъ Вы видите, что методъ Сократа состоитъ въ индуктивномъ восхожденіи отъ частныхъ единичныхъ случаевъ къ общему опредѣленію, отъ общепризнанныхъ, ходячихъ положеній, которыя представляютъ собой обманчивое мнѣніе, къ истинному знанію, понятію. Сократъ спрашиваетъ себя, что есть общаго въ цѣломъ разрядѣ частныхъ случаевъ; это общее всѣмъ имъ понятіе и будетъ искомымъ знаніемъ. Въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ Сократъ хочеть знать, что есть каждая изъ существующихъ вещей, сущность существующаго. Т' ἐστιν ἔστον τῶν ὄντων; и отвѣтомъ на это τ' ἐστιν можетъ быть не единичное представленіе, а только общее понятіе, обнимающее цѣлый разрядъ случаевъ, цѣлый классъ представленій, очищенное путемъ діалектики отъ обманчивыхъ лживыхъ представленій.

Подвергая діалектической пров'єрк' все, что досел'є считалось знаніемъ, в'єковую, унасл'єдованную мудрость, Сократь приходить къ тому заключенію, что никто изъ людей не обладаетъ истиннымъ знаніемъ, и что въ основѣ всей жизни и д'єятельности лежатъ не ясныя понятія блага, добра, справедливости, а смутныя и обманчивыя представленія. Не находя истиннаго знанія въ самомъ себѣ, Сократь обращается къ другимъ, говоря, что онъ не прочь заимствовать его отъ другихъ, ищеть у другихъ той мудрости, ксторой ему не достаетъ. Философское мышленіе, такимъ образомъ, обращается для него въ живое собесѣдованіе съ людьми; онъ философствуетъ на улицахъ, плошадяхъ, заходитъ и въ мастерскія, встушая въ разговоръ съ каждымъ желающимъ, подвергая діалектическому испытанію мнѣнія собесѣдниковъ.

Такъ какъ оказывается, что никто не обладаетъ тъмъ знаніемъ, котораго онъ ищетъ и мнёніе собесёдника не выдерживаеть діалектической критики, то разговоръ принимаетъ форму ироніи; начавъ съ притворнаго уваженія къ чужой мудрости, изъявивъ желаніе научиться ей, заимствовать ее у собесъдника, Сократь заставляеть его высказываться и въ концъ концовъ доказываетъ ему, что онъ самъ не понимаетъ того, что говоритъ, что онъ принимаетъ обманчивое миѣніе за знаніе, за истину. Эта иронія, большею частію добродушная и безобидная, не ссть простое глумление, она ведетъ къ воспитанию мышления, заставляетъ собесъдника углубиться въ свое сознание, искать истинной мудрости. Но она обращается въ ядовитую и хлесткую насмѣшку, какъ только участникомъ разговора является самоувъренный ораторъ-софисть; Сократь заставляетъ болтуна договариваться до смѣшного, до абсурда и разговоръ не ръдко кончается гомерическимъ хохотомъ присутствующихъ надъ разоблаченнымъ учителемъ мнимой мудрости.

Такимъ образомъ философское мышленіе принимаетъ форму бесталы, діалога; знаніе мудрости добывается не одинокимъ мышленіемъ отдёльной личности, а совокупными усиліями собесёдниковь; такимъ путемъ мышление обращается непосредственно въ общение людей, въ живой обмѣнъ представленій; общій интересъ знанія связуетъ собестаниковъ узами дружбы; вокругъ Сократа образуется кружокъ друзей, поклонниковь; около него собираются лучшія умственныя силы авинскаго общества, и не только мыслители, какъ Платонъ; у него учатся и такие государственные дёятели, какъ Алкивиадъ. Сынъ простого и бъднаго скульптора, Сократъ привлекаетъ къ себъ на ряду съ безродными ремесленниками, представителей высшей аристократіи, которые, преодолѣвъ сословные предрасудки, подчиняются руководству и авторитету этого простого выходца изъ черни. Друзей сближаеть интересь всесторонняго знанія. Они вмъсть подвергаютъ всестороннему изслъдованию всъ унаслъдованныя воззръния, не принимая пичего на вкру непосредственно, безъ доказательства.

Для философіи Сократа не случайность то, что она принимаеть

форму собесѣдованія съ людьми, діалога. Если истинное для него тоже, что всеобщее, то истина должна быть добыта не одинокими, а общими коллективными усиліями людей. Истинное знаніе вь состояніи возможности скрывается въ глубинѣ сознанія у каждаго; его нужно извлечь изъ этой глубины, изъ этого смутнаго полусознательнаго состоянія посредствомъ діалектики, а это возможно только путемъ совокупныхъ усилій собесѣдниковъ. Для того, чтобы узнать, что есть истиннаго въ людскихъ мнѣніяхъ и выдѣлить изъ этихъ смутныхъ и неясныхъ мнѣній крупицу истиннаго знанія нужно предварительно ихъ выслушать и провѣрить. И воть почему Сократь въ своемъ исканіи истины обращается ко всѣмъ и каждому, заговариваетъ съ знакомыми и незнакомыми, испытываетъ и изслѣдуетъ всевозможныя людскія мнѣнія, извлекая изъ нихъ діалектически истинное знаніе.

Задача познанія, или лучше сказать, самосознанія, есть прежде всего нравственная задача въ глазахъ Сократа. Въ противоположность древнѣйшей философіи, сосредоточивавшей все свое вниманіе на изученіе природныхъ явленій, физикѣ, Сократъ полагаетъ центръ тяжести своего изслѣдованія въ ученіи о человѣкѣ: этика становится на первый планъ въ этомъ ученіи. Самосознаніе есть вмѣстѣ съ тѣмъ нравственное усовершенствованіе, возрожденіе личности. Этото нравственное усовершенствованіе Сократъ считаетъ главною своею цѣлью и философскій діалогъ является для него способомъ воспитанія людей; Сократъ считаетъ своимъ призваніемъ быть воспитателемъ народа и видитъ въ этой своей дѣятельности нравственную обязанность передъ огечествомъ, нѣкотораго рода службу родному народу. Воздерживаясь самъ отъ активнаго участія въ политикѣ, Сократъ думаетъ оказать гораздо лучшую услугу родинѣ, подготовляя и воспитывая ей новое поколѣніе государственныхъ дѣятелей и добродѣтельныхъ гражданъ.

Добродѣтель по Сократу опредѣляется знаніемъ. Кто знаеть, что хорошо, тоть и поступаетъ хорошо. Порокъ, напротивъ, объясняется незнаніемъ истины, незнаніемъ блага, сводится къ теоретическому заблужденію; одного теоретическаго познанія мудрости достаточно для того, чтобы быть не только мудрымъ, но и нравствепно совершеннымъ. Цѣльность характера Сократа не позволяла ему отдѣлять теоретическій актъ познанія отъ нравственной практической дѣятельности; для него то и другое было пе раздѣльно; познавать, мыслить добро значило тоже, что осуществлять его: мудрость и добродѣтель были для него понятія равнозначущія; въ мудрости, въ знаніи заключается вся полнота личнаго бытія, блаженство личности; никто добровольно не отказывается отъ блаженства, отъ счастія; точно также и наоборотъ, никто не можетъ быть счастливъ по неволѣ; такъ какъ мудрость, добродѣтель есть блаженство, а противоположное тому состояніе—величайшее зло, несчастіе, то никто не можетъ быть добровольно злымъ или блаженнымъ противъ воли οὐдεἰς ἔχων πονηρὸς οὐδỉ ἄχον μαχάρ—таково знаменитое положеніе Сократа.

Сократь просто на просто не допускалъ, чтобы человѣкъ, обладающій совершеннымъ, истиннымъ, познаніемъ добра могь поступать въ разръзь съ этимъ сознаніемъ. Когда ему указывали на примъръ людей, дълающихъ зло вопреки своему сознанию, онъ объясняль это тъмъ, что такіе люди обладають только мизніемъ, а не истиннымъ знаніемъ; а истиннымъ знаніемъ онъ признавалъ только мудрость Божественную. Человѣкъ всегда хочетъ блага; поэтому, если онъ поступаетъ дурно, то значитъ, онъ не знаетъ блага, а принимаетъ благо мнимое эгоистическое за истинное; истинное же благо едино и всеобще. Оно есть цёль всёмъ и каждому, присуще всёмъ людямъ и неотъемлемо отъ нихъ; оно потому самому исключаеть эгоизмь. Кто знаеть это единое благо, кто обладаеть этой божественной мудростью, тоть уже не можеть быть злымъ или эгоистомъ. Порокъ, слъдовательно, сводится къ теоре-тическому заблуждению – незнанию. Такимъ образомъ добродътель есть теоретическая мудрость, знаніе, наука. Быть справедливымъ значить то же, что познавать справедливость, знать то, что право и хорошо относительно людей. Храбрость, мужество опредъляется познаніемъ страшнаго и нестрашнаго. Быть благочестивымъ, значить то же, что знать то, что требуется почитаниемъ боговъ.

Такое представленіе добродѣтели ставить Сократь въ разрѣзъ съ народнымъ понятіемъ о нравственности. Согласно народному міровоззрѣнію добродѣтель заключается въ непосредственномъ подчиненіи объективной мудрости боговъ и существующихъ положительныхъ законовъ государства. Для Сократа, напротивъ, самое бытіе боговъ является достовѣрнымъ лишь по стольку, по скольку оно согласуется съ критеріемъ разумной мысли, по скольку оно доказуется, напр., изъ цѣлесообразнаго и разумнаго устройства мірозданія. Добродѣтель заключается не въ слѣпомъ, а въ сознательномъ подчиненіи личности божественному порядку; для Сократа предписанія боговъ имѣють значеніе лишь но скольку они нодвергаются контролю мыслящаго сознанія. Такъ какъ божественный по-

Digitized by Google

рядокъ въ глазахъ Сократа непосредственно осуществляется въ государствѣ и законодательствѣ, то отсюда вытекаетъ другое требованіе Сократовой этики: созпательное подчиненіе государству и законодательству. Законы, по ученію Сократа, бываютъ двоякаго рода; писанные, положительные законы и не нисанные, вѣчные, божественные законы. Въ сознательномъ подчиненіи божественному и положительному законодательству заключается вся добродѣтель личности; для Сократа нравственное, справедливое и законное суть понятія равнозначущія то діхаю, то же что то νоµісю. Съ этой точки зрѣнія ученіе Сократа противополагается теоріямъ софистовъ; государство не есть продуктъ произвольнаго человѣческаго соглашенія; общежитіе не есть созданіе человѣческаго произвола и эгоизма, оно есть осуществленіе вѣчнаго нравственнаго закона.

Проводя въ теоріи и практикъ высокіе принципы самопожертвованія, самоотреченія личности ради блага общаго, Сократь былъ лучшимъ гражданиномъ и храбръйшимъ воиномъ своего отечества и умеръ, повинуясь его законамъ, жертвуя собою для него.

То же требование сознательнаго подчинения законодательству, которымъ опредбляется задача личности, Сократъ предъявлялъ и къ цълому обществу. Законы должны согласоваться съ убъжденіемъ всего народа, выражать собой сознание всеобщее, а не произволъ личности или одной части общества. Законы, навязанные тиранномъ или одной частью населенія другой, не суть законы, а продукты насилія. Познаніемъ справедливости опредбляется и мбсто каждаго человѣка въ государствѣ, отношеніе отдѣльной личности къ общему благу, сфера дѣятельности каждаго отдѣльнаго члена общественнаго организма. Всякая отрасль челов'яческой деятельности имбеть свою специфическую добродътель, которая состоить въ познании: добродътель воина состоитъ въ познания военнаго дъла: и равнымъ образомъ для каждаго человѣка, кто бы онъ ни былъ, художникъ-ли, ремесленникъ или полководецъ, его специфическая добродътель состоить въ знаніи своего дбла. Въ общественномъ тблѣ Сократь видить не собрание безсвязныхъ атомовъ-личностей, а органическое сочетание разнородныхъ элементовъ, изъ коихъ каждый отправляеть свою специфическую задачу. Раздѣленіе труда между этими органами получаеть въ учении Сократа высокое разнородными нравственное значение.

Понятно, что требованіе Сократа, чтобы вся политическая дѣятельность опредѣлялась познаніемъ его ученія о томъ, что управленіе массами требуетъ прежде всего господства надъ самимъ собой, ограниченія личнаго эгоистическаго интереса, стояло въ разрѣзъ съ общественною жизнью авинской демократіи. Въ то время здѣсь уже во всей силѣ господствовалъ частный эгоизмъ корыстолюбивыхъ ораторовъ и демагоговъ, между этими послѣдними было множество лицъ необразованныхъ, мало знающихъ и мало подготовленныхъ для общественной дѣятельности. Нарэдныя собранія и суды присяжныхъ въ то время уже стали игралищемъ разнузданныхъ страстей, орудіемъ тиранническаго господства демоса; въ правящемъ классѣ всего менѣе замѣчалось того самообладанія, господства надъ собой, того спокойствія, увѣреннаго въ себѣ знанія, котораго требуетъ философія Сократа. Вотъ ночему философъ держится вдали отъ политической дѣятельности, вотъ почему его демонъ, этотъ таинственный внутренній голосъ воздерживаетъ его отъ текущихъ дѣлъ политики.

Проникнутый вброй въ единое Провидбнье, Сократъ, однако, не отрицаеть бытія отдельныхъ боговь; но само собой разумеется, что для него, отождествлявшаго истинное съ универсальнымъ, Бо-жественный разумъ долженъ былъ представляться, какъ сознаніе универсальное, мірообъемлющее и, дъйствительно, у Сократа уже ясно, отчетливо выступаеть сознаніе единаго Божества, царящаго надъ вселенной, по отношенію къ которому отдъльныя божества, суть подчиненныя, низшія силы; надъ человъкообразными богами, коихъ Греки называютъ разнообразными именами, у Сократа выступаеть невѣдомый единный Богъ безъ имени, котораго онъ просто называеть о Өгос, или даже безразлично, то Өгсол-божественное, при чемъ этому Богу приписывается всевъдъніе вездъприсутствіе и забота обо всемъ существующемъ; слъдовательно, онъ прямо понимается, какъ универсальное Провидъніе все собою наполняющее. Въ связи съ этими болбе возвышенными сравнительно съ мисологіей понятіями о Божестве, о Божественномъ, находятся особенности Богопочитанія, культа, неизмёримо возвышающія Сократа надъ эллинскимъ язычествомъ и дълающія его пророкомъ христіанства. Молитва, основное и первое проявленіе культа, должна быть проста и немногословна; человъкъ не долженъ просить у боговъ или у Бога ниспосланія многихъ благь, какъ напр., богатства, удовольствій, чести, а только единаго блага. Универсальное Провид'вніе луч-ше насъ самихъ знаеть, въ чемъ мы нуждаемся, и заботится обо всемъ, даже о самомъ маломъ и ничтожномъ.

Религіозныя воззрѣнія Сократа не суть для него что либо случайное и побочное. Они тьснѣйшимъ образомъ связаны съ его философскими воззрѣніями и, мало того, имѣють опредѣляющее значеніе для послѣднихъ. Разумное для Сократа тоже, что божественное, и въ самомъ человѣкѣ разумъ есть божественная способность. Поэтому и весь процессъ познанія философствованія былъ для Сократа въ сущности ничто иное, какъ пріобщенье человѣка къ универсальной божественной мудрости.

универсальной оожественной мудрости. Философскій принципъ, провозглашенный Сократомъ, пришелъ въ столкновеніе, въ коллизію съ современной ему общественной жизнью; эта коллизія должна была разрѣшиться кровавой драмой; если философское ученіе Сократа заключаетъ въ себѣ смертный приговоръ господствующимъ въ его обществѣ теченіемъ, то реакція этихъ послѣднихъ должна была кончиться смертью философа. Въ своей смертельной борьбѣ съ провозглашенными Сократомъ началами враги философа думали вмѣстѣ съ нимъ умертвить его идею; вмѣсто того случилось наоборотъ: смерть учителя была торжествомъ его ученія, являясь еще болѣе яркой его апологіей, чѣмъ его жизнь; ученіе Сократа увѣковѣчило его имя и въ исторіи мышленія, а смерть его увѣковѣчила его характеръ, сдѣлала его величайшимъ типомъ философа для всѣхъ временъ и всѣхъ народовъ. Покусившись па жизнь этого лучшаго изъ гражданъ и мудрѣйшаго изъ людей, какъ называютъ его ученики и послѣдователи его, общество само наложило на себя руки, совершило самоубійство; тѣмъ самымъ оно отреклось отъ лучшаго, что въ немъ было, изгнало философскую мудрость изъ своей среды и тѣмъ самымъ осудило себя на безуміе: смерть Сократа была преступленіемъ цѣлаго народа, а потому знаменуетъ собою разложеніе, смерть цѣлаго общества.

Ученіе Сократа состоить въ двоякомъ противорѣчіи съ господствующими въ общественной жизни теченіями: во 1-хъ, оно требуеть созпательнаго подчиненія существующимъ законамъ, провозглашаеть новый критерій сознанія и дѣятельности; съ этой стороны оно противорѣчитъ древнѣйшему миюологическому и политическому міросозерцанію, которое основано на непосредственномъ подчиненіи чувственнымъ богамъ и существующимъ узаконеніямъ, тогда какъ Сократъ подвергаетъ то и другое критерію мыслящаго сознанія. Во 2-хъ, философія Сократа требуетъ искорененія эгоизма; анархическому произволу личности она противополагаетъ объективный божественный порядокъ, своеволію и беззаконію разнузданной демократіи она противополагаетъ божественный неписанный законъ, требуетъ господства этого закона, этой справедливости падо всей общественной жизнью. Съ точки зрѣнія древняго права критика религіознаго преданія является государственнымъ преступленіемъ; съ этой точки зрѣнія стремленіе Сократа подвергнуть діалектическому испытанію всѣ унаслѣдованныя воззрѣнія стоитъ въ разрѣзъ со всѣми преданіями старины; его субъективный демонъ, этотъ внутренній голосъ сознанія является новымъ и чуждымъ божествомъ; этотъ демонъ, воздерживающій его отъ участія въ политикѣ, представляется опаснымъ для государственныхъ боговъ, которые стремятся поглотить все существо человѣка, видя въ политикѣ высшее совершенство человѣческой жизни и дѣятельности. Главныя обвиненія, повлекшія за собою осужденіе Сократа, стоятъ, повидимому, на почвѣ преданія, составлены съ точки зрѣнія древняго права. Они сводятся къ слѣдующему: 1-хъ Сократь отрицаетъ государственныхъ боговъ и вводитъ новыя божества, 2-хъ Сократъ развращаетъ юношество.

Если Сократь и не отрицаеть прямо государственныхъ боговъ, то дъйствительно его стремление подвергнуть критикъ мыслящаго разума всѣ унаслѣдованныя воззрѣнія, при послѣдовательномъ развитіи должно было привести кътакому отрицанію, что мы и видимъ въ ученіяхъ его посл'ядователей и преемниковъ; второе обвинение-вь развращении юношества есть последовательный результать перваго, потому что, дъйствительно, провозглашенное Сократомъ начало разумнаго знанія, критерія мысли, простирающагося на всъ сферы жизни, заключало въ себъ требование совершеннаго преобразованія всего умственнаго и нравственнаго склада, и съ точки зрѣнія древняго права должно было представляться совращеніемъ умовъ съ пути истиннаго благочестія, нѣкотораго рода религіозной и политической ересью. Обвинители Сократа могуть быть неправы передъ судомъ современной совъсти, но они опираются на воззрѣнія древняго права, и съ этой стороны ихъ обвиненія повидимому стоять на законной почвѣ. Это и подало поводъ нѣкоторымъ современнымъ изслъдователямъ, какъ напр., Форхгамерръ, Нитше, оправдывать афинянъ, осудившихъ Сократа, видя въ нихъ ревнителей закона, тогда какъ Сократъ, напротивь, представляется единственнымъ его нарушителемъ.

Эти современные апологеты авинянъ утверждають, что авинскіе судьи, дъйствуя въ согласіи съ господствующими узаконеніями, неизбъжно должны были осудить Сократа, что, слѣдовательно, приговоръ ихъ стоитъ на законной почвѣ, а потому не можетъ быть поставленъ имъ въ випу, какъ бы онъ не противорѣчилъ современному сознанію.

Начало болѣе правильному взгляду на дѣло, который и теперь

- 33 - можно назвать господствующимъ въ литературѣ, положнах Перенѣ, онъ справедливо указалъ, что въ эпоху Сократа разложеніе древняго міросозерцанія было всеобщимъ, что сами противники Сократа всего менъе были благочестивыми ревнителями старины, что старинное благочестие было только маской лицемърія, за которой скрывались анархическія теченія, разнузданныя страсти толпы, ослёпленной лестью, зараженной софистическими ученіями. Сократь на самомъ дълъ былъ осужденъ не за ниспровержение древнихъ върований, а за то, что анархическимъ стремленіямъ массы, своеволію и эгоизму современнаго ему общества онъ противополагалъ божественную справедливость, требовалъ подчиненія законному порядку, что, слёдо-вательно, реальная причина его осужденія была какъ разъ проти-воположна выставленнымъ противъ него обвиненіямъ. Такимъ образомъ оказывается, что Сократь стоитъ на почвъ закона, а мнимые консерваторы, его осудившие, являются на самомъ дълъ нарушителями, преступниками закона, что среди всеобщаго пожара онъ одинъ спасаеть обломки старины, отстаиваеть закойный порядокъ, пытаясь дать ему верховную санкцію разума.

Осудивъ Сократа на смерть, отвергнувъ единственное ученіе, которое пыталось спасти порядокъ и законъ, аеиняне сами надъ собой произнесли смертный приговоръ. Демократія навсегда порвала съ принципомъ разумной законности и обратилась въ тираннический произволъ разнузданной черни. Въ заключение нужно подвести итогъ учению и дѣятельности Со-

врата, нужно отвѣтить на вопросъ, что же положительнаго дала философія Сократа челов'єчеству. На вопросъ этоть я отчасти уже отв'єтиль.

Именно, Сократь оказаль безцённую услугу наукё и фило-софіи своимъ анализомъ познавательной человёческой способности. Онъ впервые созналъ и доказалъ неопровержимо, что все содержаніе нашего знанія выражается въ общихъ представленіяхъ—понятіяхъ; онъ первый ясно формулировалъ требование универсальности, всеобщности истиннаго знанія; онъ же впервые указалъ на индуктивно-діалектическій методъ, какъ путь къ истинному знанію; пока-залъ, что для правильной индукціи необходимъ всесторонній анализъ единичныхъ, частныхъ представленій, что только тъ обобщенія, ко-торыя выдерживають такую повърку, заслуживають названія знанія въ противоположность мнѣнію. Сократъ впервые внесъ въ греческую философію научный методъ и научный критерій, посдъ него про-извольное бездоказательное и случайное философствованіе, какое мы видимь въ досократовскихъ системахъ, стало невозможнымъ.

Всѣ философскія системы послѣ него сознательно пользуются діалектическимъ методомъ, и если и въ нихъ мы встрѣчаемъ положенія произвольныя и недоказанныя, то онѣ, по крайней мѣрѣ, стараются придать себѣ видъ діалектически добытыхъ истинъ; стало быть, методъ этотъ признается въ принципѣ и опнибка коренится только въ неумѣломъ примѣненіи принципа.

Идеалъ истинно универсальнаго знанія представляется Сократу осуществленнымъ только въ сознаніи Божественномъ, въ противоположность человѣческому, а потому и самый процессъ познанія представляется ему процессомъ пріобщенья человѣка не только къ Божественной мудрости, но и къ Божественной жизни; вотъ почему Сократъ называетъ разумъ Божественною способностью и вотъ почему онъ отождествляетъ знаніе съ добродѣтелью.

Указывая на положительные элементы Сократической философіи, укажу вмёстё съ тёмъ и на ея грёхи и недостатки, грёхи, коихъ, впрочемъ, нельзя вмѣнять Сократу въ исключительную випу, такъ какъ они суть большей частью гръхи не его личные, а родовые, общегреческие. Усматривая въ глубинъ человъческаго сознания внутреннее откровенье высшаго Божественнаго начала, Сократь, однако, плохо различаеть человѣческое отъ Божественнаго, сливая, смѣшивая то и другое; у него не видно, гдъ кончается человъческое и гдъ начинается Божественное, такъ какъ одно переходить въ другое незамѣтнымъ нечувствительнымъ образомъ; онъ смѣшиваетъ понятіе разума съ внутреннимъ откровеніемъ Божества. Въ философіи ученика и послъдователя Сократа-Платона это заблуждение Сократа, какъ мы увидимъ впослъдствии, раскрывается во всей его полнотъ. Дбло въ томъ, что Сократъ еще не вполнъ освободился отъ языческаго антропоморфизма греческаго народнаго міросозерцанія. Если миеологія обожествляла человѣка со всѣми его чувственными свойствами, то философія въ лицѣ Сократа, откинувъ чувственный элементь, обожествляеть разумную мыслительную способность человѣка.

#### Глава V.

### ПОСЛЪДОВАТЕЛИ СОКРАТА.

Смерть Сократа знаменуеть собою разрывь философіи и общественной жизни. Если общество исключаеть философію изъ своей среды, то философіи не остается ничего другого, кромѣ отрицательнаго отношенія къ общественному строю; отсюда отрѣшеніе философа отъ общественной жизни, философское уединеніе. Сократь еще философствуетъ на площадяхъ, бесѣдуетъ въ публичныхъ мѣстахъ.

Преемники Сократа, напротивъ, ищуть спокойствія въ тишинѣ и уединеніи; они удаляются отъ общественной жизни, кто въ свою бочку, какъ Діогенъ, кто въ стѣны академіи, какъ Платонъ. Отсюда вытекають два возможныя направленія: 1) конечною цѣлью мысли и дѣятельности полагается личное благо отдѣльнаго субъекта, отрѣшеннаго отъ общежитія; эгоистическое удовлетвореніе замкнутой въ себѣ личности, ея личная добродѣтель или довольство; 2) или, напротивъ, философъ не довольствуется этими мелочными эгоистическими интересами и ищетъ спасенія отъ гнетущей его внѣшней дѣйствительности въ чистомъ созерцаніи, въ мірѣ идеальномъ; отвращаясь отъ призрачныхъ интересовъ земной дѣйствительности, философъ живетъ въ созерцаніи идеи. Въ земномъ мірѣ все призракъ и ложь, истинна только идея, завѣщанная Сократомъ.

И вотъ, осуждая дъйствительность во имя идеи, философъ убъждается, что только одна идея обладаетъ истинной дъйствительностью: она одна наполняетъ жизнь нашу истиннымъ и въчнымъ содержаніемъ, даетъ намъ блаженство.

Какъ первое, такъ и второе направленіе находять себѣ представителей въ исторіи философіи. Циники провозглашаютъ идеалъ философской добродѣтели, которая не нуждается во внѣшнихъ благахъ, идеалъ одинокой личности, отрѣшенной отъ общежитія; другой ученикъ Сократа, основа́тель Киринейской школы, проповѣдуетъ эгоистическое наслажденіе, противополагаетъ общежитію эгоистическое довольство личности.

Эгонстическому идеалу этихъ философовъ противополагается ученіе Платона, который обожествляетъ идею и строитъ идеальное общежитіе, государство, которое отражаетъ и осуществляетъ въ себъ божественную мудрость этого высшаго идеальнаго міра.

### ЦИНИЧЕСКАЯ ШКОЛА.

Отчаявшись въ современномъ имъ обществѣ, философы-циники удаляются отъ общественной дѣятельности и ищутъ спасенія въ философскомъ уединеніи; съ ихъ точки зрѣнія для счастъя философа достаточно одной добродѣтели: она не нуждается во внѣшиихъ благахъ, не пуждается въ обществѣ и въ сокровищахъ испорченной культуры; въ своемъ отрѣшеніи отъ всѣхъ внѣшнихъ благъ и нужды, философъ уподобляется блаженнымъ богамъ, которые ни въ чемъ не нуждаются. Только добродѣтель есть благо и только порокъ есть зло; все остальное безразлично. Истиннымъ можетъ быть для человѣка только такое благо, которое нераздѣльно связано съ его существомъ и не можетъ быть отъ него отнято; его собственное (о¿хето») благо внутреннее, умственное, а не внѣшнее; все остальное безразлично: богатство, бѣдность, свобода или рабство, здоровье или болѣзнь не суть ни добро ни зло; чувственное наслажденіе ничего не прибавляетъ къ внутреннему благу философа и чувственное страданіе не въ состояніи лишить его мудрости. Свобода или рабство для него безразличны, потому что онъ во всякомъ общественномъ положеніи чувствуетъ себя одинаково независимымъ и свободнымъ. Добродѣтель, какъ и въ ученіи Сократа, сводится къ знанію, къ мудрости; это знаніе, эта мудрость также нераздѣльна съ жизнью, съ практической дѣятельностью. Для циника, какъ и для Сократа—быть мудрымъ и добродѣтельнымъ—одно и то-же; эта мудрость, эта добродѣтель чисто отрицательнаго характера; она всецѣло заключается въ признаніи ничтожества внѣшнихъ благъ, въ удаленіи философа отъ соблазновъ общежитія.

Отрѣшеніе отъ общежитія доходить въ ученіи циниковъ до полнаго отрицанія всего исторически сложившагося, всѣхъ существующихъ обычаевъ; совершенное отрицаніе всякихъ приличій доставляетъ имъ величайшее наслажденіе; въ этомъ собственно и состоитъ цинизмъ школы, т. е. въ этомъ заключается причина того, почему слово "цинизмъ" стало нарицательнымъ названіемъ.

Это презрѣніе къ внѣшности доходить до отправленія всѣхъ нуждъ на улицѣ: циники не останавливаются даже передъ публичнымъ совокупленіемъ съ женщиной.

Антееенъ хвастался, что онъ пе имѣетъ соперниковъ, потому что онъ избираетъ тѣхъ женщинъ, которыя ни въ комъ другомъ не въ состояніи возбудить желанія; а Діогенъ всенародно оскопилъ себя, жалѣя, что онъ не можетъ также легко отдѣлаться отъ голода; не имѣя ни жилища, ни имущества, философъ-циникъ ведетъ бродячую жизнь; ѣстъ, что попало, ночуетъ на улицѣ или гдѣ придется и только нѣкоторая непослѣдовательность мѣшаетъ ему обходиться совсѣмъ безъ платья.

Отрицательное отношение къ государству и обществу связано съ отрицаниемъ всего культурнаго развития: культура только увеличиваетъ человъческия потребности, а вмъстъ съ возрастаниемъ

потребностей растеть, конечно, и зависимость отъ внѣшняго міра. Отсюда вытекаеть пропов'я некультурнаго естественнаго состояния, состоянія всеобщей свободы и равенства. Въ этомъ примитивномъ состояни нътъ ни богатыхъ, ни бъдныхъ; всъ равны, ибо всъ одинаково нищи; въ этомъ состоянии нъть различія сословій, нъть законовъ, нътъ, наконецъ, и самаго общежитія, потому что никто не нуждается въ другихъ, никто не связанъ съ другими; общежитіе представляеть вибшиюю, искусственную связь людей между собою, которая не существуеть въ естественномъ состоянии. Отсюда вытекаетъ и полемика противъ соціальнаго рабства; отрицаніе всѣхъ сословныхъ различій, признаніе всеобщей свободы и равенства неизбѣжно должно было привести ихъ къ отрицанію правомѣрности рабства, къ признанію его противоестественности. Не только отрицаніе сословныхъ различій, но упраздненіе семьи, брака, собственности, полнъйшее разрушение общежития-таковы послъдовательные результаты циническаго ученія.

# КИРЕНЕЙСКАЯ ШКОЛА.

Ученіе циниковъ представляеть собою проповѣдь эгоистическаго личнаго блага; но оно одностороние понимаетъ личное благо, полагая его исключительно въ самодовольной нищенской добродътели, въ отрицаніи всёхъ внёшнихъ чувственныхъ благъ. Этой односторонней • философіи противополагается другое ученіе, столь-же одностороннее, которое также полагаетъ конечную цбль жизни и дбятельности въ удовлетвореніи личнаго эгоизма, но видить это удовлетвореніе въ чувственномъ наслаждении. Аристипиъ, основатель Киренейской школы, признаетъ, какъ и циники, исходной точкой своего ученія положеніе Сократа о томъ, что высшее счастіе дается знаніемъ, но все знаніе въ его глазахъ не имбетъ никакого другого содержанія, кромб пріятныхъ или непріятныхъ ощущеній; вся цбль его въ увеличеніи количества наслаждений; все знание сводится къ чувственнымъ впечатлёніямъ; послёднія суть единственное благо, а потому являются единственнымъ руководящимъ началомъ д'ятельности, единственнымъ мъриломъ прекраснаго и добраго. Такимъ путемъ Сократическое начало знанія, какъ мѣрило истины, выраждается подъ руками Аристиппа въ софистическое положение о томъ, что чувственное наслажденіе, минутное ощущеніе есть мѣра всего. Съ этой точки зрѣнія, собственно говоря, нельзя и говорить о нравственномъ и безнравственномъ, а можеть быть рѣчь только о пріятномъ или непріятномъ. Вотъ почему Аристиппъ за одно съ софистами училъ, что "нѣтъ ничего справедливаго, прекраснаго или постыднаго по природѣ, что то, другое и третье основано на положительномъ законѣ и обычаѣ. Крайніе послѣдователи Киренейской-школы, развивая это положеніе, откровенно высказывали, что мудрый не сочтеть для себя постыднымъ воровать и убивать, если только представится къ тому выгода и удобный случай. Если исходной точкой этой философіи является Сократическое начало знанія, то въ конечномъ своемъ результатѣ оно мало чѣмъ отличается отъ софистики, являясь совершеннымъ вырожденіемъ Сократова ученія.

Оба изложенныя ученія при всемъ различіи между собой сходятся въ томъ, что цѣлью жизни и дѣятельности они полагають эгоистическое благо личности, въ себѣ замкнутой. То и другое ученіе видитъ въ общежитіи искусственную связь людей, основанную пе на самой природѣ вещей, а на положительномъ законѣ и обычаѣ; то и другое ученіе одинаково отрицаеть общее благо, а потому одинаково разрушительно для общежитія. Отсюда вытекаетъ общій обоимъ ученіямъ космополитизмъ.

Для Діогена и его единомышленниковъ всъ существующія го-• сударства безразличны, для этихъ безродныхъ и нищихъ бродягъ не существуеть никакихъ семейныхъ и общественныхъ связей, для нихъ весь міръ есть родина; Діогенъ на вопросъ, откуда онъ родомъ, лаконически отвѣчаетъ: хосподітис, а Өеодоръ, послѣдователь Киренейскаго ученія, также называль себя міровымь гражданиномь. Съ точки зрънія эгоистическаго наслажденія, ubi bene, ibi patria, и пожертвование собой для блага родины представляется верхомъ безумія. Оба названныя ученія исходять изъ односторонняго толкованія Сократова ученія. Для Сократа мбриломъ истины и добра является знаніе; но, между тъмъ какъ у Сократа содержаніемъ знанія является божественный порядокъ, и основнымъ нравственнымъ требованіемъ является подчиненіе всего общества въчному неписанному закону, односторонние его послѣдователи совершенно утрачивають представление божественнаго порядка, ограничивають познания практическими, эгоистическими цълями и отрицаютъ общежитіе, видя въ немъ случайное и произвольное соединение. Объ названныя школы не вмъщають въ себъ всей глубины. всего богатства содержанія Сократова ученія, почему и Киринейцы, и Циники получили въ нъмецкой литературъ названіе "несовершенныхъ послъдователей Сократа". Этимъ несовершеннымъ ученіямъ Киренейцевъ и Циниковъ противополагается другое ученіе, которое во всей полнотъ сохраняетъ и развиваетъ завъщанныя Сократомъ начала, —я говорю объ ученіи Платона.

#### Глава VI.

# ПЛАТОНЪ (427—347).

Платонъ соединяетъ въ себѣ всѣ элементы Эллинскаго мышленія. Это одинъ изъ самыхъ всестороннихъ геніевъ, которые когда либо появлялись въ исторіи философіи. Онъ онирается на результаты всего предшествовавшаго мышленія, связуя эти результаты въ одно живое органическое цѣлое. Древнѣйшая досократовская физика пришла къ признанію бездушной, мертвой матеріи съ одной стороны, а съ другой—чистой божественной мысли, безусловно не матеріальной, безусловно отличной отъ всего вещественнаго. Въ ученіи Сократа эта духовная божественная мудрость дѣлается верховнымъ руководящимъ началомъ всей жизни и дѣятельности. У Платона мы находимъ продукты разложенія древняго миеологическаго сознанія, чистое мышленіе съ одной стороны, и чистое вещество съ другой. Но господствующимъ въ его философіи остается завѣщанное Сократомъ начало.

Сократь играеть господствующую роль не только въ ученіи Платона, но и въ образованіи его характера; для Платона онъ олицетворяеть собой его философскій идеаль, сосредоточиваеть въ себѣ весь смыслъ жизни, всѣ его высніе интересы. Господствующей чертой въ характерѣ Планона является стремленіе къ всестороннему созерцанію, — это созерцаніе не только научное, но и эстетическое; оно соединяеть въ себѣ философское мышленіе съ поэтическимъ творчествомъ. Въ эпоху, предшествующую сближенію съ Сократомъ, художественный талантъ Платона проявляется въ произведеніяхъ поэтическаго искусства; но уже и въ эту эпоху, на ряду съ ноэтическимъ искусствомъ, Платонъ испытываетъ сильное влеченіе къ философіи. Онъ знакомится съ Кротиломъ, ученикомъ Гераклита, который посвящаетъ его въ ученіе этого философа. Представитель богатой аристократической фамиліи, Платонъ пользовался всѣми средствами современнаго ему образованія. Есть основаніе предполагать, что онъ еще до сближенія съ Сократомъ успѣлъ ознакомиться съ ученіями древнихъ физиковъ. На ряду съ богатствомъ познаній онъ изъ своихъ многочисленныхъ путешествій вынесъ величайшее разнообразіе и богатство реальныхъ впечатлѣній.

Наконецъ двадцатилѣтній юноша Платонъ знакомится съ Сократомъ, и съ этой минуты для него уясняется его собственное философское призваніе; онъ покидаетъ поэтическую дѣятельность и предается всецѣло философскому мышленію. Съ этой минуты Сократъ и его ученіе становится центральнымъ интересомъ его жизни. Сократъ, сказали мы, олицетворяетъ собой филосовскій идеалъ Платона, всю его теоретическую и практическую мудрость, а потому посмотримъ, чѣмъ долженъ представляться Сократъ съ точки зрѣнія Платона. Этимъ способомъ мы всего лучше уяснимъ себѣ процессъ духовнаго роста нашего философа; ибо различные фазисы ученія и жизни Сократа суть вмѣстѣ съ тѣмъ фазисы психологическаго и умственнаго развитія самого Платона.

Сократь есть во 1-хъ воплощенное исканіе истины, сознаніе, вѣчно вопрошающее, ищущее; Сократь не завѣщалъ потомству какихъ-либо готовыхъ догматовъ, но онъ поднялъ цѣлую бездну философскихъ вопросовъ; діалоги Сократа часто не приводять ни къ какому положительному результату, оканчиваясь философскимъ вопросомъ. Въ этихъ бесѣдахъ не только сообщается и передается знаніе, но еще въ гораздо большей степени заставляють собесѣдниковъ искать мудрость, побуждаютъ ихъ къ самостоятельной работѣ мышленія; для Платона, такимъ образомъ, Сократь воплощаеть собою его философскую и вмѣстѣ съ тѣмъ его жизненную задачу, — это, такъ сказать, олицетворенный философскій вопросъ. Исканіе истины у Сократа исходитъ изъ смиреннаго сознанія своего невѣжества; никто лучше его не понимаетъ всей бѣдности человѣческаго сознанія, никто не былъ такъ далекъ отъ самомнѣнія, какъ онъ, и никто больше его не способствовалъ разоблаченію мнимой мудрости. Отъ этой бѣдности человѣческаго знанія Сократово ученіе восходить къ богатству знанія, возвышается до глубины божественной мудрости. Съ одной стороны смиренный въ сознаніи своего человѣческаго ничтожества, Сократь съ другой стороны—мудрецъ, обладающій истиной, спокойный и величавый въ сознаніи своей силы и мудрости. Это-же сочетаніе богатства и бѣдности мы находимъ въ философіи Платона.

Съ одной стороны міръ обманчивыхъ, чувственныхъ представленій, а съ другой стороны истинное бытіе—міръ идеальный, міръ вѣчной красоты и мудрости. Человѣкъ стоитъ между этими двумя мірами, совмѣщая въ себѣ тотъ и другой; съ одной стороны онъ обладаетъ умомъ—способноствю созерцать сверхчувственную красоту идеи; съ другой стороны душа его томится, какъ въ темницѣ, въ земномъ тѣлѣ, въ мірѣ ложномъ и призрачномъ.

Влеченіе къ сверхчувственному міру, это страстное томленіе души есть любовь къ красотъ, Эросъ; отсюда рождается философія; ибо философія есть ничто иное, какъ влеченіе души къ сверхчувственному міру, любовь къ красотъ, небесный эросъ; эросъ, по ученію Платона, есть сынъ богатства и бъдности; томленіе души по сверхчувственному міру вызвано съ одной стороны ея бъдностью, скудностью нашей земной, призрачной жизни, а съ другой—богатствомъ міра идеальнаго, сверхчувственнаго, котораго жаждетъ, ищетъ душа.

Мышленіе Сократа есть ничто иное какъ индуктивное восхожденіе отъ частныхъ единичныхъ представленій къ общимъ представленіямъ, понятіямъ, отъ чувственнаго конкретнаго представленія къ сверхчувственному—къ чистой мысли—идеѣ; напр. идея блага, добра, справедливости не совпадаетъ ни съ однимъ изъ частныхъ, чувственныхъ благъ, она не есть ни богатство, ни власть, ни честь, а родовое представленіе всѣхъ возможныхъ благъ, общее всѣмъ частнымъ случаямъ; или, говоря языкомъ Платона, ихъ идея не есть нѣчто чувственное, осязаемое; она не совпадаетъ ни съ однимъ изъ конкретныхъ предметовъ даннаго класса.

Такимъ образомъ мышленіе Сократа было восхожденіе къ идеѣ, къ міру сверхчувственному, мыслимому. Но для Сократа жить значило то-же, что мыслить. Созерцать добро и истину значило то-же, что осуществлять добро. Поэтому восхожденіе къ идеѣ для Сократа было не только дѣломъ ума, отвлеченнаго мышленія, а дѣломъ всей его жизни.

Сократъ жилъ въ мірѣ идеальномъ; восхожденіе къ міру сверхчувственному, идеальному, было вмѣстѣ съ тѣмъ постепеннымъ отрѣшеніемъ отъ міра земного, чувственнаго, тѣлеснаго и, наконецъ, философская дѣятельность Сократа кончилась полнымъ разрывомъ съ земной дѣйствительностью, насильственной смертью.

Доколѣ Сократь живеть на землѣ, философствуеть на улицахъ, площадяхъ, земная жизнь является средоточіемъ всѣхъ интересовъ его ученика Платона. Мудрость обитаетъ на землѣ, она видима. Сократь приковываетъ Платона къ землѣ, сосредоточиваетъ въ себѣ всѣ его земныя привязанности. Но вотъ учитель стоитъ на порогѣ вѣчности. Въ своей предсмертной апологіи передъ судомъ афинскихъ присяжныхъ Сократъ произноситъ загадочныя слова, что онъ не знаетъ, что онъ предпочелъ-бы; что лучше, непробудный сонъ смерти, полное уничтожение или земная жизнь, хотя-бы даже самый счастливый жребій. Если до сихъ поръ земная жизнь была средоточиемъ всѣхъ интересовъ Сократа, и вся дѣятельность его протекала въ повседневномъ людскомъ общении, то теперь мы видимъ мудреца задумчиво вглядывающимся въ міръ идеальный, загробный, сверхчувственный міръ вѣчности. Здѣсь еще мы не находимъ опредѣленнаго ученія о загробномъ мірѣ, а только философскій вопросъ, о будущемъ загробномъ мірѣ; что предстоитъ намъ за гробомъ? непробудный сонъ смерти, полное уничтожение или безсмертная, лучшая жизнь.

Въ темницѣ Платонъ изображаетъ Сократа уже въ новой фазѣ развитія; онъ уже прямо проповѣдуетъ безсмертіе, блаженство загробной жизни, представляетъ смерть, какъ исцѣленіе отъ земныхъ страданій; и послѣднія предсмертныя слова Сократа, обращенныя къ ученикамъ, выражали просьбу принести жертву Эскулапу за его исцѣленіе.

Наконецъ смерть Сократа приподнимаетъ для учениковъ его завъсу загробнаго міра: ненависть Абинянъ умертвила тъло Сократа, разрушила это земное жилище мудрости, но не уничтожила самой этой мудрости: идея Сократа, его ученіе—безсмертно, а вмъстъ съ нимъ безсмертенъ его учитель, коего вся жизнь неразрывными узами была связана съ его ученіемъ. Сократъ не умеръ, а только покинулъ земную темницу души, переселился въ загробный міръ въчности, гдъ онъ живетъ блаженною жизнью боговъ; онъ вознесся съ земли на небо и въ этомъ смыслъ его кончина была апобеозомъ. Смерть Сократа была радикальнымъ переворотомъ въ жизни Платона.

До сихъ поръ его мышленіе сосредоточивалось вокругь земной дъйствительности. Теперь мысль его, слъдуя за Сократомъ, отръшается отъ земныхъ узъ, переносится въ міръ загробный, въ міръ въчной красоты и мудрости. Смертью Сократа открылось его наслъдство. Платонъ пустилъ въ оборотъ это наслъдство; построилъ на немъ зданіе собственнаго ученія.

# УЧЕНІЕ ОБЪ ИДЕВ.

Истина заключается не въ чувственномъ, тълесномъ бытіи, гдъ все течетъ, все движется и ничто не пребываетъ. Этотъ отрицательный результатъ ученія Гераклита вошелъ цъликомъ въ си-



стему Платона. Отсюда Платонъ заключаеть вмѣстѣ съ Сократомъ, что истина содержится въ самой мысли, отрѣшенной отъ всего чувственнаго, тѣлеснаго; въ самомъ разумномъ познаніи, чистая мысль-идея обусловливаетъ собою пе только познаніе всего существующаго, она есть сущность всего существующаго и вмѣстѣ съ тѣмъ производящая причина всего міра реальнаго. Путемъ діалектическаго процесса Платонъ восходитъ отъ конкретныхъ, единичныхъ, чувственныхъ вещей къ общимъ представленіямъ цѣлаго класса вещей, понятіямъ; эти общія представленія въ платоновской философіи получаютъ названіе идеи.

Этоть столь, этоть человѣкъ единичныя представленія; но общее представленіе стола, представленіе человѣка вообще,—идеи. Итакъ идеи суть общія, родовыя представленія.

Познаніе въ ученіи Сократа представлялось какъ пріобщеніе къ божественной мудрости. Сократь обожествлялъ свой внутренній міръ, поклонялся субъективному демону, живущему въ глубинъ его сознанія. Въ ученіе Платона субъективный внутренній міръ сознанія обращается въ реальную дъйствительность. Идея не есть только наше субъективное понятіе о дъйствительности; идея есть сама высшая дъйствительность, реальное существо, сущность всего существующаго. Однъ идеи-истинное бытіе;---мірь конкретныхъ, единичныхъ вещей, которыя мы ежедневно видимъ и наблюдаемъ,--ложный, призрачный мірь; онъ безпрерывно возникаеть и уничтожается, не будучи въ состояни образовать собою истиннаго непреходящаго бытія. Идеи-это единственное непреходящее, неизмённое истинное бытіе въ потокъ явленій. Отдъльныя особи безпрерывно рождаются и умирають, но общія родовыя представленія вещей не измѣняются при всемъ разнообразіи отдѣльныхъ особей даннаго класса, напр., собакъ или львовъ; въ нихъ сохраняется одинъ неизмённый общій типъ, представление собаки вообще, льва вообще. Въ противоположность міру обманчивыхъ явленій Платонъ обозначаеть идею, какъ истинно сущее бутос бу. Отдъльныя, единичныя вещи сами въ себѣ не имѣютъ ничего существеннаго, истиннаго; онъ истинно существують лишь по пріобщенью къ идев, лишь по скольку онъ отражають, воспроизводять и содержать ее въ себъ.

Чтобы понять, какимъ образомъ Платонъ пришелъ къ своему ученію объ идеѣ, нужно помнить ходъ мышленія Сократа. Вспомнимъ, что для Сократа общія понятія не суть только формы человѣческаго познанія, что для него понятія суть истинное, существенное въ самихъ вещахъ; Платонъ сдѣлалъ одинъ лишь шагъ внередъ, сказавъ что общія представленія вещей, или, какъ онъ ихъ называетъ, ихъ идеи, однъ существують истинно, что онъ суть реальныя существа, первоначальная реальность всего существующаго, что всѣ единичныя вещи существують не иначе, какъ черезъ нихъ, по пріобщенью къ нимъ. Главное доказательство бытія идей сводится къ тому, что безъ нихъ невозможно никакое познание, а сабдовательно, думаеть Платонъ, и никакое бытіе. Въ самомъ дѣлѣ, если индивидуальныя вещи безпрерывно мѣняются, ни минуты не оставаясь тожественны съ самими собою, а общія ихъ свойства или идеи, не смотря на это, въчно пребывають, -- это значить, что ндея обладаеть реальностью независимо оть отдёльныхъ вещей: идея льва, напр., существуеть независимо оть того, какія въ данную минуту существують особи породы льва и существують-ли онъ вообще. Идея стола, напр., остается даже въ томъ случаъ, если бы всѣ индивидуальные, единичные столы уничтожились. Идеи, слъдовательно, суть нъчто безусловно отличное отъ индивидуальныхъ вещей, самостоятельныя сущности, существующія въ себъ и по себъ, внъ міра явленій и независимо отъ него. Допустимъ, что идеи суть лишь наши фантасмагоріи, что не существують сами по себѣ истинно реально; тогда все наше познаніе обратится въ ложь: ибо все наше познаніе выражается въ формъ общихъ представленій-идей; тогда мы должны отказаться отъ въры въ истину и отъ возможности ея познанія.

Идеи не только общія понятія, отвлеченія ума; онѣ реальныя и живыя существа, мыслящія и дѣятельныя. Идея человѣка не есть только общее представленіе, содержащееся во всѣхъ особяхъ даннаго класса, а живое существо, которое существуеть самостоятельно, отдѣльно отъ всѣхъ человѣческихъ особей. Идеи обладаютъ творческой силой и по стольку суть производящія причины всего существующаго; весь видимый міръ созданъ по ихъ образу и подобію, носитъ на себѣ ихъ отпечатокъ, представляя собой результатъ ихъ дѣятельности; т. е. идеи опредѣляютъ собою міровое устройство, какъ нрототипы, первообразы всего міра видимаго и невидимаго. Онѣ выражаютъ собою однообразный, божественный порядокъ міросозданія, вѣчный законъ, которому подчиняется все конечное, единичное, временное.

Изъ предшествовавшаго изложенія видно, что идеи суть общіе типы вещей: вь мірѣ идеальномъ мы не находимъ конкретныхъ и индивидуальныхъ предметовъ, а только общія родовыя и видовыя представленія; отсюда основное опредѣленіе идей; онѣ суть роды и виды всего существующаго (үе́үү ха! еїду). "Мы допускаемъ идею", говоритъ Цлатонъ, "вездѣ, гдѣ только мы обозначаемъ множество единичныхъ вещей однимъ общимъ названіемъ". Единая сама по себѣ идея проявляется во множествѣ индивидуальныхъ экземпляровъ: такъ напр.—идея лошади едина, но она проявляется въ безчисленномъ множествѣ единичныхъ экземпляровъ лошади. Такимъ образомъ каждая идея объединяетъ собою безчисленное множество конкретныхъ предметовъ. Иначе говоря, идеи суть единое во многомъ,—τо ἐν ἐπ! πολλῶν, какъ характеризуетъ ихъ ученикъ Платона Аристотель. Объединяя міръ явленій, идеи находятся и между собою въ строгомъ единствѣ.

Платонъ говорить не только объ отдёльныхъ идеяхъ: въ его философіи мы находимъ единый міръ идей: хо́сµоς уо́лтос, при чемъ этоть міръ образуеть собою логическое и органическое единство. Вглядываясь въ отдёльныя идеи, мы видимъ, что онё частью исключають и отрицають другъ друга, напр. идея негра исключаетъ идею эллина, треугольникъ исключаетъ квадратъ и т. п. Но затѣмъ, эти исключающія другъ друга противоположности идеѣ, въ свою очередь объединяются и согласуются въ общихъ имъ высшихъ родовыхъ идеяхъ, которымъ онѣ соподчиняются. Видовыя идеи негра, перса, эллина, подчинены идеѣ человѣка, къ высшей по отношенію къ нимъ родовой идеѣ; треугольникъ, квадрать, кругъ соподчинены въ общей имъ идеѣ геометрической фигуры.

Затъмъ, эти родовыя идеи подчинены въ свою очередь другимъ. еще высшимъ и болбе общимъ родовымъ идеямъ. Напр., идея человъка подчинена идеъ живого существа вообще; эта въ свою очередь подчинена идеб существа; вообще все существующее при всбхъ видовыхъ и родовыхъ отличіяхъ отдѣльныхъ существъ-подчинено идев бытія, при чемъ этой идев такъ или иначе причастны и всв другія идеи. Всякая идея причастна идеѣ бытія, по скольку она есть, и идеть небытія, по скольку она исключаеть изъ себя другія идеи, по скольку она не есть все существующее. Напр., идея бълизны причастна идеъ бытія, какъ и всякая идея; но вмъстъ съ твмъ, по скольку она исключаетъ изъ себя противоположныя опредбленія, напр. чернаго или краснаго цвъта, по стольку она причастна небытію. Идеи, такимъ образомъ, образують собой лъстницу ступеней, при чемъ низшія ступени подчинены стоящимъ надъ ними высшимъ ступенямъ; внизу этой лъстницы стоятъ видовыя отличія, видовыя иден; за ними въ восходящемъ порядкъ слъдуютъ родовыя идеи, объединяющія между собою отдѣльные виды и т. д.,

при чемъ, чѣмъ выше та или другая идея въ этой лѣстницѣ, тѣмъ, разумѣется, она общѣе, шире объемомъ, тѣмъ большее разнообразіе низшихъ ступеней она въ себѣ охватываетъ и объединяетъ.

Въ мірѣ идей мы находимъ не только общіе типы видимыхъ вещей, понятія предметомъ, чувственно воспринимаемыхъ; мы находимъ въ немъ всю безконечную полноту духовныхъ качествъ; всякое наше духовное свойство, всякая добродътель имъетъ свою идею; въ мыслимомъ мірь Платона мы находимъ такія иден, какъ діхагообуусправедливость, софрасовул-скромность, умъренность, андрега-мужество; всѣ эти духовныя свойства въ Платоновой философіи представляются такими же живыми, дъятельными, мыслящими существами, какъ и всъ прочія идеи. Такимъ образомъ идеи суть не тольбо реальныя, производящія причины всего существующаго: онъ представляють собою нравственный міровой порядокъ. На границахъ міра мыслимаго поконтся идея блага, которая охватываеть собой весь идеальный міръ, сообщая ему единство и гармонію; она есть первая причина всего прекраснаго и добраго въ міръ, первоначальный источникъ свъта и разума; для мыслящаго сознанія она обусловливаетъ собой познание вещей; безъ нея все было-бы погружено въ мракъ; все было-бы безвидно и безцвътно и ничто не было-бы познаваемо; наконецъ, говоритъ Платонъ, "всякій желающій мудро вести себя въ частной или общественной жизни, долженъ постоянно имѣть въ виду эту идею".

Идея блага, такимъ образомъ, господствуетъ не только надъ міромъ мыслимымъ, но и надъ всей нравственной жизнью; она представляетъ собой не только содержаніе мыслящаго разума, но и высшую норму практической дѣятельности; она объединяетъ въ себѣ весь природный и нравственный міровой порядокъ, всю полноту идеальнаго хо́сµоς'а.

## основныя начала физики. Ученіе о матеріи.

Идеи, въ противоположность временнымъ, конечнымъ вещамъ, представляютъ собою вѣчную дѣйствительность. Если одна идея существуетъ истинно, то откуда же взялся этотъ призрачный міръ индивидуальныхъ предметовъ? Если идеи суть только общія представленія, откуда же единичныя вещи? Мы видѣли, что въ мірѣ видимомъ идея не проявляется во всей своей первообразной чистотѣ и красотѣ, что въ нашей земной дѣйствительности идея затемняется обманчивымъ чувственнымъ покровомъ. Въ мірѣ идей все пребываетъ въ вѣчномъ покоѣ; здѣсь въ мірѣ явленій царствуетъ безпрерывное, безпокойное движеніе и перемѣна. Тамъ—единая идея, здѣсь, въ мірѣ явленій,—множество обманчивыхъ ея отраженій; тамъ, положимъ напр., единая идея льва или кошки; здѣсь множество единичныхъ львовъ и кошекъ, во многомъ не схожихъ другъ съ другомъ. Откуда же эти индивидуальныя различія? Идея сама въ себѣ не содержитъ ничего чувственнаго, матеріальнаго; напротивъ, въ нашей земной дѣйствительности идея проявляется въ матеріи и осуществляется въ ней. Матерія и есть тотъ чувственный покровъ, который затемняетъ собой идею.

И такъ, что такое матерія? Если только идея есть бытіе въ собственномъ смыслѣ, истинное бытіе, то матерія есть бытіе мнимое, небытіе, то µŋ ŏ». Сама по себѣ матерія не имѣетъ ни формы, ни протяженія, ни фигуры, не обладаетъ никакими качественными и количественными опредѣленіями. Это просто—пустое ничѣмъ не наполненное пространство, абсолютная пустота, которая ничего въ себѣ не содержитъ. Платонъ опредѣляетъ матерію чисто отрицательно, какъ лишеніе (στέрŋσις) всѣхъ свойствъ бытія; вмѣстѣ съ тѣмъ эта иустота естъ то мѣсто, въ которомъ пребываетъ весь міръ видимыхъ явленій, въ которомъ совершается процессъ безпрерывнаго возникновенія и уничтоженія вещей. Не имѣя въ себѣ никакихъ качестъ съ тѣмъ безпредѣльная возможностъ всякихъ качесткь,—она обладаетъ способностью отражатъ всѣ свойства міра идеальнаго.

Матерія представляетъ собою тотъ базисъ, въ которомъ здѣсь на землѣ осуществляется идея. Путемъ осуществленія идеи въ матеріи возникаютъ всѣ единичные, конкретные предметы чувственнаго опыта; возникнувъ изъ матеріи, они неизбѣжно въ нее возвращаются. Платонъ называетъ матерію кормилицей ( $\pi \partial \eta \nu \eta$ ) видимыхъ явленій, такъ какъ все видимое ею питается и ею насыщено. При всей своей способности отражатъ и воспринимать въ себѣ свойства идеальнаго міра, матерія отражаетъ ихъ лишь въ слабыхъ и несовершенныхъ отпечаткахъ, не вмѣщая въ себѣ всей ихъ полноты и совершенства.

### МІРОВАЯ ДУША.

Между міромъ вѣчныхъ прототиповъ, идей и его несовершеннымъ отраженіемъ лежитъ глубокая, непроходимая пропасть. Съ одной стороны идея представляется безусловнымъ отрицаніемъ всего чувственнаго, съ другой — матерія представляется какъ совершенное отрицаніе всего духовнаго. Спрашивается, чёмъ же нанолняется эта пропасть въ мірозданіи? Какимъ образомъ идея приходитъ въ соприкосновеніе съ матеріей. Посредницею между идеей и матеріей является міровая душа.

прикосновение съ материен. посредницею между идеен и материен является міровая душа. Эта міровая душа есть начало движенія άρχή τῆς χινήσεως. Платонъ называеть ее самодвижущимъ началомъ, приписываеть ей способность самобытнаго движенія. Въ противоположность пассив-ному и косному веществу, душа самопроизвольно начинаеть рядъ движеній; она не нуждается во внѣшнемъ толчкѣ, для того, чтобы выйти изъ состоянія покоя и равновѣсія; имѣя въ самой себѣ начало движенія, душа является началомъ, производящей причиной всего мірового движенія, всего мірового процесса. Этимъ путемъ связуется міръ духовный и тѣлесный; съ одной стороны душа не матеріальна: она обитаеть въ мірѣ вѣчныхъ прототиповъ, созер-цаетъ всю безконечную иолноту бытія идеи; съ другой стороны она обладаетъ способностью воплощаться въ матеріальномъ бытій и проникаетъ собою весь міръ тѣлесный, осуществляя въ матеріи красоту мыслимаго космоса; въ мірѣ видимомъ она является нача-ломъ закономѣрности и гармоніи всѣхъ природныхъ явленій, она вноситъ мѣру и порядокъ въ устройство мірозданія, сообщаетъ всѣмъ вещамъ ихъ качественныя и количественныя опредѣленія; какъ для единичныхъ существъ, такъ и для всего мірозданія она является источникомъ всякаго познанія и разума; истина, полнота духовнаго бытія становится для насъ познаваемою лишь черезъ пріобщеніе къ міровой душѣ, которая сама обладаетъ полнотой познанія и сообщаетъ въ большей или меньшей степени всѣмъ мыслящимъ существамъ, являясь неизбѣжной посредницей въ промыслящимъ существамъ, являясь неизбѣжной посредницей въ процессъ познания.

Такимъ образомъ противоположность идеи и матеріи, духовнаго и тълеснаго примиряется въ конкретномъ воплощеніи міровой души въ міровомъ тълъ.

Душа въ мыслящемъ сознаніи совмѣщаетъ въ себѣ полноту міра духовнаго; и въ процессѣ мірового движенія осуществляетъ идею въ матеріи, устрояетъ міръ тѣлесный по образцу и подобію духовнаго.

## учение о человъческой душъ.

Человѣческая душа есть уменьшенный образъ міровой души. Если міровая душа въ своемъ созерцаніи обнимаеть все безконечное совершенство міра мыслимаго, то человѣческая душа также участвуеть въ созерцаніи идеи, пріобщается къ ней, но не вмѣщаеть въ себѣ ея полноты.

Міровая душа воплощается въ міровомъ тѣлѣ; напротивъ, мѣстопребываніе человѣческой души есть ограниченное, земное тѣло. По существу однородная міровой душѣ, человѣческая душа отличается отъ нея не родомъ, а степенью; она есть прежде всего конечное ограниченное существо въ противоположность міровой душѣ, которая объединяеть въ себѣ все существующее. Подобно міровой душѣ человѣческая душа стоитъ между двумя мірами: съ одной стороны она обитаетъ въ мірѣ вѣчныхъ прототиповъ, созерцаетъ идею, живетъ въ ней; съ другой она томится въ земной темницѣ, живетъ тѣлесной, плотской жизнью.

Жизнь души неразрывно связана съ созерцаніемъ идеи. Въ этомъ актѣ созерцанія душа божественна, а потому безсмертна. Душа неразрывно связана съ самимъ существомъ жизни, съ самой идеей жизни; не можетъ быть отъ нея отдѣлена, а потому также вѣчна въ своемъ бытіи, какъ и эта идея. Платонъ признаетъ вѣчностъ мыслящей природы; для него мышленіе есть вѣчная божественная жизнь и душа, какъ существо мыслящее, созерцающее, не можетъ быть отдѣлено отъ жизни, существуетъ вѣчно; она не возникаетъ и не уничтожается во времени; нашей настоящей земной жизни предшествовала другая, блаженная жизнь; наша земная жизнь естъ послѣдствіе паденія души. Утративъ покой вѣчности, душа наша впала въ сонъ, въ забытье. Только путемъ медленнаго и тяжелаго подъема душа вновь восходитъ къ идеѣ, освобождается отъ земныхъ узъ; этотъ трудный, утомительный путь восхожденія души къ идеѣ есть ничто иное, какъ философская діалектика; путемъ діалектики душа отвлекается отъ частныхъ, случайныхъ, обманчивыхъ представленій и восходитъ къ созерцанію идеи.

Такъ какъ нашей земной жизни предшествовало состояніе блаженства и покоя, состояніе ничёмъ не затемненнаго созерцанія идеи, то все наше познаніе—весь этотъ діалектическій процессъ восхожденія къ идеѣ есть ничто иное, какъ воспоминаніе души объ ея предшествовавшей жизни; восхожденіе души къ идеѣ только возстановляетъ то состояніе блаженнаго созерцанія и покоя, въ - 50 -

щимъ положеніемъ души между двумя мірами опредбляется самое существо души, ея главнъйшія жизненныя функціи и способности. Душа есть во первыхъ существо мыслящее, созерцающее. Основная способность души честь умъ (vous), мышление (то хоуютихо́у); одна эта способность есть безсмертная, божественная часть души; когда душа погружается въ земное тъло, къ этой божественной безсмертной части души присоединяются двъ другія смертныя, преходящія части; эти способности души суть во 1-хъ, сердце (доцос), а во 2-хъ, похоть елидоция, то елидоциутихой). Эти три основныя способности души имѣють каждая свое особое опредѣленное мѣстопребываніе въ тълъ. Умъ помъщается въ головъ, серце въ груди и, наконець, похоть въ желудкъ. Умъ есть правящая, руководящая способность; ему, какъ божественной, безсмертной части души по праву нринадлежить управление, господство надъ всбиъ организмомъ. Внутри человъка происходитъ борьба. Безсмертный разумъ влечеть человѣка къ загробному міру, къ идеѣ; напротивъ, похотьέπιθυμία приковываеть человѣка къ тѣлу, влечеть его къ грубымъ чувственнымъ наслажденіямъ; елидориа всецбло опредъляется, какъ влечение души къ матеріальному міру. Эти противоположныя влеченія челов'вческой души безпрерывно борются между собою. Умъ господствуетъ надъ похотью посредствомъ сердца; сущность сердца заключается именно въ господствѣ надъ похотью, въ самообладаніи. Такое отношение трехъ частей души можетъ быть пояснено слѣдующимъ примъромъ. Положимъ, напримъръ, что намъ угрожаетъ сильная опасность на войнь; первое движение нашей чувственной природы есть ужасъ, страхъ за свою безопасность. Кто повинуется плотской страсти, этой низшей способности души, тотъ обратится въ бѣгство. Но умъ борется противъ этого грубаго чувственнаго влеченія. Умъ знаетъ, что загробная жизнь гораздо лучше настоящей, что не смерть страшна, а страшенъ позоръ, которымъ клеймится трусость и малодушіе; какимъ-же образомъ, спрашивается, умъ противостоить чувственной природъ? Посредствомъ сердца. Задача сердца заключается въ томъ, чтобы быть покорнымъ орудіемъ ума; вся его дъятельность состоить въ безпрестанной борьбъ противъ похоти. Результатомъ господства ума является порабощение нохоти; вся задача этой части души заключается въ пассивномъ подчинении уму.

Господство ума въ человѣческой душѣ значитъ тоже, что осуществление идеи въ человѣческомъ естествѣ; задача созерцающаго ума, его добродѣтель заключается не только въ отвлеченномъ созерцаніи идеи, но въ ея конкретномъ осуществленіи; идея посредствомъ ума должна овладѣть самой нашей чувственной природой; красота идеи выражается не только въ умственной, но и въ тѣлесной жизни человѣка.

Нормальное состояніе человѣка состоить въ подчиненіи, въ совершенномъ поглощеніи сверхчувственной идеей. Вся нравственная задача человѣка, вся его добродѣтель заключается въ томъ, чтобы быть проводникомъ безличной идеи въ мірѣ конкретной дѣйствительности.

Этимъ опредбляется ученіе о нравственности-этика Платона.

#### основныя начала этики платона.

Истинное блаженство человъка, а вмъстъ съ тъмъ и истинная добродътель заключаются въ созерцаніи идеи, слъдовательно въ отръшеніи отъ міра чувственнаго. Слъдуя Сократу, Платонъ въ первый періодъ своей дъятельности отождествляетъ добродътель и знаніе. Вотъ почему для него также, какъ и для Сократа знать доброзначитъ тоже, что дълать добро; какъ добродътель, съ одной стороны, есть теоретическое знаніе, такъ, съ другой стороны, порокъ есть теоретическое заблужденіе. Отсюда общее съ Сократомъ положеніе: "никто, зная добро, не можетъ дълать зло; никто не можетъ быть добровольно злымъ и никто не можетъ бытъ блаженнымъ противъ воли".

Съ этой точки зрѣнія, напр., достаточно познавать умомъ идею мужества, чтобы быть мужественнымъ. Но созерцаніе иден не должно оставаться однимъ отвлеченнымъ актомъ мышленія; идея должна осуществляться въ нашей земной дѣйствительности. Еще Сократъ требовалъ господства знанія надъ всѣмъ существомъ человѣка. Вотъ почему опредѣленіе добродѣтели, какъ только знанія—оказывается одностороннимъ. Въ позднѣйшій періодъ своей дѣятельности Платонъ признаетъ, что не только знаніе, но и чувственное представленіе служитъ орудіемъ къ осуществленію добродѣтели, что добродѣтель есть не только свойство безсмертной части души, созерцающаго ума, но и обѣихъ остальныхъ ея частей—мужества и похоти, что каждая изъ этихъ частей имѣетъ свою специфическую добродѣтель, и что, паконецъ, идеалъ добродѣтельной жизни заключается въ гармоническомъ равновѣсіи всѣхъ способностей человѣческой души.

Первая добродътель человъческой души есть мудрость-специ-

фическое свойство созерцающаго ума, мышленія. Добродѣтель второй части есть мужество—а̀чо̀реїа. Наконецъ, добродѣтель послѣдней части души, похоти есть σωφροσύνη—скромность.

части души, похоти есть соороссоя — скромность. Эта добродътель чисто отрицательнаго свойства: она всецьло заключается въ воздержаніи оть необузданныхъ чувственныхъ влеченій, въ подчиненіи разуму. Платонъ описываетъ скромность, какъ то состояніе души, при которомъ объ низшія части души, т. е. дощо́с и е́подощіа согласны въ томъ, чтобы подчиняться высшей уму, мышленію.

Если, такимъ образомъ, скромность есть добродѣтель, отрицательная по существу, то, напротивъ, 4-я основная добродѣтель справедливость опредѣляетъ положительныя задачи душевной дѣятельности. Справедливость не есть специфическая добродѣтель какой либо одной части души, не есть исключительное свойство какой либо одной душевной способности, а гармоническое состояніе всѣхъ душевныхъ способностей и, слѣдовательно, общее состояніе души. Справедливость въ ея психологическомъ значеніи, т. е. по отношенію къ внутреннему міру человѣка состоить въ томъ, чтобы каждая душевная способность, каждая отдѣльная часть души гармонировала со всѣми остальными, отправляла свою специфическую функцію, не врываясь въ сферу другой. Основное требованіе справедливости къ душевнымъ способностямъ опредѣляется словами: тà ἑαυτοῦ πράττει» это значить, что каждая часть души должна дѣлать свое дѣло, не мѣшая другой. Такимъ образомъ въ Платоновой этикѣ мы находимъ 4 основныя добродѣтели: мудрость, умѣренность (или скромность), мужество и справедливость.

Ученіе о добродѣтели, какъ свойствѣ душевныхъ способностей, опредѣляетъ собой все ученіе о человѣкѣ и человѣческомъ общежитіи. Человѣческая душа есть уменьшенный образъ общежитія; отношеніе къ ближнему опредѣляется внутреннимъ состояніемъ человѣка; общежитіе воспроизводитъ въ себѣ это внутреннее состояніе, являясь совершеннымъ зеркаломъ души. Основная задача общежитія точно также, какъ и задача душевной дѣятельности, заключается въ томъ, чтобы быть совершеннымъ зеркаломъ, отраженіемъ и осуществленіемъ идеи.

# УЧЕНІЕ О ГОСУДАРСТВЪ.

Ученіе Платона о госу́дарствѣ въ общихъ чертахъ впервые изложено имъ въ извѣстномъ діалогѣ—"Политикъ". Эготъ діалогъ относится къ раннему періоду литературной дѣятельности Платона и представляетъ собой несовершенное развитіе тѣхъ же мыслей, которыя впослѣдствіи легли въ основаніе знаменитаго діалога "πоλιте!а".

<sup>9</sup> Этотъ послѣдній принадлежитъ къ болѣе зрѣлой эпохѣ Платона и заключаетъ въ себѣ ученіе о государствѣ въ его самой совершенной формѣ. Этотъ діалогъ и есть такъ называемая "Республика" Платона. Государство Платона, какъ и вся жизнь человѣка, подчиняется единой небесной цѣли. Оно прежде всего должно быть зеркаломъ внутренняго міра человѣка. Идеальное состояніе человѣческой души заключается въ гармоническомъ согласованіи всѣхъ ея частей, въ подчиненіи всей душевной дѣятельности идеальному божественному порядку; это гармоническое состояніе души, по ученію Платона, и есть справедливость. Въ общежитіи, какъ и въ человѣческой душѣ, основнымъ требованіемъ является справедливость, какъ гармоническое согласованіе всѣхъ частей общественнаго организма въ ихъ общемъ подчиненіи міру идеальному; эта справедливость и здѣсь выражается словами: τά ἑαυτоῦ πράττει», что значитъ, что каждый отдѣльный членъ общежитія долженъ дѣлать свое дѣло, не врываясь въ сферу дѣятельности другого, и всѣ вмѣстѣ должны служить идеѣ, являясь совершеннымъ зеркаломъ, отраженіемъ идеи блага. Чтобы понять значеніе этого предписанія, послѣдуемъ за

Чтобы понять значение этого предписания, послъдуемъ за Платономъ: посмотримъ, какъ проявляется справедливость въ идеальномъ государствъ. Платонъ пытается прослъдить генетически возникновение и развитие государства.

Отдѣльная человѣческая личность не въ состояніи удовлетворить всѣмъ своимъ житейскимъ нуждамъ. Одинокая человѣческая личность беззащитна противъ силъ природы и противъ внѣшнихъ враговъ. Отсюда общее всѣмъ людямъ стремленіе соединиться для взаимной помощи и общей защиты въ одинъ союзъ, въ общежитіе; такимъ образомъ путемъ соединенія одинокихъ личностей ради общаго блага возникаетъ государство. Въ одинокомъ несовершенномъ состояніи отдѣльная личность вынуждена удовлетворятъ всѣмъ своимъ потребностямъ. Каждый самъ себя одѣваетъ, кормитъ, защищаетъ, каждый управляетъ самъ собою. Въ общежитіи, напротивъ, возникаетъ раздѣленіе труда между разнородными органами общественнаго тѣла. Въ идеальномъ государствѣ задачи человѣческой дъятельности такъ распредъляются между различными общественными классами: задача управленія общественнымъ тѣломъ всеньло возлагается на одинъ блассъ, другой классъ посвящаетъ себя исключительно борьбё противь враговъ внёшнихъ и внутреннихъ, и, наконецъ, 3-й классъ несетъ на себъ всю тяжесть матеріальнаго труда, обезпечиваеть пропитаніе общества. Только при такомъ дълении общества возможно осуществление идеи блага въ общежити, возможно соответствие человеческой жизни съ міромъ божественныхъ прототиповъ, съ въчнымъ божественнымъ порядкомъ. Въ этомъ построении общежития мы узнаемъ обычный діалектическій пріемъ Платона; отъ представленія единичнаго, одинокого человъка Платонъ восходить къ общежитію, которое есть идея общая, родовая; въ противоположность частному единичному человъку общежитие есть общее представление человъчества, какъ совокупности, какъ рода; божественная идея блага, какъ представленіе универсальное, родовое, проявляется не въ одинокой личности, а въ человъческомъ общения, въ родовомъ единствъ общежития, какъ цблаго. Мы уже знаемъ, что идеальный мірь Платона не заключаеть въ себѣ конкретныхъ, единичныхъ существъ, а только общіе родовые типы: такъ напр. въ мірѣ идеи мы не находимъ человѣка, какъ единичное существо, но находимъ идею человъка вообще, общій типъ человъка, какъ родовую идею; вотъ почему одинокій человѣкъ, внѣ государства, для Платона не имѣетъ цѣны и значенія. Только въ государствъ онъ пріобщается къ божественной жизни, къ идеб, только въ государствъ жизнь человъка пріобрътаетъ пъль и смыслъ.

Основная черта идеальнаго государства Платона заключается въ совершенномъ подчиненіи личности абстрактной родовой идеѣ. Идеальный міръ Платона исключаетъ изъ себя все индивидуальное, конкретное. Тотъ же божественный порядокъ находимъ мы и въ человѣческомъ обществѣ, которое отражаетъ и воспроизводитъ въ себѣ міръ идеальный; въ республикѣ Платона человѣкъ является какимъ-то безличнымъ существомъ, общимъ типомъ, абстрактной родовой идеей. Въ этомъ государствѣ человѣкъ управомоченъ не какъ индивидъ, не какъ отдѣльная личность, а какъ представитель какого-либо родового, отвлеченнаго понятія, какъ членъ извѣстнаго общественнаго класса. Цѣль государства не личность, не счастіе отдѣльнаго субъекта, а подчиненіе всѣхъ индивидуальныхъ стремленій безличной родовой идеѣ. Отсюда общая безличность общества. Общее представленіе гражданина поглощаеть человѣка. Отсюда поглощеніе частнаго интереса общественнымъ; человѣкъ сознаетъ себя не какъ частное лицо, а какъ общее родовое понятіе, какъ отвлеченную категорію, какъ воинъ, ремесленникъ или правительфилософъ, т. е. какъ представитель извѣстной общественной группы, класса; все, что не подходитъ подъ какой нибудь общій типъ, исключается изъ общества, какъ негодное, какъ противное идеѣ: чтобы удовлетворить общественнымъ требованіямъ, человѣкъ долженъ отрѣчься отъ самого себя, онъ долженъ принести въ жертву всѣ свои частные интересы и наклонности, долженъ отказаться отъ двухъ существенныхъ элементовъ частной свободы—семьи и частной собственности. Воинъ есть прежде всего воинъ, ремесленникъ прежде всего ремесленникъ, философъ—прежде всего правитель; частное лицо, семьянинъ, человѣкъ отходитъ на второй планъ; службы обществу поглощаетъ всего человѣка, не оставляя мѣста для частныхъ индивидуальныхъ интересовъ.

Въ основъ общежитія у Платона лежить та же сверхчувственная цёль, которая опредѣляетъ собою и индивидуальную жизнь личности. Государство ведетъ своихъ гражданъ къ загробной, вѣчной жизни; оно обуздываетъ ихъ тѣлесныя влеченія, подавляетъ въ нихъ всякіе земные интересы, стремится къ искорененію ихъ эгоизма, заботится о внутреннемъ ихъ объединеніи во взаимномъ дружествъ, воспитываетъ въ нихъ единомысліе и единодушіе.

Въ Платоновомъ государствъ человъкъ всецъло приносить себя въ жертву идеъ. Это государство стремится не къ земному счастью и довольству своихъ гражданъ взятыхъ въ отдъльности, или даже въ совокупности; его задача есть торжество загробной цъли.

Чтобы пріобщиться къ идеѣ, человѣкъ долженъ отказаться отъ всего индивидуальнаго, личнаго. И дѣйствительно, въ Платоновомъ государствѣ гражданинъ не имѣетъ ничего своего. Во первыхъ, онъ не имѣетъ собственности, такъ какъ съ частной собственностью соединенъ цѣлый міръ эгоистическихъ земныхъ интересовъ и заботь. То же должно сказать и о семьѣ. Семья сосредоточиваетъ мысли и желанія человѣка вокругъ домашняго очага, заставляетъ его забывать объ общественныхъ обязанностяхъ. Вотъ почему въ государствѣ, гдѣ все разнообразіе живой дѣйствительности приносится въ жертву безличному божественному порядку,—нѣтъ мѣста для семьи и собственности. Всѣ матеріальныя блага принадлежатъ общежитію, какъ цѣлому государству, а не частнымъ лицамъ. Въ Платоновомъ государствѣ граждане дѣлятся на три класса; эти три сословія суть: правители — философы, воины и работники, т. е. ремесленники и земледёльцы. Изъ этихъ трехъ классовъ только два первые могутъ быть въ собственномъ смыслё названы свободными; послёдніе же суть государственные крёпостные. Граждане двухъ первыхъ классовъ не имъютъ ни собственнаго жилища, ни движимаго имущества; они не должны даже прикасаться къ золоту и серебру; необходимое пропитаніе доставляется имъ работниками, этими, какъ называетъ ихъ Платонъ, кормильцами общества, — въ вознагражденіе за ихъ труды по управленію и военной защить государства.

Не имѣя своего очага, гражданинъ не держитъ своего стола, онъ раздѣляетъ общую трапезу со своими согражданами, какъ это было въ Спартѣ. Никто изъ гражданъ не имѣетъ своей жены, т. е. никто изъ нихъ не имѣетъ какихъ-либо исключительныхъ правъ на одну женщину.

Жены, какъ и имущества, должны быть предметомъ общаго пользованія; всѣ граждане составляють одну семью, одно государство; всѣ они друзья между собой; а между друзьями все должно быть общее, жены и имущество; пивагорейское положение: хогод та тоо фώων, получаетъ у Платона дальнѣйшее развитіе. Въ идеальномъ государствѣ Платона никто изъ дѣтей не долженъ знать, кто его родители, братья и сестры; равнымъ образомъ никто изъ родителей не долженъ знать, кто его дъти; ребенокъ долженъ смотръть на всёхъ взрослыхъ, какъ на своихъ родителей, на всёхъ своихъ сверстниковъ, какъ на братьевъ и сестеръ, и, съ другой стороны, каждый взрослый долженъ считать всбхъ дбтей своими. Дбти принадлежать государству, которое съ самаго рожденія отнимаеть ихъ у родителей и береть на себя обязанность ихъ воспитания. Такое упразднение семьи и собственности имбеть цблью установить общность интересовъ, единодушие, товарищество между всъми гражданами, взаимную любовь между ними; для этого требуется устранить всѣ обособляющіе индивидуальные интересы; этимъ Платонъ думаетъ положить конець всёмь общественнымь раздорамь и смутамь, прекратить борьбу политическихъ партій.

Самое рожденіе и воспитаніе дѣтей не должно быть поставлено въ зависимость оть случайной склонности, оть эгоистическаго желанія родителей. Половой союзъ мужчины и женщины имѣетъ цѣлью производить государству физически здоровыхъ и нравственно-годныхъ гражданъ. Вотъ почему государство вторгается въ самое заключеніе браковъ, считаетъ себя призваннымъ регламентировать самый половый союзъ мужчины и женщины. Не свободное согласіе жениха и невъсты, а мудрость правителя—философа имъеть ръшающее значеніе въ дълъ заключенія браковъ.

Правитель-философъ опредъляетъ во 1-хъ, самое количество браковъ, а во 2-хъ, выбираетъ для соединенія самихъ родителей, спариваеть ихъ; при чемъ, конечно, онъ нисколько не справляется съ ихъ желаніемь и склонностью; выборь, разумбется, падаеть на тбхъ родителей, которые по своимъ физическимъ и нравственнымъ качествамъ могуть произвести государству наилучшихъ гражданъ. Такое соединеніе мужчины и женшины не заслуживаеть названія брака въ собственномъ смыслъ слова. Это не болъе какъ временная, преходящая связь двухъ существъ, которая кончается, какъ только приводитъ къ желаемому результату — рождению дѣтей. Государство не терпить прочныхъ, постоянныхъ привязанностей, такъ какъ онъ вносять эгоизмъ въ общество; любящая пара, обособляясь въ эгоисгическомъ чувствъ, тъмъ самымъ вноситъ въ общество частный интересъ, который нарушаетъ единство общественной жизни, гармонію чувствъ и интересовъ, а потому грозить гибелью идеальному государству. Путемъ регламентаціи браковъ должно быть обезпечено опредбленное количество гражданъ; оно не должно быть ни слишкомъ мало, потому что иначе государство будетъ слабо, ни слишкомъ велико, потому что при слишкомъ большомъ населени не можеть быть достигнута та пропорціональность въ строении частей общественнаго организма, та архитектурная правильность, которая требуется политическимъ идеаломъ Платона; слишкомъ большое количество людей было-бы неудобоуправляемо; правитель не могъ-бы справиться съ нимъ, согласовать эту массу разнородныхъ элементовъ съ однообразіемъ иден. Платонъ, какъ Эллинъ, отождествляетъ государство съ городомъ; для него государство представляется не союзомъ одной или нѣсколькихъ національностей, а союзомъ ограниченнаго съ ариометической точностью опредбленнаго числа людей, которые всв выбщаются въ стбнахъ одного города. Платоново государство упраздняеть интимную сферу домашняго очага; съ этимъ связано управление общественнаго положенія женщинъ и мужчинъ; въ области домашней, семейной прежде всего проявляется самостоятельность женщины; домашній очагь представляеть собою ту сферу интересовь и дъятельности, гдъ проявляются специфическія отличія женщины, особенности ея нравственнаго и физическаго склада; женщина всегда и вездъ есть прежде всего мать, жена, хозяйка; ся область есть частная, интимная сфера. Платоново государство упраздняеть область частныхъ интересовъ: оно не знаеть ни семьи, ни частнаго хозяйства; воть почему вь

томъ государствъ мы не находимъ женщины, какъ частнаго лица; здъсь женщина не жена, потому что соединеніе ея съ мужемъ есть только мимолетная связь; она не мать; потому что ребенокъ, только что вскормленный ея грудью, тотчасъ отъ нея отнимается, и принимаются всъ мъры, чтобы потомъ она не могла его узнать; наконецъ, она не хозяйка, потому что Цлатоново государство упраздняетъ частное хозяйство. Она гражданка, во всемъ равная мужчинъ и во всемъ съ нимъ схожая; она несетъ ту же государственную службу, что и мужчина, исполняетъ всъ тъ же общественныя обязанности, участвуетъ на ряду съ нимъ въ управленіи государствомъ, одинаково съ нимъ отправляетъ военную службу. Все различіе мужчинъ . и женщинъ сводится къ чисто физическому, внъщнему: говоря словами Платона, одни съютъ, другіе воспринимаютъ посѣвъ.

Женщина въ республикъ является такимъ-же общимъ, отвлеченнымъ представленіемъ, безличнымъ существомъ, какъ и мужчина: все индивидуальное, специфическое у нея отнято: это не живая конкретная женщина, а отвлеченное понятіе женщины вообще, родовая идея.

Общность женъ Платонова государства отнюдь не есть безпорядочное половое сожительство; цѣль Платона состоить не въ томъ, чтобы разнуздать половое влеченіе, — напротивъ, онъ хочетъ его упорядочить, и такъ какъ уже нельзя его совершенно упразднить, иначе не можетъ продолжаться родъ человъческій, — то слѣдуетъ, по крайней мѣрѣ, его ограничить предѣломъ необходимаго, подчинивъ его контролю государства. Общность женъ не имѣетъ другой цѣли, кромѣ искорененія эгоистическаго чувства во имя сверхчувственной божественной идеи.

Государство у Платона является воспитательнымъ учрежденіемъ, которое имѣетъ цѣлью облегчить своимъ гражданамъ трудный путь восхожденія отъ чувственнаго земного міра къ загробной вѣчной жизни. Цѣль этого государства не въ немъ самомъ, а въ вѣчности; оно является лишь подготовительною ступенью къ жизни будущей. Политія Платона задается въ сущности тою же задачей, которую въ христіанскомъ мірѣ преслѣдуетъ церковь: это союзъ людей ради общаго ихъ спасенія, —и въ этомъ отношеніи Платоновъ идеалъ есть предвареніе христіанскаго общественнаго идеала, какъ бы онъ ни расходился съ послѣднимъ въ представленіи о самыхъ путяхъ и способахъ спасенія. Увѣровавъ въ сверхчувственное Божество, Платонъ провозглашаетъ отреченіе отъ индивидуальной воли, отъ земного счастія, отъ всѣхъ земныхъ интересовъ, какъ необходимое условіе спасенія.

Загробною цёлью опредёляется весь строй идеальнаго государства-общественный и политическій. Государство, какъ и все земное, человѣческое, живетъ двойственною жизнью: оно стремится подчинить всю жизнь общества въчной идет и вмъстъ съ тъмъ борется противъ враждебныхъ идеѣ элементовъ земной дѣйствительности; это—та же борьба, которую мы видимъ и въ человѣческой душѣ, и вообще, государство воспроизводитъ въ себѣ увеличенный образъ человѣческой души. Здѣсь, какъ и въ душѣ, безсмертный разумъ лучшей части общества борется противъ страстей толпы, стремящейся прежде всего къ земной плотской жизни; и для того, чтобы подчинить разуму это слёпое стихійное начало, нужна третья сила, способная повиноваться велёньямъ разсудка и подавлять необузданныя страсти толпы. Тремъ основнымъ способностямъ человѣческой души: разуму, сердцу и пожеланію соотвътствуютъ три общественные класса въ государствъ Платона: безсмертному разуму соотвѣтствуеть классъ философовь, которые одни способы возвыситься до созерцанія идеи; сердцу соотвѣтствуетъ классъ воиновъ, борющійся противь враждебныхъ идеъ стихій, и, наконець, похоти, пожеланію соотвътствуетъ классъ работниковъ, неспособный ни къ какой другой жизни, кромъ плотской земной и ни къ какой другой дѣятельности, кромѣ матеріальнаго труда. Задаваясь цѣлью спасенія людей, государство Платона имѣетъ свою іерархическую лѣстницу, при чемъ положеніе въ ней каждаго отдѣльнаго гражданина опредбляется его близостью къ идеб; въ этомъ-то и состоитъ справедливость идеальнаго государства.

Господство, управление государствомъ принадлежитъ тому классу людей, который жииетъ внутренней идеальной жизнью, который въ непосредственномъ созерцании постигаетъ идею, видитъ красоту сверхчувственнаго, мыслимаго міра, это—классъ правителей-философовъ. Классъ этотъ является аристократическимъ меньшинствомъ въ идеальномъ государствъ: недоступная для чувственнаго зрънія, невидимая и неосязаемая идея открывается избранному меньшинству мудрыхъ философовъ.

Задача правителя состоить во 1-хъ, въ томъ, чтобы созерцать идею, а во 2-хъ, чтобы осуществлять ее въ практической дъятельности; мы уже раньше видъли, что мудрая политика опредъляется созерцаніемъ идеи блага. Идея блага познается философіей—и потому задача правленія, политики есть прежде всего философская задача. "Доколъ философы," говоритъ Платонъ, "не будутъ царствовать, или же тъ, которые теперь называются властителями и царями, не стануть серьезно и въ истинномъ смыслѣ слова философствовать, пока то и другое, т. е. философія и государственная власть не соединятся одна съ другой въ однихъ рукахъ; доколѣ не будутъ исключены совсѣмъ изъ государственной власти всѣ тѣ, которые предаются одному изъ этихъ дѣлъ отдѣльно отъ другого, до тѣхъ поръ нѣтъ спасенія отъ золъ для государства, и, думается мнѣ, для цѣлаго человѣческаго рода<sup>4</sup>.

Здѣсь Платонъ сталкивается съ обычнымъ возраженіемъ, которое указываетъ на непрактичностъ философовъ, на ихъ непригодностъ къ общественной дѣятельности, на ихъ безпомощностъ въ дѣлахъ политики. Эта непрактичностъ философа, какъ объясняетъ Платонъ, коренится въ существѣ философскаго характера и въ отсутствіи привычки къ житейскимъ дѣламъ.

Погруженный въ умозрћніе философъ живеть въ мірѣ идей: онъ наслаждается созерцаніемъ вѣчной красоты и блага, и лишь неохотно опускается съ своей умозрительной высоты, чтобы приняться за устройство человѣческихъ отношеній; онъ созерцаетъ самую сущность вещей, не затемненную покровомъ чувственного представленія; вотъ почему въ мірѣ призрачномъ, земномъ философъ является какъ-бы чужимъ, словно странникомъ; въ области земныхъ житейскихъ отношеній, онъ высказываетъ извѣстную неумѣлость, неопытность. Ради общаго блага философъ долженъ отрѣшиться отъ своей теоретической исключительности, пріобрѣсть навыкъ къ житейскимъ дѣламъ.

Власть философа въ государствъ не подвержена никакимъ ограниченіямъ, ни контролю. Онъ не долженъ отъсняться писанными законами и въ каждрмъ отдъльномъ случаъ руководствуется своимъ непосредственнымъ предусмотръніемъ. Писанное законодательство вообще не существуетъ въ Платоновомъ государствъ, потому что мудрость правителя здъсь замъняетъ писанный законъ. Философъ въ своей дъятельности руководствуется не внъшнимъ для него предписаніемъ закона, а непосредственнымъ созерцаніемъ иден: предписанія закона не въ состоянии обнять всъхъ возможныхъ случайностей дъйствительности, законъ не обладаетъ достаточной подвижностью, гибкостью, чтобы слъдоватъ за развитіемъ жизни, которая безпрестанно мъняется; вотъ почему философъ не долженъ стъснять себя заранъе составленными правилами и нормами и руководствовагься единственно умозрительнымъ познаніемъ идеи.

Философъ въ государствъ Платона совмъщаетъ въ своемъ лицъ всю полноту верховной власти; все общество есть пассивный мате-

ріалъ въ его рукахъ, которымъ онъ распоряжается по своему усмотрѣнію. Такая безграничная власть правителя вытекаетъ изъ его отношенія къ идеѣ, которой онъ является единственнымъ оракуломъ и истолкователемъ. Въ его рукахъ ключи царства небеснаго, и онъ одинъ можетъ вести общество къ его вѣчной цѣли спасенія.

Ближайшей къ философу ступенью реализаціи идеи является классъ воиновъ.

Неспособный возвыситься до непосредственнаго созерцанія идеи, неспособный къ самостоятельному философскому мышленію, этоть классъ пребываеть въ сознательномъ подчиненіи мудрости правителя; философъ созерцаеть идею и раскрываеть ее другимъ, воинъ съ оружіемъ въ рукахъ защищаетъ господство ея въ мірѣ внѣшнемъ; какъ во внѣшней природѣ господству идеи противятся темныя хаотическія силы, такъ и въ мірѣ человѣческомъ противъ нея борются необузданныя, стихійныя силы, враждебныя идеальной культурѣ человѣческія народы и племена. Внутри самого общежитія происходитъ эта борьба между мудростью правителя—философа и разнузданными страстями массы, которая не подчиняется непосредственно голосу разума и нуждается прежде всего во внѣшнемъ обузданіи. Этой борьбой опредѣляется вся дѣятельность класса воиновъ.

Воинъ долженъ вмѣщать въ себѣ до нѣкоторой степени элементы идеальнаго сознанія; въ его воспитаніе входить, поэтому, отчасти и философская діалектика; онъ долженъ обладать познаніемъ идеи, образованіемъ ума, но лишь на столько, чтобы знать свое мѣсто въ государствѣ, чтобы сознательно подчиняться мудрости правителя—философа; специфическая добродѣтель этого класса—мужество, а мужество обусловливается познаніемъ страшнаго и не страшнаго, а потому требуетъ отъ воина извѣстнаго теоретическаго образованія. Воинъ долженъ быть орудіемъ философа, но орудіемъ не слѣпымъ, а сознательнымъ; въ жизни воина каждый шагъ опредѣляется предписаніями философа, которыя простираются на все; въ зависимость отъ философа поставлено самое рождепіе воина, такъ какъ самое заключеніе браковъ опредѣляется усмотрѣніемъ правителя; въ его рукахъ и воспитаніе юношества; наконецъ, въ зрѣломъ возрастѣ вся его дѣятельность подчиняется строгой и точной регламентаціи, военной дисциплинѣ.

Правители и воины суть единственно свободные классы въ Платоновомъ государствѣ. Оба эти класса всецѣло поглощены своими общественными, служебными обязанностями, а потому оторваны отъ частной самодѣятельности. Они, подобно спартанскимъ воинамъ, не нашуть земли и не занимаются ремесломъ: господствующіе классы свободны отъ матеріальнаго труда. Общественное воспитаніе задается исключительною цёлью подготовить будущаго гражданина къ къ отправленію его общественныхъ обязанностей: презръніе къ ремеслу и вообще ко всякому физическому труду внушается съ дът-ства. Въ воспитание воина входятъ: во 1-хъ, гимнастика и военныя упражненія, которыя обеспечивають его физическую способность къ службѣ; во 2-хъ. музыка, понимаемая въ общирномъ эллинскомъ значения этого слова, какъ совокупность изящныхъ искусствь. Если гимнастика имѣетъ цѣлью физическое усовершенствованіе человѣческаго организма, то задача искусства, музыки заключается въ образовани всего нравственнаго склада человъка. Вотъ почему Платонъ придаетъ высокое значение музыкъ, видить въ художественномъ образовании населения одинъ изъ главныхъ устоевъ государства. Музыка воспитываеть въ человѣческой душѣ то гармоническое равновъсіе душевныхъ способностей, которое составляетъ основную добродътель Платоновой этики; въ произведеніяхъ поэтическаго искусства-въ пъсняхъ, въ миеахъ преподаются дътямъ и юношеству основныя нравственныя и религіозныя понятія: воть почему мудрый правитель посредствомъ воспитанія можеть держать въ рукахъ все общество и воздъйствуя на его нравственный складъ, сообщать ему какую угодно организацію. Прежде всего, конечно правитель будеть заботиться о томъ, чтобы юношеству не преподавалось никакихъ ложныхъ, развращающихъ понятій о божествъ и нравственномъ міровомъ порядкъ; вотъ почему пъсни Гомера и популярные миеы, габ боги представляются во всемь похожими на людей. со всёми человёческами недостатками, безусловно исключаются изъ Платонова государства. Изъ воспитательной программы Платона исключаются всъ тъ популярные миеы и легенды, которые противорѣчать его понятію о божествѣ, не согласуются съ его идеей. Воспитание философовь отличается отъ воспитания воиновь только твмъ, что здъсь философія, діалектика и вообще научное образованіе занимаеть пребладающее мъсто; воспитаніе философа не оканчивается вмъстъ съ юношескими годами, а продолжается вплоть до полной мужественной зрълости; затъмъ философъ долженъ пройти черезъ долголѣтнюю школу практической дъятельности, чтобы быть принятымъ въ коллегію правителей. Путемъ регламентаціи браковъ и путемъ идеальнаго воспитанія дожлна создаться новая порода идеальныхъ гражданъ, долженъ быть искусственно выработанъ новый типъ людей, который долженъ быть совершеннымъ зеркаломъ міра

идеальнаго; въ немъ идея отражается во всей своей первообразной чистотѣ, не затемняется ложью призрачнаго индивидуальнаго интереса.

Если два высшіе класса безусловно свободны оть матеріальтруда и всецбло посвящають себя общественной дбятельности, то, наобороть, третій классь-работниковь, не имбя участія вь общественной дъятельности, всецьло поглощенъ своимъ частнымъ хозяйствомъ, матеріальнымъ трудомъ. Созерцательный досугъ философа и служба воиновъ нуждается въ матеріальномъ обезпеченіи. Для этого и нуженъ третій, трудящійся классъ ремесленниковъ и землепашцевъ. Свободные граждане двухъ высшихъ классовъ, по словамъ Платона, смотрять на этихъ рабочихъ, какъ на своихъ друзей и кормильцевъ. Платонъ называетъ ихъ свободными, но при внимательномъ разсмотрънии эта свобода улетучивается какъ обманчивый призракъ. Ибо во 1-хъ, о свободъ политической, общественной не можеть быть и ръчи: совершенно не способные къ созерцанію идеи рабочіе исключаются изъ жизни общественной. За то, повидимому, они пользуются нѣкоторою свободой въ области частной жизни и дѣятельности: имъ предоставлено имѣть каждому свое жилище и хозяйство, свою семью и частную собственность; коммунистическій идеаль на нихъ не распространяется; но такое положеніе З-го класса не должно разсматриваеться, какъ особая привиллегія: предоставление рабочимъ нъкоторыхъ правъ собственности есть просто вопросъ практическаго удобства для двухъ высшихъ классовъ; чтобы не заботиться самимъ ожитейскихъ нуждахъ, правители и воины сваливають на работниковь всю тяжесть матеріальныхъ заботь; они предоставляють работникамъ содержать себя самихъ, предоставляютъ имъ пользование плодами собственнаго труда; но это пользование не должно разсматриваться, какъ собственность, такъ какъ верховное право распоряженія всёми матеріальными благами, а слёдовательно и трудомъ рабочихъ. принадлежить не имъ самимъ, а государству. Правитель-философъ безгранично и безконтрольно распоряжается ихъ жизнью и имуществомъ; рабочіе безвозмездно кормять своимъ трудомъ два высшихъ класса, при чемъ величина контрибуціи, которую они уплачивають съ этою цёлью, всецёло опредёляется произволомъ правителя. Рабочіе принадлежать не самимъ себъ, а государству и пользуются своимъ имуществомъ въ крѣпостной отъ него зависимости; они суть ничто иное, какъ государственные кръпостные. Платонъ только потому называеть ихъ свободными, что, дъйствительно они не суть личные рабы, а государственные кръпостные, принадлежать не одному лицу, а прикръплены къ государству, какъ цълому. По справедливому замѣчанію Гильдебрандта они не составляють частной собственности только потому, что ихъ господа, свободные влассы, сами не владѣютъ частной собственностью потому, что частная собственность вообще отрицается коммунистическимъ идеаломъ Платона.

Каждое изъ этихъ трехъ сословій соотвѣтствуеть одной изъ основныхъ душевныхъ способностей, а потому и олицетворяетъ собою въ идеальномъ государствъ одну изъ основныхъ душевныхъ добродътелей. Во 1-хъ, классъ правителей-философовъ соотвътствуеть безсмертной способности души, созерцающему уму; философъ не есть представитель всесторонняго человбческаго развитія; онъ олицетворяетъ собою одну лишь способность души-умозрѣнія, одну лишь отвлеченную добродътель-мудрость; и какъ въ человъкъ объ низшія способности должны подчиняться высшей, такъ и въ общественномъ тълъ гармонія цълаго требуеть подчиненія всъхъ и каждаго безстрастному разуму правителя-философа. Классъ воиновъ олицетворяетъ собою вторую душевную способность доиоссердце и спеціальную добродътель этой части души-мужество. Наконецъ, З-й классъ республики, работники соотвътствуютъ низшей душевной способности-похоти и представляють собою въ государствъ добродътель этой части, скромность. Въ общественномъ тблб происходить та же борьба, то же раздвоение, что и въ человѣческой душѣ; какъ въ душѣ разумъ борется съ похотью и побъждаетъ, покоряетъ ее посредствомъ сердца, такъ и въ общежитін безстрастный разумъ философа борется съ необузданными страстями толпы, погруженной въ плотскую жизнь, и побъждаетъ ихъ посредствомъ мужества воиновъ. Когда оба низшіе класса общества, работники и воины согласны въ томъ, чтобы подчиняться высшему, тогда въ общежити установливается состояние гармоническаго равновъсія, которое Платонъ называеть справедливостью.

Изложенный нами политическій идеалъ Платона представляеть собою оригинальное явленіе теократіи и притомъ философской теократіи въ рамкахъ греческаго государства—города. Ибо какъ же иначе. назвать это общество, которое, какъ въ основныхъ своихъ принципахъ, такъ и въ малъйшихъ подробностяхъ своего устройства, всецѣло опредѣляется загробнымъ идеаломъ, это государство, которое ставитъ высшею своею цѣлью—быть отраженіемъ, отблескомъ сверхчувственной дѣйствительности? Какъ иначе охарактеризовать политическій идеалъ, который проповѣдуетъ всецѣлое самоотреченіе личности и всего общества ради вѣчной жизни въ Божествѣ? Платонова Политія есть теократія, но не костовая, подобно восточнымъ теократіямъ: въ Политіи Платона положеніе отдѣльпаго лица въ обществѣ, его принадлежность къ тому или другому классу, опредѣляется не рожденіемъ, не наслѣдственностью, какъ при замкнутомъ кастовомъ устройствѣ, а развитіемъ и способностями каждаго. Далѣе, здѣсь нѣтъ и наслѣдственнаго царя—олицетворенія божественнаго на землѣ, и философъ стоитъ во главѣ государства не въ силу своего происхожденія или какой-либо наслѣдственной привиллегіи, а въ силу своего умственнаго превосходства,—черта своеобразная и оригинальная, которая уже одна отличаетъ государство Платона отъ восточныхъ теократій, дѣлая его явленіемъ единственнымъ въ своемъ родѣ.

Таково идеальное государство Платона—воплощеніе мудрости н справедливости. Когда нарушается іерархическое подчиненіе классовъ, то тѣмъ самымъ разрушается состояніе гармоническаго равновѣсія; общежитіе перестаетъ быть конкретнымъ воплощеніемъ справедливости, оно вырождается; въ своемъ вырожденіи, переходя отъ идеальнаго состоянія къ полному паденію, оно проходитъ рядъ послѣдовательныхъ ступеней, которыя, въ противоположность идеальному общественному устройству, характеризуются, какъ проявленія несправедливости, какъ ступени упадка; эти ступени упадка соотвѣтствуютъ существующимъ въ дѣйствительности государствамъ; исходя изъ противорѣчія общественнаго идеала съ современной ему дѣйствительностью, Платонъ разсматриваетъ послѣднюю, какъ результатъ паденія, какъ продукть вырожденія идеала.

#### ГОСУДАРСТВО ЗАКОНОВЪ.

Такимъ образомъ Платонъ приходить къ признанію злого рока, тяготѣющаго надъ общежитіемъ. Всѣ существующіе въ дѣйствительности государства суть лишь отклоненія отъ идеала, различныя формы проявленія несправедливости. Государство справедливости, Политія, не существуеть въ дѣйствительности. Тѣмъ не менѣе Платонъ не считаетъ свой идеалъ только продуктомъ фантазіи, вѣритъ не только въ возможность его, но и въ необходимость осуществленія, при томъ условіи, что правители проникнутся философскими началами и посредствомъ обществешнаго воспитанія преобразуютъ самое общество. Таково было убѣжденіе Платона въ эпоху написанія Политіи. Но уже здѣсь, въ Политіи у Платона невольно вырывается признаніе: "я думаю, что идеальное государство нигдѣ не существуеть на землѣ; оно обитаетъ на небѣ, какъ идея, первообразъ, который можетъ видѣть веякій, имѣющій очи видѣть". Впослѣдствіи путемъ горькаго жизненнаго опыта Платону приплось убѣдиться въ радикальномъ, неисцѣлимомъ противорѣчіи идеала и дѣйствительности. Онъ обманулся въ своихъ надеждахъ па государственныхъ дѣятелей; ему приплось отчаяться въ томъ, чтобы правители когда либо прониклись философскими началами. И такъ, безуловное господство философіи надъ жизнью оказывается невозможнымъ, общественный идеалъ Платона оказывается неосуществимымъ, будучи въ коренномъ противорѣчіи идеальнаго государства Платона со всѣмъ существующимъ общественнымъ строемъ.

Воть почему въ позднѣйшій періодъ своей дѣятельности Платонъ, отчаявшись въ падеждѣ осуществленія безусловной справедливости въ человѣческихъ отношеніяхъ, требуеть лишь условнаго, отпосительнаго господства этой идеи надъ обществомъ. Въ послѣднемъ сочиненіи Платона "О Законахъ", написанномъ уже въ старости, идетъ рѣчь не о безусловномъ истребленіи частныхъ интересовъ, не о совершенномъ искорененіи эгоизма, а только объ ограниченіи того и другого. Видя невозможность совершеннаго поглощенія частнаго интереса общественнымъ, Платонъ ищетъ такого состоянія, при которомъ частный эгоизмъ умѣряется общественнымъ интересомъ. Такое состояніе и будетъ идеаломъ "умѣреннаго государства"; далекое отъ идеальнаго общественнаго устройства, это государство, однако, приближается къ цему болѣе, чѣмъ какое либо изъ существующихъ въ дѣйствительности государствъ: оно представляетъ собою, если не совершенное осуществленіе идеала, то, по крайней мѣрѣ, приближеніе къ нему.

Основною добродѣтелью государства законовь, къ которой сводятся всѣ остальныя добродѣтели, является умѣренность, подъ которой разумѣется состояніе гармоніи частнаго и общественнаго интереса путемъ ограниченія перваго. Первое ограниченіе касается права собственности. Закопы въ противоположность Политіи не требують общности всѣхъ матеріальныхъ благъ, пе уничтожаютъ частной собственности, по установляютъ имущественное равенство; благосостояніе гражданина не должно превышать извѣстной мѣры, опредѣленной закономъ; этимъ ограничиваются корыстолюбивыя наклопности. Каждый гражданинъ имѣетъ свою семью, жилище и владѣетъ участкомъ земли, но опъ долженъ смотрѣть на этотъ участыкъ, какъ на часть общаго государственнаго имущества, самая величина и количество участковъ разъ на всегда опредълена закономъ и не можетъ быть измѣнена произволомъ частныхъ лицъ.

Въ противоположность Политіи "Законы" требують не уничтоженія, а только ограниченія правъ семейственныхъ; женщина на ряду съ мужчиной несетъ общественную службу, не исключая и военной; мать оторвана отъ своихъ дѣтей, которые воспитываются не родителями, а государствомъ. Семья, какъ и собственность, не уничтожается, а только ограничивается; въ этомъ заключается главное существенное отличіе общественнаго устройства "Законовъ" отъ "Политіи". Въ этомъ заключается идеалъ умѣренности, въ противоположность безусловной справедливости.

Съ этимъ связаны и главнѣйшія различія въ политическомъ устройствѣ. Государственное устройство "Законовъ" въ противоположность "Политіи", гдѣ мудрость правителя замѣняетъ законъ, опредѣляется писаннымъ законодательствомъ, которое простирается на всѣ сферы жизни, опредѣляя даже малѣйшія подробности. Но законъ не есть только внѣшнее предписаніе; онъ черцаетъ свою силу въ нравственномъ убѣжденіи гражданъ, а потому всякій законъ долженъ сопровождаться введеніемъ, въ которомъ излагаются цѣли и мотивы, вызвавшіе его появленіе, для того чтобы сдѣлать законъ вразумительнымъ, согласовать его съ нравственнымъ убѣжденіемъ каждаго. Это нравственное убѣжденіе есть вмѣстѣ съ тѣмъ и религіозное; не человѣкъ и не человѣческій произволъ, а Богъ есть мѣра всего.

Государствомъ править не совѣть философовъ, а коллегія мудрыхъ 37 хранителей закона; эти хранители закона не суть представители философскаго умозрѣнія, а мудрости народной, господствующихъ въ обществъ нравственныхъ и религіозныхъ убъжденій; на ряду съ хранителями закона мы видимъ двухъ военачальниковъ, сенать изъ 360 членовъ. Всъ эти сановники избираются путемъ сложныхъ выборовъ, при чемъ въ этихъ выборахъ участвуетъ поголовно все население. Этимъ путемъ Платонъ думаетъ сочетать демократическія начала съ олигархическими; съ одной стороны во главъ правленія стоять немногіе выборные сановники, лучшіе мудрѣйшіе мужи; и съ этой стороны государство предотавляется чёмъ-то среднимъ между олигархіей и аристократіей; съ другой стороны право активнаго участія въ выборахъ распространяется на все населеніе: это придаеть государству характерь демократическій. Такимъ образомъ демократическія и аристократическія учрежденія въ "Законахъ" ограничивають другь друга: путемъ соединения этихъ двухъ элементовъ получается типъ средняго, умѣреннаго государства. Перво-начальный идеалъ Платона, его Политія, представляеть собою типъ чистой аристократіи, безграничное господство философскаго меньшинства надъ массой. Этоть идеалъ культурной аристократи оказался пеосуществимымъ; демократическіе элементы взяли серхъ, оказались неодолимыми. И вотъ въ послѣдніе годы своей жизни Платонъ дѣлаетъ уступку демократіи, дѣлаетъ послѣднюю попытку спасти аристократический элементь путемъ примирения, смъщения аристократическихъ учрежденій съ демократическими. Само собою разумъется, что и это "умъренное" государство стоитъ на почвъ соціальнаго рабства, которое въ Греціи является необходимымъ условіемъ, предноложеніемъ всѣхъ политическихъ формъ. И такъ въ Политіи Платонъ проповъдуетъ идеалъ безусловной справедливости, въритъ въ безусловное торжество добра надъ міровымъ зломъ и человъческимъ эгоизмомъ; но эгоизмъ оказывается слишкомъ сильпымъ и міровое зло слишкомъ глубокимъ; теперь Платонъ приходить къ убъждению, что на ряду съ міровой душею, которая осуществляеть красоту и благо въ мірѣ, существуеть другая злая душа, которая препятствуеть осуществлению блага въ міроздании. И вотъ, опускаясь въ безсиліи передъ міровымъ зломъ, Платонъ отказывается отъ безусловнаго господства идеи, заботится уже не объ искоренении, а объ ограничения силы зла и эгоизма.

Чтобы закончить нашъ очеркъ Платоновой философіи, остается сгруппировать основныя черты изложеннаго нами ученія и указать отношеніе Платона къ предшествовавшему развитію, указать его мъсто въ исторіи философіи. Мы уже знаемъ, что Платонова философія содержить въ себъ продукты разложенія древняго мноологическаго міровоззрънія. Она полагаетъ въ основъ мірозданія раздвоеніе міра духовнаго, чистой мысли и матеріи и съ этой стороны характеризуется, какъ дуализмъ.

Всматриваясь глубже въ ученіе Платона объ идеѣ, мы безъ труда замѣтимъ сродство идеи съ господствующимъ народнымъ представленіемъ о божествѣ и божественномъ порядкѣ. Неизмѣримо возвышаясь надъ ходячими понятіями о Божествѣ, идея Платона тѣмъ не менѣе остается еще чѣмъ-то полуязыческимъ.

Религія, какъ мы видѣли, обожествляеть человѣка со всѣми его чувственными свойствами, дѣлая боговъ человѣкообразными.

А философія Платона, отбрасывая чувственный элементь, обожествляеть одну лишь высшую человъческую способность, — умъ, мышленіе. Онъ принимаетъ понятія, посредствомъ которыхъ мы мыслимъ вещи, за въчныя божественныя сущности. Идею Платонъ признаетъ вездъ, гдъ множество единичныхъ предметовъ обозначается однимъ общимъ именемъ; а потому можно сказать, что у Платона столько-же божественныхъ идей, сколько общихъ именъ въ человъческомъ языкъ.

Боги народной религи, точно также какъ и Платоновы идеи олицетворяють собою цълые разряды явленій или предметовь, суть общія родовыя представленія, обнимающія цёлую область духовнаго или тълеснаго бытія. Напримъръ идеъ мудрости Платона соотвътствуеть какая-нибудь богиня Авина въ греческой религи, идеъ огнякакой нибудь богь Гефесть. Всъ греческія божества олицетворяють собою общія типическія представленія; каждое божество есть первообразъ, типическая форма, лежащая въ основъ цълаго класса, цълаго порядка явленій, а мы знаемъ, что Платоновы идеи суть ничто иное, какъ общія родовыя представленія, что онъ суть типическія формы всего существующаго. Какъ греческие боги, идеи представяяють собою мірь прекрасныхъ формъ, образовь. Существенное отличіе идеи и популярнаго народнаго представленія о божествъ заключается, какъ сказано, линь въ томъ, что идея утрачиваетъ чувственный, челов'тческій образь, что она есть существо безусловно нематеріальное и вибсть съ твиъ безличное; иден не суть личныя челов'яческія существа, а только общія, отвлеченныя представленія. Близкое сродство съ религіознымъ міровоззрѣніемъ связано съ такимъ-же сродствомъ въ представлении о нравственномъ мировомъ порядкѣ.

Платоново понятіе вѣчной справедливости, царящей надъ міромъ божественнымъ и человѣческимъ, было знакомо уже древней миюологіи. Какъ въ народномъ возарѣніи δ<sup>(</sup>хη, такъ и у Платона идея справедливости является началомъ всеобщей гармоніи, началомъ іерархическаго подчиненія низшихъ высшимъ. Ближайшее сродство представляетъ Платонова идея съ дорійскимъ религіознымъ міровоззрѣніемъ. Міръ идей Платона, его хосись уопто́с (мыслимый міръ) представляетъ собою вѣчный міровой законъ; вѣчное и незыблемое міровое устройство; недвижимая и неизмѣнная идея враждебна движенію и перемѣнѣ. Въ этой характеристикѣ идеи мы узнаемъ основныя черты дорійскаго религіознаго міровоззрѣнія; дорійское божество также враждебно движенію и неремѣнѣ; въ основѣ дорійскаго воззрѣнія также дежитъ представленіе безличнаго единства, вѣчнаго закона, которому подчинено все безконечное разнообразие вселенной. Это сродство съ дорийскимъ идеаломъ представится намъ еще въ болѣе яркомъ видѣ при сравнении общественнаго идеала Платона съ дорийскимъ общественнымъ устройствомъ.

Представленіе вѣчнаго, незыблемаго божественнаго порядка, разъ на всегда опредѣленнаго, неизмѣннаго мірового устройства лежитъ въ основѣ всѣхъ общественныхъ отношеній дорійскаго племени, опредѣляетъ собою все политическое и общественное устройство Спарты. Все государственное устройство Спарты является откровеніемъ божественной мудрости; это точно также вѣрно и по отношенію къ республикѣ Платона; какъ тамъ, такъ и здѣсь процессъ откровенія совершается черезъ внѣшняго посредника; какъ тамъ, такъ и здѣсь божественная мудрость имѣетъ своего жреца, оракула, и чрезъ него сообщается людямъ. Все Спартанское законодательство хранится не въ видѣ писаннаго кодекса, а въ формѣ изреченій оракула, такъ наз. ретръ (р́й трач), которыя не записываются, а сообщаются путемъ устной передачи; въ государствѣ Платона самъ правитель-философъ играетъ роль оракула; его изреченія, какъ Спартанскія ретры, замѣняютъ писанный законъ.

Вибіпній и недоступный массѣ, божественный порядокъ въ государствѣ Платона, какъ и въ Спартѣ, открывается избранному меньшинству людей; хранителями и блюстителями божественнаго законодательства въ Спартѣ является узкій ограниченный кругъ сановниковъ—правителей, коллегія 5-ти эфоровъ. Спартанское божество, подобно Платоновой идеѣ, является внѣш-

Спартанское божество, подобно Платоновой идеѣ, является внѣшнимъ и недоступнымъ созпанію массы; оно требуетъ прежде всего новиновенія и дисциплины. Въ трехъ Платоновыхъ сословіяхъ мы узнаемъ Спартанскіе общественные классы.

Классъ правителей-философовъ находитъ себѣ аналогію въ коллегіи эфоровъ, которые правятъ именемъ боговъ, гадаютъ по звѣздамъ и руководствуются въ своей политикѣ небесными знаменьями и пророческими сновидѣніями; эфоры, также какъ и философы Платона, являются представителями божественной мудрости въ политическомъ устройствѣ Спарты съ тою разницей, что они суть только истолкователи дельфійскаго оракула, которому они подчинены, тогда какъ философы Платона совмѣщаютъ въ своемъ лицѣ значеніе оракула, съ безграничной, безапелляціонной правительственной властью эфоровъ.

Эфоры, какъ и философы, регламентирують всю жизнь общества, завъдывають общественнымъ воспитаніемъ, вмъшиваются въ самое заключеніе браковъ. Второе сословіе Платона, воины, также находять себѣ аналогію въ свободныхъ гражданахъ Спарты. Въ греческихъ государствахъ вообще въ составъ войска входятъ всѣ граждане, весь народъ, какъ совокуппость. Въ Спартѣ-же, въ частности, война составляетъ единственное занятіе слободныхъ гражданъ, за исключеніемъ ограниченнаго меньшинства сановниковъ, всецѣло поглощенныхъ управленіемъ государства. Тоже отношеніе мы видимъ между двумя свободными классами Платонова государства; здѣсь также всѣ свободные граждане раздѣляются на ограниченное меньшинство нравителей, которые несутъ на себѣ всю тяжесть заботь по управленію государствомъ, и воиновъ, которые исключительно посвящаютъ себя военной защитѣ государства. Воины Платона, иодобно Спартанскимъ, не пашутъ земли и не занимаются ремесломъ.

Конечно, воинъ Платона есть идеализированный воинъ, облагороженный художествепнымъ образованіемъ, въ отличіе отъ Спартанца, такъ какъ въ Спартанскомъ образованіи воепныя и гимнастическія упражненія играютъ преобладающую и, можно сказать, исключительную роль. Но и все государство Платона есть ничто иное, иакъ облагороженная, идеализированная Спарта. Наконецъ З-е сословіе Платона—работники представляютъ собою величайшее сходство со Спартанскими илотами. Спартанскіе илоты, собственно говоря, не составляяютъ частной собственности, правомъ распоряжаться ими, продавать и перемъщать ихъ пользуется государство, а не частное лицо; каждый илотъ составляетъ предметъ общаго пользованія всѣхъ свободныхъ гражданъ. Отношеніе илотовъ къ обществу свободныхъ ограничивается уплатой опредѣленной ренты, достаточной для содержанія послѣднихъ; такимъ образомъ спартанскіе илоты суть государственные крѣпостные, по существу схожіе съ Платоновыми рабочими.

И такъ въ основныхъ чертахъ своего строенія идеальное государство Платона сходится со Спартой. Ограниченіе частныхъ правъ семейственныхъ и имущественныхъ, подчиненіе разнообразія частной жизни мертвому и однообразному единству—всѣ эти черты установляютъ тѣсную связь Политіи съ спартанскимъ народнымъ идеаломъ. Спартанское общество относится къ идеальному обществу Платона, какъ чувственное, личное спартанское божество къ Платоновой идеѣ; спартанское общество есть союзъ живыхъ лицъ, а Платоново государство есть союзъ идеальныхъ, типическихъ гражданъ.

Платоново государство есть союзъ идеальныхъ, типическихъ гражданъ. Государство "Законовъ" вообще гораздо больше приближается къ дъйствительности, чъмъ Политія. Здъсь уже Платонъ созпательно усвояетъ дорическія учрежденія,—Спартанскія и Критскія. Коллегія 37 номофилаковъ— правителей, выбираемыхъ народнымъ собраніемъ, есть уже просто сколокъ съ спартанскаго эфората; здѣсь же мы находимъ и сенатъ, напоминающій спартанскую герузію, 2-хъ военачальниковъ, на подобіе 2-хъ спартанскихъ царей.

Въ ученіи объ общежитіи пивагорейство также играетъ роль посредствующаго звена между Ликурговой Спартой и государствомъ Платона. Въ противоположность Спартъ, гдъ религія служитъ основаніемъ всего политическаго устройства, Платонъ полагаетъ въ основу своего государства философское умозрѣніе. Пивагоръ занимаетъ средину между тѣмъ и другимъ: общественный идеалъ пивагорейскаго союза опредѣляется съ одной стороны общими философскими воззрѣніями и представляетъ собою попытку преобразованія общества посредствомъ философіи; съ другой стороны философскія воззрѣнія пивагорейцевъ еще не вполиѣ отрѣшились отъ мивическаго элемента, еще не вполиѣ порвали связь съ богами народной религіи, а самъ основатель союза, Пивагоръ, играетъ роль какого-то мивическаго полубога.

Мы уже знаемъ, что историческое преданіе одинаково связываетъ съ именемъ Аполлона дельфійскаго законодательство Ликурга и политическую мудростъ Пифагора; какъ то, такъ и другое считается откровеніемъ самого дельфійскаго оракула. Такимъ образомъ общественный идеалъ пифагорейскаго союза заключаетъ въ себѣ въ нераздѣльномъ единствѣ элементы философскіе и религіозные, тогда какъ Платоново государство представляетъ собою чисто философское построеніе; мифическіе боги народной религіи изъ него. изгоняются.

Основныя черты пивагорейскаго идеала представляють собою величайшее сходство съ государствомъ Платона. Общежитіе съ точки зрѣнія Пивагора является осуществленіемъ единства, мѣры и гармоніи, конкретнымъ воплощеніемъ справедливости. Какъ и Платоново государство, пивагорейскій идеалъ требуетъ господства безличнаго божественнаго порядка надъ обществомъ; всѣ частные индивидуальные интересы здѣсь, какъ и тамъ, приносятся въ жертву безличному общественному единству; какъ тамъ, такъ и здѣсь мы видимъ исключительное господство общественнаго интереса и подавленіе частнаго. Отсюда общность матеріальныхъ благъ, коммунизмъ, общее положеніе хоги τά τῶν φίλων, черта, сближающая пивагорейцевъ съ Платономъ; отсюда и другая общая черта—подчиненіе всей жизни общества строгому однообразному порядку, дисциплинѣ. Эта регламентація общественной жизни исходитъ отъ философа, который, какъ тамъ, такъ и здъсь стремится къ преобразованію общества путемъ философскаго воспитанія.

Беграничная власть философа надъ обществомъ, правленіе философа—также черта несомнѣнно отличающая какъ пиоагорейскій, такъ и Платоповъ общественный идеалъ; какъ тотъ, такъ и другой требуютъ господства философіи надъ обществомъ, и поэтому самому—господства аристократическаго меньшинства философовъ надъ массой.

Ближайшимъ предшественникомъ Платона и родоначальникомъ его ученія является Сократь: одно изъ основныхъ требованій Платонова государства-образование новаго поколѣния гражданъ и государственныхъ дъятелен путемъ философскаго воспитанія, унаслъдовано Платономъ еще отъ Сократа. Другое требование-искорененія эгоизма путемъ философскаго воспитанія, преобразованіе всего нравственнаго склада общества, требование всецълаго самопожертвованія, самоотреченія личности ради вѣчнаго блага, --- также принадлежить Сократу; смерть Сократа являеть собою высшій примѣръ такого самоотреченія. Наконецъ, въ дополненіе сходства, Сократь видить въ общении матеріальныхъ благь между друзьями одно изъ средствъ искорененія эгоизма. Это общеніе матеріальныхъ благъ, однако, не есть Платоновъ коммунизмъ; это не болѣе какъ требование, чтобы каждый дёлился своимъ достаткомъ съ друзьями, оказывалъ имъ въ предълахъ дружбы не только нравственную, но и матеріальную помощь. У Платона же подъ друзьями разумѣются всъ граждане, и общность матеріальныхъ благъ имъетъ характеръ принудительный, а не добровольный, какъ у Сократа. Наконецъ, третье требование, --- распредъления различныхъ задачъ общественной и частной дбятельности между разнородными органами общественнаго организма, требованіе раздѣленія труда, — также заим-ствовано Платономъ у Сократа; сфера дѣятельности каждаго гражданина опредбляется познаніемъ; каждый долженъ знать свое мбсто въ государствъ и знать свое дъло; разумное знаше, такимъ образомъ, съ точки зрѣнія Сократа должно опредѣлять собою все общественное устройство. Платоново государство представляеть собою ничто иное, какъ развитіе этого основного сократическаго требованія. Отношение Платона къ его предшественникамъ лучше всего можеть быть выражено извъстными словами Плутарха: "Платонъ смѣшалъ съ Сократомъ Ликурга и Писагора". Дъйствительно, по справедливому замѣчанію Онкена, государство Платона соединяетъ въ себъ съ одной стороны Сократово учение о правъ и добродътели,

а съ другой—нинагорейское ученіе, перемѣшанное съ чертами Ли-кургова государства—лагеря; всѣ эти разнородные элементы свя-зуются въ одно органическое цѣлое посредствомъ ученія объ идеѣ. Приномнимъ тѣ историческія обстоятельства, при которыхъ заролилась система Платона.

Политическій идеаль Платона возникь и развился подъ вліяніемъ событій Пелопонезской войны, когда Эллины были поглощены смертельной борьбой изъ-за гегемоніи, когда противоположность политическихъ принциповъ, олигархическаго и демократическаго, обострилась до крайней степени и вся Греція распалась на два враждебные лагеря. Ожесточенная борьба велась не только между государствами, но и внутри самихъ государствъ противоположными политическими партіями: партія демократическая повсемъстно опиралась на содбйствіе Авинъ, олигархическая разсчитывала на по-мощь Спарты. При постоянныхъ колебаніяхъ гегемоніи политическіе перевороты стали явленіемъ каждо-дневнымъ, все смѣшалось въ хаосѣ всеобщаго междуусобія. Исчезла увѣренность въ завтраш-немъ днѣ, всѣ человѣческія отношенія стали непрочными и непостоянными, все въ жизни общества и отдъльной личности стало шаткимъ и случайнымъ. И вотъ среди этого всеобщаго колебанія и непостоянства зарождается политическая система, которая хочеть спасти общество, построивъ общественное зданіе не на зыбкой почвѣ челов'яческаго произвола и эгоизма, а на в'ячной незыблемой основ' божественнаго порядка. Однъми человъческими силами общество спастись не можетъ, все человѣческое оказывается призрачнымъ и непостояннымь; только вѣчный божественный принципъ можеть спасти общество отъ гибели, отъ вѣчнаго раздора и смуты. Въ противоположность этой ложной, ненормальной земной жизни обще-ства, одна вѣчная божественная идея остается истинной и незыблемой. Колебающимся и не постояннымъ политическимъ отношеніямъ Платонъ противополагаетъ въчный божественный порядокъ и философскую теократію, какъ его воплощеніе. Политическій идеаль Платона, какъ вы видѣли, имѣетъ свои корни въ нрошедшемъ эллинской общественной жизни и философской мысли.

Но задача историка философіи не исчерпывается тъмъ, чтобы показать отношение каждой данной системы къ прошедшему: нужно указать еще и вліяніе на посл'ядующее историческое развитіе. Платоновъ идеалъ, несомиѣнно, многими своими сторонами примы-каетъ къ національно эллинскому языческому идеалу. Платоново государство, какъ и Платонова идея, несомиѣнно, содержитъ въ

себѣ эллинскіе языческіе принципы и начала; но съ другой стороны, оно заключаеть въ себѣ и такіе элементы, которые ставять его въ разрѣзъ со всѣмъ этимъ языческимъ міросозерцаніемъ.

разрѣзъ со всѣмъ этимъ языческимъ міросозерцаніемъ. Государство Платона представляетъ собою на языческой почвѣ первую попытку подчинить всю жизнь человѣческаго общества трансцендентной загробной цѣли.

При всѣхъ симпатіяхъ Платона къ дорійскимъ нравамъ и учрежденіямъ, къ тѣмъ или другимъ явленіямъ историческаго прошлаго его націи, его главный интересъ не въ прошедпемъ, а въ будущемъ, его идеальное государство, какъ первая попытка вырваться изъ жизни земной для жизни вѣчной, небесной есть нѣчто абсолютно новое для языческой Греціи, и такъ какъ никто не можетъ быть пророкомъ въ своемъ отечествѣ, то и Платоновъ идеалъ не могъ на почвѣ языческой Греціи найти условій для своего осуществленія. Платоново идеальное государство дѣйствительно было явленіемъ пророческимъ, предвѣстникомъ христіанскаго теократическаго идеала. Какъ идеализмъ метафизики Платона вошелъ цѣликомъ въ христіанскую философію отцовъ церкви, также точно и теократическій принципъ его государства, неразрывною логической связью связанный съ его метафизическимъ ученіемъ, вошелъ въ составъ христіанскаго теократическаго идеала.

Политія Платона является предвѣстникомъ идеала христіанскаго, теократическаго вообще, но въ особенности, какъ это удалось доказать современному изслѣдователю церковной исторіи, Бауру, теократіи средневѣковой. Если Платоново государство смѣшиваетъ въ безразличномъ единствѣ функціи церкви и государства, или, лучше сказать, не различаетъ между ними, то въ средніе вѣка мы видимъ церковь съ функціями государства; (да и въ наше время мы нигдѣ не находимъ точнаго разграниченія этихъ двухъ противоположныхъ сферъ).

Всемогущему классу философовъ Платоновой республики соотвътствуетъ своевластное духовенство католической церкви, также соединяющее въ себъ объ власти, духовную и мірскую. Второму классу Платоновой республики соотвътствуетъ свътское, рыцарское сословіе, которое, подобно воинамъ Платона, сражается за "міръ Божій", считая себя призваннымъ съ оружіемъ въ рукахъ отстаивать божественный порядокъ противъ враждебныхъ ему стихій, еретиковъ и невърныхъ, этихъ "варваровъ" среднихъ въковъ. Наконецъ, третьему сословію Платона соотвътствуютъ средневъковые кръпостные, своимъ трудомъ обезпечивающіе матеріальное пропитаніе общества свободныхъ. Общественный идеаль Платона требуеть искорененія въ человѣкѣ его земпой, чувственной природы и для этого -уничтоженія семьи и собственности, -той сферы, гдѣ прежде всего проявляются естественныя земныя влеченія человѣка. Не то-ли же самое видимъ и въ средневъковомъ католическомъ міросозерцания? И здѣсь чувственная природа человѣка отрицается во имя трансцендентнаго, аскетическаго идеала; средневъковая поэзія воспѣваетъ дѣвственность, бакъ идеалъ высшаго человѣческаго совершенства, церковные писатели пропов'бдують отречение отъ чувственной любви "во имя Небеснаго Жениха", а высшій классь средневѣкового общества, --- духовенство, --- въ самомъ себѣ осуществляеть идеаль отреченія отъ семьи въ совершенномъ безбрачіи. Собственность, какъ и семья, съ точки зрѣнія средневѣкового, аскетическаго міросозерцанія, есть продукть ненормальнаго, гръховнаго состоянія человѣческаго рода, подлежащій упраздненію. И здѣсь великій мыслитель древности является предтечей средневѣкового, да и вообще христіанскаго монастырскаго идеала. Платонъ такимъ образомъ не безъ основанія, можеть быть, названъ предвъстникомъ христіанской теократіи, въ особенности же въ западной средневъковой ея формѣ.

Таково всемірно-историческое значеніе Платонова идеала. Политія Платона содержить въ себъ универсальный принципъ, хотя Платонъ еще не вполнъ отръшился отъ національныхъ языческихъ преданій. Теократическій идеаль явился Платону въ узкой національной формъ греческаго государства-города. Это государство, какъ и христіанская церковь, задается цёлью вёчнаго спасенія людей. Но христіанство возв'ящаеть спасенье всего рода челов'яческаго, безъ различія рассы и общественнаго положенія; для христіанства дорогь каждый человёкъ, какъ такой, всякая человёческая личность, какъ такая, имбеть безусловную цбну. Платоново государство не знаеть спасенія для всёхъ: оно задается исключительною цёлью-спасенія нъкоторыхъ, т. е. только ограниченнаго количества своихъ свободныхъ гражданъ; спасеніе у Платона является еще какъ-бы аристократической привиллегіей узкаго меньшинства; рабы и варвары для Платона, какъ и для всякаго эллина, суть существа низшія по природѣ, лишенныя человъческаго достоинства; они не участвують въ божественной идеальной жизни. Платонъ, какъ и всъ язычники, видълъ въ нихъ линь вещи, орудія и только христіанство смягчило эти рбзкія грани сословій и національностей, научивь смотрбть на всёхъ людей, какъ на ближнихъ. Платонъ былъ несомнённо предвъстникомъ христіанскаго идеала въ древности; но не слѣдуеть забывать, что и его система выросла на почвѣ язычества и носить на себѣ печать своего языческаго происхожденія, отличаясь общей язычеству національпой исключительностью и узостью. Это—во всѣхъ отношеніяхъ посредствующее звено между двумя мірами: языческимъ, національно-эллинскимъ и христіанскимъ общественнымъ идеаломъ.

## Глава VII.

#### АРИСТОТЕЛЬ.

Основной принципъ ученія Платона есть божественная идея внъміровая, далекая и чуждая земной дъйствительности. Діаметрально противоположный принципъ лежить въ основѣ философскаго міровоззрѣнія его геніальнаго ученика-Аристотеля. Аристотель не признаеть внёміровой идеи, для него цёль и смысль міра земнаговъ немъ самомъ, а не въ загробной дъйствительности. Цъль человъка не въ будущей въчной жизни, а въ земномъ пастоящемъ, не въ въчномъ спасении, а въ земномъ благополучии человъка и человѣческаго общества. Аристотель родился въ городѣ Стагирѣ, въ 384 году до Р. Х. Его отецъ, Никомахъ, былъ придворнымъ врачемъ македонскаго царя Аминты. Въ жизни Аристотеля мы отмътимт два событія, имъвшія особенно существенное значеніе: это во 1-хъ, вступление на 18-мъ году отъ роду въ кругъ учениковъ Платона, гдѣ онъ и остается до самой смерти Платона, а во вторыхъ приглашение его въ 342-мъ году ко двору Филиппа Македонскаго, гдъ Аристотель быль воспитателемь юннаго Александра. Благодаря этой связи съ македонскимъ дворомъ и собственному довольно значительному состоянию, Аристотель имълъ возможность пользоваться встями средствами тогдашняго образования. Приблизительно въ 335-мъ году, Аристотель основываеть въ Авинахъ школу высшаго образованія, которая, всл'ядствіе обычая вести научныя бес'яды во время прогулокъ, получила название перипатетической. Здъсь Аристотель, подобно Платону, является центромъ философскаго кружка друзей и послёдователей, съ которыми онъ дёлится своими умственными богатствами. Дошедшія до насъ сочиненія Аристотеля суть по всей въроятности записки философіи, служившія основаніемъ для устныхъ бесбдъ съ учениками; въ этихъ разговорахъ онъ получили дальнъйшее развитие и дополнение. Исходной точкой учения Аристотеля

служить критика Платонова идеализма. Идея Платона враждебна движенію и перемѣнѣ, она исключаетъ изъ себя разнообразіе и множество индивидуальныхъ вещей. Аристотель въ противоположность Платону исходить изъ представления безпрерывнаго мірового движенія, какъ генетическаго процесса, въ которомъ рождается безконечное множество индивидуальныхъ существъ. Платонъ утверждаетъ, что разнообразіе индивидуальныхъ явленій, ихъ безпрерывное движение--есть призракъ и ложь; истинно существуетъ только общее родовое представление-идея; напротивъ Аристотель утверждаеть, что истинно существують только единичные предметы, что только единичныя вещи, какъ напр. этотъ столъ, эта лошадь, этоть человѣкъ суть въ полномъ смыслѣ слова-реальныя существа, сущности: что общія представленія, какъ напр. понятіе стола вообще, или лошади вообще или, говоря языкомъ Платона, идеи не суть реальныя существа, а только общія свойства единичныхъ предметовъ. Общія представленія цёлаго класса вещей не суть самостоятельныя существа, сущности, напр. представление человѣка вообще, идея человѣка не есть сущность, не есть живое и мыслящее существо, божество, какъ утверждаетъ Платонъ, а только общее свойство, общее представление цълаго класса существъ, называемыхъ общимъ именемъ "человъкъ". Общее представление цълаго класса не существуеть отдёльно отъ единичныхъ особей даннаго класса, каждый единичный предметь, каждая единичная особь, напр. этоть человъкъ, Петръ или Иванъ, эта лошадь и тому подобное есть сущность (ούσία). Но общее родовое понятіе человѣка, идея не есть сущностьоύσία, въ собственномъ смыслъ слова, не есть самостоятельное существо. Подъ сущностью или субстанціей (одзіа) разумбется только то, что существуетъ само по себъ, что не можетъ служить предикатомъ, свойствомъ чего-нибудь другого: такъ напр. этотъ столъ не можеть послужить предикатомъ другого предмета, потому что онъ самъ по себъ есть самостоятельное существо, предметъ, слъдовательно самъ можетъ быть только носителемъ различныхъ свойствъ, имъ подлежащимъ, а не свойствомъ чего-либо другого. Напротивъ, понятіе стола вообще не есть самостоятельный предметь, а только общее свойство цблаго класса предметовь, которое можеть послужить предикатомъ для каждаго изъ нихъ. Родовое понятіе выражаетъ собою общую природу цёлаго класса, общее его свойство: въ собственномъ смыслѣ оно не заслуживаетъ названія сущности. Но такъ какъ оно выражаеть собою существенное отличіе, свойство цёлаго класса, то Аристотель называетъ его сущностью не въ первоначальномъ, а во

вторичномъ смыслѣ слова, такъ сказать, въ переносномъ значеніи--деύτερα ούσία. И такъ, значение реальной самостоятельной сущности иринадлежить только единичному существу: оно есть πρώτη ούσία --первоначальная сущность, въ противоположность родовому представленію, идев, которая есть дебтера обова, т. е. вторичная сущность. Родовыя идеи не существують отдёльно оть множества единичныхъ предметовь; общее представление цѣлаго класса вещей существуеть и проявляется только въ конкретныхъ особяхъ даннаго класса; Платонъ, противополагая идею явленіямъ, утверждалъ, что идеи существують отдѣльно оть явленій въ мыслимомъ мѣстѣ, что иден образамкнутый мірь; эта самостоятельность, зують собою особый отрѣшенность идеи отъ чувственшаго явленія и есть то, что мы разумбемъ подъ словомъ трансцендентиость. Идея Платона траисцендентна міру явленій. Напротивъ, Аристотель отрицаетъ такую отръшенность, самостоятельность идеи, ея отдѣльное существованіе отъ явленій; идея, какъ общее представленіе цълаго класса единичныхъ вещей, особей есть внутреннее свойство всъхъ этихъ особей; напр. идея человъка есть общее внутреннее свойство всъхъ людей и, какъ такое, не существуеть отдѣльно отъ единичныхъ людей; это и есть то, что разумъется на современномъ философскомъ языкъ подъ словомъ имманентность: идея по ученію Аристотеля имманентна явленіямь (имманентный въ этомь смысль значить тоже, что внутренній).

При всемъ своемъ разногласіи съ Платономъ, Аристотель не только не отрицаетъ безусловно Платонова ученія объ идев, но полагаеть его въ основу собственнаго ученія. Аристотель отрицаєть только существование идей, какъ отдъльныхъ, самостоятельныхъ существь, но признаеть идеи, какъ формы всего существующаго, при томъ, какъ формы имманентныя, внутреннія; въ каждомъ данномъ классъ особей общее представление класса, идея есть форма чори́ всѣхъ особей даннаго класса. Напр. идея человѣка есть общая форма встахъ единичныхъ особей человъческаго дода; общее представление стола-форма всѣхъ единичныхъ столовъ и т. п.; эта форма не можеть существовать отдѣльно отъ содержанія, идея стола не можетъ существовать отдёльно отъ единичнахъ столовъ. И такъ, идеи, какъ общія родовыя свойства суть формы всего существующаго; какъ таковыя, онъ содержатся во всъхъ существахъ, все проникаютъ собою. Онѣ составляютъ вѣчный, испре-ходящій элементъ въ вещахъ; единичныя существа мѣняются; онѣ возникають и уничтожаются; но идеи, или какъ называеть ихъ Аристотель-формы всъхъ вещей, пребывають въчно, не рождаются, не умирають и не мѣняются; онѣ суть вѣчная необходимость, непреложный законъ, которому подчинено все существующее. Форма вещей, ихъ общее, родовое представленіе есть то, что не можетъ быть иначе, то̀ойх ἐνдефо́μενον ἀλλως ἒχειν. Напротивъ, чувственныя свойства вещей измѣнчивы, непостоянны и случайны; онѣ могуть быть и не быть, могуть возникать и уничтожаться.

Форма, сама по себъ, не есть нъчто чувственное: она познается умомъ, а не чувствами. Начало множества вещей и первоначальный источнивъ всёхъ ихъ чувственныхъ свойствъ, есть матерія, бλη. Всв вещи суть результаты соединенія двухь началь: возникновенія, рожденія вещей есть ничто иное, какъ соединеніе этихъ двухъ противоположенныхъ началъ, воплощенія формы въ матерію. Форма выражаетъ собою вѣчную дѣйствительность вещей; она есть производящее, дъятельное начало и вмъсть конечная цъль всего существующаго. Напротивъ матерія есть начало пассивное и безформенное; она сама по себъ не содержитъ въ себъ никакихъ качествъ и представляетъ собою только возможность всякихъ качествъ. Она не есть бытіе въ собственномъ смыслѣ, а только возможность бытія. Только черезъ соединеніе съ формой, матерія переходить изъ возможности въ дъйствительность, становится реальнымъ бытіемъ. Форма, такимъ образомъ, есть начало положительныхъ свойствъ вещей, ихъ вѣчная дѣйствительность, ἐνѐργεια. Матерія же сама но себъ, взятая отдъльно отъ формы, есть небытие и представляетъ собою возможность бытія. Такимъ образомъ у Аристотеля, какъ и у Платона, мы находимъ два основныхъ начала, которыя соединяясь, проникая другъ друга, порождають все разнообразие существующаго: форму и материю. Форма соотвѣтствуетъ идеѣ: она есть начало производящее, дѣятельное и вмъстъ съ тъмъ представляетъ собою конечную цъль всего существующаго; все существующее тяготъеть къ извъстнымъ типамъ, формамъ; конечная цбль развитія каждаго живого существа заключается въ осуществлении извъстнаго типа, формы. Напротивъ, матерія есть начало пассивное, безформенное, она отличается оть матеріи Платона только тъмъ, что она опредъляется, какъ возмож-ность бытія доуаць: доуаць: бу, тогда какъ въ Платоновой философіи матерія есть просто небытіе, лишеніе всѣхъ свойствъ бытія άπλῶς μή ὄν στέρησις. Главное отличіе Аристотеля отъ Платона заключается въ томъ, что нервый въ противоположность послёднему не допускаетъ отдѣльнаго существованія формы отъ матеріи: форма существуеть только въ матеріи, только въ единичныхъ существахъ; каждое единичное существо содержить въ себъ эти два необходимые элемента-форму и матерію. Съ точки зрѣнія Платона множество и разнообразіе вешей представлядось призрачнымъ и дожнымъ: Ари-

- 81 -

разнообразіе вещей представлялось призрачнымъ и ложнымъ; Аристотель-же признаетъ за каждымъ единичнымъ существомъ значеніе реальной сущности. Осуществленіе формы въ матеріи есть безпрерывный процессъ движенія генезиса сущеотвъ. Поэтому, въ противоположность Платону, который считаетъ движеніе свойствомъ ложнаго, призрачнаго міра, Аристотель признаетъ реальность, существенность движенія, признаетъ движеніе, какъ первоначальный, необходимый законъ вселенной.

Движение есть всеобщий законь взаимнаго отношения формы и матеріи. Матерія жаждеть формы, стремится къ ней; отсюда и вытекаетъ міровое движеніе: движеніе возникаетъ вездѣ, гдѣ только существують и соприкасаются эти два элемента. Такъ какъ и то и другое, и матерія и форма существують вѣчно, и такъ какъ форма бепрерывно д'биствуеть на матерію, то процессь міроваго движенія есть в'яный процессь: не имбеть ни начала, ни конца во времени. Всякое движение предполагаетъ движущую причину, начало движенія, отличное отъ самого движущагося существа; эта движущая причина даетъ первоначальный толчекъ движению. Если всякое движение предполагаетъ движущую причину-двигателя, то двигатель въ свою очередь предполагаетъ другого двигателя, этотъ третьяго и т. д. Такимъ образомъ послъдовательно восходя въ ряду движущихъ причинъ, мы дойдемъ, наконецъ, до первоначальнаго двигателя, первоначального источника движенія, который всему сообщаеть движение, все двигаеть, всёмъ управляеть, но самъ остается недвижимъ. Если-бы мы допустили, что рядъ движущихъ причинъ нигдъ не заканчивается, продолжается въ безконечность, то мы должны-бы были придти къ отрицанію безусловнаго начала, первоначальнаго основанія, источника движенія; все міровое движеніе не имѣло-бы ни начала, ни конца, не имѣло-бы безусловнаго основанія, а потому было-бы не возможно. Чтобы объяснить міровое движение, нужно допустить такой міровой двигатель, который всёмъ двигаеть, но самъ остается недвижимъ. Первоначальный двигатель безусловно не матеріаленъ, потому что всѣ матеріальныя, тѣлесныя существа находятся въ процессъ безпрестаннаго движенія и перемѣны; это существо безусловно духовное, безплотное, чистая мысль, отръшенная отъ всего матеріальнаго, вещественнаго. Эта чистая мысль есть божество безусловно разумное, мыслящее существо, умъ (чобс). Такимъ образомъ, Аристотель приходить къ признанію безсмертнаго, вѣчнаго, мыслящаго разума, который управляеть мірозданіемь; этоть мыслящій разумь вмѣстѣ съ тѣмъ является первоначальнымъ двигателемъ, источникомъ мірового движенія. Дъятельность божества заключается въ мышлении; она есть ничто иное, какъ безпрерывное созерцание; такъ какъ Богъ обладаетъ въ самомъ себъ безконечнымъ совершенствомъ, полнотою бытія, то внъ его ничего нътъ; Онъ содержитъ въ себъ полноту вселенной, обнимаеть въ актѣ мышленія все существующее. Онъ все мыслить и всёмь обладаеть; такъ какъ внё его ничего нёть, такъ какъ Онъ есть все, содержить въ себѣ все, Онъ мыслить только самого себя; мышление его не обращено къ какому либо внъшнему предмету, такъ какъ внъ его ничего нътъ. Онъ есть чистая мысль, сама себя мыслящая. Раньше мы видѣли, что все міровое устройство опредѣляется соединеніемъ двухъ началь: формы и матеріи; форма въ противоположность матеріи есть начало идеальное, духовное. Богъ обладаеть въ своемъ мышлении, заключаеть въ себъ формы, типы всего существующаго, потому что Онъ всёмъ обладаетъ и все мыслить, т. е. Онъ есть форма всъхъ формъ. Мы раныше видъли, что форма не существуемъ отдбльно отъ матеріи, что дъятельность формы проявляется исключительно въ матеріальныхъ тълесныхъ существахъ. Одинъ только Богъ существуетъ отдъльно отъ вещества: одинъ только мыслящій разумъ не имбеть въ себѣ ничего плотскаго, тълеснаго, не содержитъ въ себъ ни малъйшей примъси, матеріи. Это Божество, безусловно нематеріальное, тъмъ не менъе является началомъ физическаго движенія, первоначальнымъ міровымъ двигателемъ. Воздъйствіе Божественной мысли на природу не должно быть понимаемо, какъ внѣшній, механическій толчокъ, а какъ чисто идеальное, духовное воздъйствіе: Богь опредъляеть собою міровой процессь, будучи конечною цѣлью движенія, все существующее къ нему стремится. Вещество тяготъеть къ формъ, желаеть ея, стремится къ ней. Съ другой стороны форма осуществляется въ матеріи, воплощается въ ней; это воплощение формы въ матеріи и составляеть собою сущность мірового процесса. Такимъ образомъ, въ метафизикъ Аристотеля мы различали два основныхъ начала: матерію и форму; форма не существуеть отдёльно оть матеріи: идеи, типы вещей не существують отдѣльно отъ единичныхъ, чувственныхъ существъ. Только высшая форма, форма всъхъ формъ, Божество, свободна отъ матеріи, существуетъ отдъльно отъ матеріи. Этотъ Богъ не создалъ матерію, Онъ существуетъ одинавово вѣчно съ нею, а только управляеть, двигаеть ее; какъ божественный хої: Анаксагора онъ не есть Творецъ мірозданія, а только архитекторъ, художникъ, пользующійся уже даннымъ, готовымъ матеріаломъ.

## ОСНОВНЫЯ НАЧАЛА ФИЗИКИ ВЪ ИХЪ ОТНОШЕНИИ КЪ УЧЕ-НІЮ О ЧЕЛОВЪКЪ.

"Цѣль мірового процесса есть осуществленіе формы въ матеріи; форма, въ противоположность матеріи, есть начало божественное; поэтому конечная цёль міроваго процесса опредёляется, какъ осуществление божественнаго порядка въ природъ. Природа, съ этой точки зрѣнія, представляется не сочетаніемъ слѣпыхъ, механическихъ силъ, а цълесообразнымъ разумнымъ порядкомъ: всякий физическій процессь, съ точки зрѣнія Аристотеля опредъляется конечною цёлью. Эту цёль въ каждомъ данномъ предметъ, въ каждомъ природномъ существъ составляетъ форма-общій родовой типъ, къ которому тяготьеть данное существо вь своемь развити: напр. конечная цёль развитія каждаго человёка составляеть идея человъка и т. п. Каждое существо стремится къ воплощенію формы въ красоть, совершенствь своего строенія, а человькь, кромь того, осуществляеть идею и въ совершенствъ своего духовнаго склада. Форма, такимъ образомъ, опредъляеть собою природное бытіе, какъ цъль внутрешняя, имманентная, а не внъшняя. Каждое природное существо само въ себъ имъстъ свою внутреннюю цъль, присущую ему форму; вотъ почему отношепіе формы къ единичнымъ существамъ опредъляется словомъ е́утеле́хела, что значитъ внутренняя цѣль (оть ѐv αὐτῷ τέλος ἔγειν. Вся природа представляеть собою царство разумныхъ цёлей, јерархическую лёстницу существъ, изъ коихъ низшія подчинены высшимъ. Конечную высшую цъль всего мірового устройства составляеть Божество; весь природный порядокъ стремится осущестить въ себъ высшее совершенство Божества. Этимь опредбляются основныя начала ученія Аристотеля о природѣ: природа, какъ конкретное соединение формы и материи, опредбляется во 1-хъ присущей ей самостоятельной внутренней цблью, къ которой тяготъеть все природное развитіе; и во 2-хъ природа есть начало самодъятельное, самобытное; она обладаеть сама въ себѣ способностью самостоятельнаго движенія, развитія, дѣятельности. Это начало самобытной деятельности, присущее природе, есть прежде всего способность, произрождающая, на что указываеть и самая этимологія слова фояс оть фоесу-произрождать. Въ

своемъ стремленіи уподобиться совершенству Божества, природа производить безконечное разнообразіе существъ; эти существа образують собою рядъ послѣдовательныхъ ступеней совершенства; въ этой лѣстницѣ существъ низшее мѣсто занимаютъ мертвыя, неорганическія массы вещества. стихій: слѣдующую высшую ступень

этой л'Естниц'Е существъ низшее м'Есто занимають мертвыя, неорганическія массы вещества, стихій; слбдующую высшую ступень составляеть міръ растительный, затёмъ животный, и, наконецъ, послѣднее высшее мѣсто въ лѣстницѣ существъ занимаетъ человъкъ: въ немъ природа достигаетъ своего высшаго совершенства. Изо всбхъ живыхъ существъ человбкъ одинъ обладаетъ божественною способностью и даже, можно сказать, частица божества есть умъ, мышление. Одинъ человъкъ обладаетъ умомъ, а потому онъ одинъ среди всѣхъ природныхъ существъ является представителемъ божественнаго начала въ мірозданія; этимъ объясняется царственная роль человѣка на землѣ. Какъ представитель божественнаго совершенства, человѣкъ есть цѣль, къ которой стремится все природное развитіе; вотъ почему онъ завершаеть собою цѣль природныхъ существъ; всѣ животныя въ сравнени съ человѣкомъ несовершенны; всѣ онѣ суть ничто иное, какъ несовершенныя, неудачныя поцытки природы-произвести человѣка. Во всѣхъ своихъ несовершенныхъ произведеніяхъ природа стремилась къ одной конечной, высшей цёли; эта высшая цёль, человёкъ-послёдній фазисъ природнаго развитія. Чъмъ же объясняется безсиліе природы произвести сразу самое совершенное, паилучшее создание? Почему въ порядкъ послъдовательнаго развитія человъку предшествуеть рядъ несовершенныхъ формь? Эго объясняется борьбою двухъ противоположныхъ началъ, изь коихъ слагается мірозданіе-формы и матеріи: форма есть начало всего прекраснаго и добраго въ мірозданіи, начало д'вятельное, производящее, творческое; матерія, напротивъ, есть начало пассивное, косное, и вмъстъ съ тъмъ, начало всего несовершеннаго и злого въ мірѣ. Матерія сопротивляется формъ: этимъ сопротивленіемъ матеріи объясняется возникновеніе несовершенныхъ и даже уродливыхъ существъ, объясняется то, почему божественное начало-форма не въ состояни сразу осилить сопротивленія матеріи, почему для произведенія совершеннъйшаго, высшаго существа-человѣка нуженъ медленный и постоянный процессъ развитія. Совершеннъйшее, наилучшее существо является не первою, а посл'єднею ступенью, не началомъ, а концомъ мірового развитія. Отношеніе формъ къ матеріи въ процессъ развитія можеть быть пояснено примъромъ художника, дълающаго статую изъ мѣди: мѣдь сопротивляется мысли художника, который хочеть отлить изъ нея прекрасную форму статуи. Искусство не сразу стало на высокую ступень развитія, при которой матеріалъ является совершенно послушнымъ рѣзцу художника; оно должно было начать съ ряда несовершенныхъ попытокъ, пройти рядъ послѣдовательныхъ ступеней развитія, прежде чѣмъ дойти до того высшаго совершенства, какое представляютъ статуи Фидія. Такъ и въ природѣ произведеніе наилучшаго, созданіе совершеннѣйшаго, высшаго существа, человѣка требуетъ медленнаго, постепеннаго прогресса. Такимъ образомъ Аристотель вноситъ въ ученіе о природѣ представленіе послѣдовательнаго, безпрерывнаго генезиса развитія и, съ этой сторэны, является предшественникомъ современнаго, естественно-научнаго міросозерцанія.

## УЧЕНІЕ О ЧЕЛОВЪБЪ. ПОНЯТІЕ О ЧЕЛОВЪЧЕСКОЙ ДУШЪ.

У Аристотеля, какъ и у Платона, человѣкъ занимаетъ посредствующее положеніе между двумя мірами: съ одной стороны онъ есть физическое существо, — вещь между вещами, членъ природнаго цѣлаго, съ другой, онъ обладаетъ божественною способностью, мышленіемъ, безсмертнымъ умомъ, который вводитъ его въ общеніе съ Божествомъ. Эта двойственность выражается прежде всего въ ученіи о душѣ человѣка.

Душа, по ученію Аристотеля, есть ничто иное, какъ органическая форма; съ этой точки зрѣнія душа составляеть основное отличіе міра органическаго отъ неорганическаго; по опредѣленію Ари-**СТОТЕЛЯ ДУША ЕСТЬ έ**ντελέχεια ή πρώτη σώματος φυσικοῦ όργανικοῦ. т. е. душа есть интелехія, или, что тоже, форма физическаго и при томъ органическаго тъла. Весь органический міръ, какъ таковой, всъ растенія и животныя обладають душой: душа во 1-хъ, самодъятельное начало жизни и движенія, присущее каждому живому существу, каждому органическому тълу, растенію или животному, во 2-хъ, его самобытная, внутренняя цёль, и въ З-хъ, начало формы. Какъ такое, душа опредъляеть собою тълесное строение каждаго существа, органический типъ. Развитие каждаго органическаго существа тягответь къ извъстному типу, который и составляеть конечную цъль развитія, душа есть именно эта присущая живымъ существамъ сила жизни, энергія, которая заставляеть ихъ принимать тоть или другой обликъ, то или другое строение тъла, опредъляеть собою соотношение органовъ. Душа, такимъ образомъ, есть производящее начало всъхъ

жизненныхъ отправленій органическихъ существъ. Въ міръ́ растительномъ дѣятельность души сводится къ питанію и размноженію; этимъ ограничиваются всѣ жизненныя функціи растенія; въ мірѣ животномъ къ этимъ растительнымъ процессамъ присоединяется еще другое высшее проявленіе жизни, именно ощущеніе, способность чувственнаго воспріятія; а также у большей части животныхъ способность перемѣны мѣста, способность передвиженія въ пространствѣ.

Человъкъ, какъ высшее совершеннъйшее существо, соединяетъ въ себѣ всю полноту жизненныхъ опредъленій органическаго міра. Въ немъ происходятъ во 1-хъ растительные процессы питанія и размноженія; онъ обладаеть растительною душою; къ этому присоединяется общая всему животному міру способность чувственнаго воспріятія и пространственнаго передвиженія. Такимъ образомъ человъческая душа соединяеть въ себъ жизненныя способности растительной и животной души. Къ этимъ низшимъ способностямъ присоединяется высшая, божественная способность, составляющая отличіе человѣка среди всѣхъ живыхъ существъ. Эта высшая способность есть умъ хобс. Форма, по Аристотелю, не существуеть отдъльно отъ матеріи: душа, какъ форма, интелехія органическаго тъла не существуеть вив конкретнаго органическаго соединения съ твломъ: душа возникаетъ вибстб съ тбломъ и вибстб съ нимъ уничтожается. Душа есть присущая тълу жизненная способность, энергія; а потому тѣло составляеть такое-же необходимое условіе индивидуальной, органической жизни, какъ и душа; душа не можетъ существовать виб тбла. Съ этой точки зрбнія Аристотель возстаеть противъ ученія Платона о существованій души, которое предшествовало тълесной жизни; а равнымъ образомъ и противъ ученія о безсмертіи. Аристотель вовсе отрицаеть индивидуальное безсмертіе. Одна только высшая способность человъческой души составляеть исключеніе: одинъ только мыслящій разумъ безсмертенъ. Въ противоположность низшимъ душевнымъ способностямъ умъ не есть только нераздѣльная энергія, форма индивидуальнаго тѣла; онъ существуеть вѣчно, не возникаеть и не уничтожается вмѣстѣ съ тѣломъ; онъ существусть и отдёльно отъ тёла. Какимъ же образомъ умъ соединяется съ другими душевными способностями? Какимъ образомъ безсмертная частица божества вступаетъ въ союзъ съ смертнымъ тѣломъ? Растительная и животная душа существуеть въ скрытомъ состояніи уже въ мужскомъ сѣмени, спермѣ; она воз-никаетъ вмѣстѣ съ спермой и проявляется уже въ человѣческомъ зародышѣ. Въ противоположность смертной части души, умъ не содержится въ зародышѣ: онъ привходить извнѣ; присоединяется къ зародышу еще до рожденія. Онъ не имѣсть своего спеціальнаго органа, сѣдалища въ тѣлѣ; неизмѣнный по своей природѣ, онъ продолжаеть свое существованіе и послѣ смерти тѣла. Но это безсмертіе одной душевной способности не должно быть понимаемо, какъ безсмертіе индивидуальное, личное; умъ самъ• по себѣ не имѣеть ничего индивидуальнаго; это существо безличное, чистая мысль, не имѣющая никакихъ индивидуальныхъ опредѣленій; только въ соединеніи съ тѣломъ, въ союзѣ съ низшими душевными способностями, умъ является нераздѣльнымъ свойствомъ личности; существованіе личности кончается, какъ только разрывается этотъ временный, случайный союзъ духа съ плотію.

# УЧЕНІЕ О НРАВСТВЕННОЙ ДЪЯТЕЛЬНОСТИ. ЭТИКА.

Посредствующимъ положеніемъ между міромъ божественнымъ и матеріальнымъ, природнымъ, опредѣляются задачи и цѣли человѣческой дѣятельности; соотношеніемъ душевныхъ способностей опредѣляется характеръ нравственной дѣятельности. Безусловная, конечная цѣль человѣческой дѣятельности—есть счастіе. Изо всѣхъ цѣлей, которыя мы преслѣдуемъ, одно только счастіе желательно само по себѣ, ради самаго счастія. Всѣ остальные предметы нашего желанія суть средства по отношенію къ этой главной цѣли.

Всъ согласны въ томъ, что счастие есть высшая безусловная цѣль. Но одни полагають счастіе въ чувственномъ наслажденіи, другіе видять счастіе въ общественной жизни и дбятельности, наконецъ, третъи видятъ высшую цѣль жизни въ теоретическомъ созерцании. Повидимому, всякий понимаеть счастие по своему, сообразно съ своими интересами и наклонностями. Но мъриломъ счастія не можеть быть произволь единичнаго субъекта. Счастье заключаеть въ себъ два существенные элемента. Во 1-хъ, оно заключаеть въ себъ высшее, объективное благо, которое коренится не въ субъективномъ произволѣ, а въ самой природѣ вещей: напр. красота сама по себѣ есть благо, независимо отъ эстетическаго вкуса того или другого субъекта. Во 2-хъ, счастие есть благо для каждаго единичнаго человъка, т. е. не только объективное, но и субъективное; это человѣческое благо должно быть таково, чтобы удовлетворять въ себъ человъческие интересы, быть предметомъ наслажденія для каждаго. Счастье, такимъ образомъ, заключаеть въ

себѣ два существенныхъ элемента: объективное благо и субъективное наслажденіе; въ сочетаніи этихъ двухъ элементовъ и заключается высшее совершенство человѣческой жизни. Для каждаго живого существа высшее благо заключается во всестороннемъ развитіи его дѣятельности, въ активномъ проявленіи всѣхъ его душевныхъ силъ, въ раскрытіи всей его жизненной энергіи. Счастіе каждаго существа состоить въ осуществленіи его конечной цѣли. Конечная цѣль человѣка, какъ разумнаго существа, есть, прежде всего, разумная дѣятельность.

Теоретическая способность, умъ, — составляеть отличіе человѣка отъ всѣхъ живыхъ существѣ, и высшее счастье человѣка, слѣдовательно, заключается прежде всего въ проявленіи этой дѣятельной высшей способности.

Но человѣческая душа состоить не изъ одного разума; она заключаеть въ себѣ низшія силы и способности. Счастіе состоить въ полномъ развитіи всѣхъ душевныхъ силъ, въ согласіи всей душевной дѣятельности съ разумомъ, которому, какъ высшей, божественной способности, принадлежить господство, управление всёмъ существомъ человъка. Жизнь, согласная съ разумомъ, и есть добродътель. Такимъ образомъ, человъкъ, какъ существо разумное, не можетъ прозябать подобно растенію; опъ не способенъ поглощаться грубыми животными наслажденіями; мыслительная дѣятельность отмѣчаетъ человѣка отъ прочихъ органическихъ существъ, и, слѣдовательно, высшее счастие человъка состоитъ въ осуществлении разумной мыслящей способности, т. е. въ добродътели; иначе говоря, счастіе есть жизнь души, согласная съ добродътелью. Высшее проявление разумной д'вятельности есть созерцание дешоса, а высшее счастіе, слъдовательно, есть созерцательная жизнь Віос Усмортихос. Всякая практическая дъятельность предполагаеть стремление къ внъшнимъ цълямъ и, слъдовательно, зависимость отъ внъшнихъ условій; такъ напр. д'ятельность общественная, политическая или военная зависить оть множества внёшнихъ, случайныхъ обстоятельствъ; ни одна изъ этихъ д'бятельностей не есть сама по себъ цъль. не есть сама по себ' благо; каждая изъ нихъ стремится къ достижению внѣшнихъ результатовъ, которые не всегда зависять отъ свободной воли челов'ка; практическая д'ятельность желательна не сама по себѣ, а въ виду внѣшнихъ цѣлей; слѣдовательно, практическая дъятельность не есть высшая, конечная цъль нашей жизни. На-. противъ, созерцательная дѣятельность сама по себѣ есть высшее благо, а потому желательна сама по себъ, независимо отъ какихъ

бы то ни было внёшнихъ результатовъ и выгодъ. Созерцаніе само по себё есть высшее наслажденіе; βίος дешрутихос, такимъ образомъ соединяетъ въ себё два главные элемента счастія: во 1-хъ, объективное благо, а во 2-хъ, субъективное наслажденіе. Въ созерцаніи, въ мышленіи человѣкъ отрѣшается отъ всего матеріальнаго, внѣшняго; онъ уподобляется Божеству, которое есть чистая мысль, сама по себѣ мыслящая, безплотный созерцательный умъ, чуждый практической дѣятельности.

Но мыслящій разумъ не исчернываетъ собою всѣхъ силъ и способностей человъческой души; воть почему человъческое счастіе не исчерпывается однимъ теоретическимъ наслажденіемъ, и созерцаніе не есть исключительное человъческое благо; какъ существо природное, тблесное, человёкъ зависить отъ внёшнихъ физическихъ условій; онъ нуждается во внѣшнихъ благахъ; счастье человѣка требуетъ удовлетворенія не только теоретическихъ, но и практическихъ интересовь; между тёмъ практическая д'ятельность зависить отъ множества внѣшнихъ условій, стоящихъ внѣ свободной воли человѣка, оть случайности жребія: напр. та польза, которую приносить гражданинъ государству, зависитъ не только отъ личной доблести, но и отъ такихъ условій, какъ богатство, благородное происхожденіе и т. п. Безъ этихъ внъшнихъ условій дъятельное проявленіе многихъ гражданскихъ доблестей было-бы невозможно; добродътель нуждается во внѣшнихъ благахъ для своего осуществленія. Добродѣтель не есть только внутреннее субъективное свойство личности: мъриломъ практической дъятельности является не счастіе одипокого субъекта, а счастіе всъхъ-общее благо. Самый разумъ, теоретическая дбятельность не есть свойство одинокой личности: разумъ проявляется прежде всего въ союзъ разумныхъ существъ, въ общежитіи. Общежитіе составляеть безусловную высшую цёль челов'ьческаго существованія; воть почему практическая добродітель лица есть тоже, что пригодность, полезность его для цълей общежитія. Для блага общежитія недостаточно однихъ внутреннихъ, душевныхъ качествъ: чтобы быть полезнымъ членомъ общества недостаточно быть умнымъ, храбрымъ, честнымъ и т. п.; кромъ всъхъ этихъ душевныхъ качествъ для этого требуются еще и такія внѣшнія условія, какъ напр. гражданское происхожденіе и извъстный достатокъ: служба государству требуеть отъ гражданина матеріальной состоятельности. Такимъ образомъ судьба человъка, а, слъдовательно, и его счастіе зависить не только отъ его внутреннихъ качествъ, но и отъ внѣшнихъ условій; человѣкъ добродѣтельный и мудрый спокойно переноситъ удары судьбы и лишенія; но никто не назоветь счастливымъ жребій Пріама, хотя, съ другой стороны, никто не оспариваетъ значенія Пріама, какъ представителя героической доблести.

Счастіе заключаеть въ себѣ объективное благо и субъективное наслажденіе. Осуществленіе объективнаго блага есть добродѣтель; наслажденіе-же предполагаеть кромѣ добродѣтели извѣстныя внѣшнія условія, совокупность благь внѣшнихъ.

Поэтому, точно также можно сказать, что счастие слагается изъ двухъ элементовъ: добродътели и совокупности внъшнихъ благъ; изъ этихъ двухъ элементовъ первое мъсто принадлежитъ добродътели: внёшнія блага должны быть цёнимы, лишь по скольку они служать добродътели. Понятие о добродътели опредъляется извъстнымъ ученіемъ о душѣ: человѣческая добродѣтель есть ничто иное, какъ осуществление конечной цёли человёческой дёятельности; эта конечная цёль заключается въ раскрытіи всёхъ душевныхъ силъ. Въ душѣ должно различать, во 1-хъ, разумную, мыслящую способность, а, во 2-хъ, неразумную, животную и растительную природу, способность желанія и ощущенія; эта способность сама по себъ неразумная, можетъ однако подчиняться разуму, и въ этомъ заключается ея добродѣтель. Соотвѣтственно этимъ двумъ частямъ души, мы различаемъ два рода добродътелей: во 1-хъ, добродътели умной, мыслящей части души, таковы: мудрость, благоразуміе, разсудительность и т. п. Это добродътели умныя или, какъ ихъ называетъ Аристотель, діаноэтическія (оть біачога-умь); во 2-хъ, добродѣтели неразумной, но управляемой разумомъ части души-добродътели этическія: таковы суть, напримёръ: справедливость, храбрость, умёренность. Послёднія собственно и составляють область этики, а потому спрашивается, что-же такое этическая добродътель? Добродътель не есть отдъльный поступокъ; она не есть временное душевное состояние, преходящий аффекть: она есть прежде всего постоянное свойство души, въ силу котораго душа постоянно руководствуется извъстной нормой, правиломъ въ своей дъятельности; добродътель, такимъ образомъ, не есть только теоретическое сознание разума, но постоянное свойство воли, природное качество души, укоренившееся путемъ долголътняго воспитанія и упражненія. Съ этой точки зрѣнія Аристотель рѣшительно возстаетъ противъ Сократическаго ученія, которое сводить добродѣтель къ чисто теоретической дѣятельности познанія: напр. справедливость не есть только познаніе справедливаго; мы не называемъ справедливымъ того, кто, обладая теоретическимъ сознаніемъ справедливости, поступаеть въ противоръчіе съ этимъ сознаніемъ; мы не назовемъ справедливымъ и того, кто въ единичныхъ случаяхъ поступалъ справедливо; а только того, кто во всей своей дѣятельности постоянно и неизмѣнно пользовался и руководствовался правилами справедливости; добродѣтель, такимъ образомъ, есть теоретическое правило, обратившееся въ неизмѣнное природное качество души, въ нераздѣльное свойство характера. Добродътель, такимъ образомъ, есть результатъ взаимодъйствія двухъ факторовъ: природной наклонности и разума; для того, чтобы правило разума стало опредбляющимъ началомъ нравственной дбятельности, требуется еще третье условіе: привычка. Доброд'ятель вырабатывается только путемъ привычки слъдовать извъстному общему правилу въ цёломъ рядё однородныхъ случаевъ. Никто не рождается доброд втельнымъ: доброд втель не есть врожденное, природное свойство: доброд втель предполагаетъ свободную двятельность разума, свободу выбора между добромъ и зломъ; съ другой стороны недостаточно одной теоретической, разумной дѣятельности, недостаточно одного сознанія добра для того, чтобы быть добродѣтельнымъ; для этого нужно опредбленное направление воли, извъстный складъ характера, который пріобрътается только путемъ долговременнаго воспитанія и упражненія; необходима привычка; для того, чтобы быть справедливымъ, нужно привыкнуть поступать справедливо.

Такимъ образомъ, природа, привычка и разумъ суть три основныя условія доброд'єтели. Какъ разумная д'яятельность, добродътель свободна. Человъкъ въ самомъ себъ заключаетъ самобытное начало всей своей нравственной дбятельности, онъ есть причипа всёхъ своихъ дёйствій; всякій единичный акть нашей воли есть результать свободнаго выбора; въ каждомъ данномъ случат мы свободно выбираемъ между добромъ и зломъ; если же въ цѣломъ рядѣ однородныхъ случаевъ мы выбираемъ извѣстное нравственное дъйствіе, неизмѣнно слѣдуемъ одному и тому же правилу, то въ концѣ концовъ складывается извѣстная привычка, правственное правило обращается въ постоянное свойство характера, въ добродътель. Такимъ образомъ наша нравственная свобода, способность свободнаго выбора опредбляеть не только единичный акть нашей воли, но участвуеть въ самомъ образовании нашего характера. Поэтому человѣкъ отвѣтственъ не только за каждый свой единичный поступокъ, но и за весь свой нравственный складъ; въ противоположность Сократу, который утверждаль, что никто не бываеть добровольно злымъ, Аристотель учитъ, что зло также добровольно, также свободно, какъ и добро; утверждая противоположное, мы въ самомъ корнѣ подкапываетъ понятіе о нравственной отвѣтственности; если мы допустимъ, что можно быть здымъ противъ воли, что человъкъ не есть виновникъ своихъ собственныхъ злыхъ дъйствій, то мы должны послёдовательно отрицать вмёняемость преступленій; съ отой точки зрѣнія уголовный законъ, карающій преступниковь, обращается въ вопіющую несправедливость. Такимъ образомъ, въ основъ нравственной дъятельности лежить способность свободнаго выбора; но эта способность выбора не должна быть понимаема, какъ абсолютная свобода воли; конечная цѣль нравственной д'вятельности находится внъ сферы человъческой свободы; конечныя цёли дёятельности предопредёлены извнё и потому не зависять оть человёческаго произвола; каждое наше нравственное дъйствіе предполагаеть уже извиъ предопредъленную цъль; мы свободны лишь въ выборъ средствъ для осуществленія этой цъли; напр. конечная цёль политической дёятельности есть общественная польза, общее благо; человъкъ свободенъ лишь въ выборъ средства для осуществленія этой цёли; опредёленіе же самой цёли, самой сущности блага лежить внё свободной воли человёка. Конечная цѣль человѣческаго существованія предопредѣлена, а потому не зависить оть свободнаго выбора.

Такимъ образомъ, въ понятіе добродѣтели входятъ два существенные признака: во 1-хъ, она есть постоянное и неизмѣнное свойство характера; во 2-хъ, она есть результатъ свободной дѣятельности.

Оба эти опредѣленія слишкомъ общаго, отвлеченнаго свойства; недостаточно знать, что добродѣтель есть свойство характера; спрашивается, какое свойство? Какъ въ каждомъ данномъ случаѣ проявляется нравственная свобода? Добродѣтель есть осуществленіе объективнаго блага. Какъ же, спрашивается, осуществляется въ каждомъ данномъ случаѣ это благо? На этоть вопросъ мы получаемъ слѣдующій отвѣть: въ природѣ каждаго человѣка, какъ и существа и каждой дѣятельности заключается извѣстная мѣра; съ нарушеніемъ этой мѣры упичтожается органическое равновѣсіе; для нашего душевнаго благосостоянія, точно такъ же, какъ и для нашего тѣлеснаго здоровья, вредны излишества и недостатки: живой организмъ можетъ быть погубленъ излишкомъ, точно такъ же, какъ недостаткомъ питанія: здоровье, благосостояніе организма зависитъ отъ соблюденія извѣстной мѣры, извѣстной середины между излишкомъ и недостаткомъ; точно такъже нормальное, счастливое состояніе нашей души зависить оть соблюденія ея середины между двумя крайностями; соблюденіемъ середины между излишествомъ и недостаткомъ опредѣляется и задача практической или этической добродѣтели. Каждая добродѣтель есть ничто иное, какъ середина между двумя крайностями, двумя пороками: такъ напр. щедрость есть середина между расточительностью и скупостью; храбрость есть середина между безумной отвагой, сумасбродствомъ и трусостью. Середина въ каждомъ данномъ случаѣ опредѣляется практическимъ тактомъ, благоразуміемъ его. Такимъ образомъ добродѣтель опредѣляется, какъ преднамѣренное направленіе характера, состоящее въ соблюденіи середины, опредѣляемой для насъ разумомъ, согласно съ требованіемъ благоразумія.

Разбирая различныя добродътели, Аристотель всего дольше останавливается на учении о справедливости, которому онъ посвя-щаетъ цълую книгу своей этики. Справедливость есть добродътель политическая по преимуществу; воть почему Аристотель всего дольше сосредоточиваеть на ней свое внимание и воть почему учение о справедливости представляеть для насъ особенный интересъ. Справедливость, въ широкомъ эллинскомъ смыслѣ слова, пе есть только одна изъ добродътелей; говоря словами Аристотеля, она не есть часть, а вся добродѣтель: въ этомъ широкомъ смыслѣ слова, понятіе справедливости совпадаеть съ понятіемъ добродътели вообще, заключая въ себъ всъ частныя добродътели. Какова же всеобщая норма справедливости? Эта всеобщая норма, опредбляющая въ каждомъ данномъ случав, что справедливо есть законъ. Съ точки зрѣнія народнаго эллинскаго міросозерцанія законъ есть безусловное мбрило нравственнаго и безнравственнаго; въ согласии съ народнымъ міросозерцаніемъ Аристотель учить, что справедливость есть тоже, что законное, что несправедливое есть тоже, что противозаконное. Но это върно только относительно найлучшаго общежи-Только въ найлучшемъ государствъ закопъ совпадаетъ съ тія. безусловной справедливостью: въ дъйствительности же существующія положительныя законодательства часто отклоняются отъ справедливости, часто служатъ другимъ интересамъ, ничего общаго съ справедливостью не имбющимъ: поэтому въ дъйствительности завонъ и справедливость не всегда совпадають и часто противоръчать другь другу. Поэтому Аристотель различаеть справедливое по природѣ оть справедливости законной, какъ результата произвольнаго соглашенія людей. Существенный признакъ справедливости заключается въ томъ, что она опредъляетъ отношение къ другимъ

людямъ, что, слёдовательно, она въ широкомъ смыслё обнимаеть собою всю нравственную деятельность въ ея отношения бъ ближнимъ, къ общежитію. Аристотель именно и разсматриваетъ се съ этой точки зрѣнія, оставляя въ сторонѣ первоначальное опредѣленіе справедливаго, какъ законнаго. На ряду съ понятіемъ справедливости въ широкомъ смыслъ слова, какъ добродътели вообще, Аристотель установляеть другое понятие справедливости, какъ спеціальной добродътели, справедливости въ тъсномъ смыслъ слова. Такъ понимаемая справедливость есть доброд втель, распред вляющая пользование различными благами въ общежити между отдъльными его членами. Эти блага суть состояние, имущество и честь. Во всеобщемъ соперничествъ личныхъ сгремлений, среди всеобщаго столбновенія интересовъ матеріальныхъ и личныхъ, справедливость опредбляеть собою порядокъ соотношенія этихъ противоположныхъ интересовъ, разграничиваетъ сферу дъятельности отдъльныхъ лицъ, опредъляя правомочіе каждаго. Справедливость въ этомъ смыслѣ слова опредбляеть мъсто каждаго человъка въ общежити, его отношени къ власти и къ матеріальнымъ благамъ, его права политическія и частныя-имущественныя. Положеніе человъка въ обществѣ опредѣляется извѣстной мѣрой, границей: отношеніе во внъшнимъ благамъ также опредъляется серединой между излишествомъ и недостаткомъ; отыскание этой мъры, этой середины и составляеть задачу справедливости. Справедливость, такимъ образомъ, заключается въ пропорціональномъ раздѣленіи благъ между отдѣльными членами общежитія; основной принципъ ея есть равенство; это-то равенство и опредбляеть собою середину между излишествомъ и недостаткомь. Какъ въ живомъ организмѣ благосостояніе и здоровье цёлаго зависить оть равномёрнаго питанія всёхъ частей, такъ и въ общежитіи общее благо требуеть равномърнаго распредъленія матеріальныхъ и духовныхъ благъ между отдъльными членами: справедливость, такимъ образомъ, есть тоже, что органическое равновъсіе; справедливости противоръчитъ неумъренное преобладание одного члена общества или сословія надъ другимъ; излишнее благосостояніе, богатство, съ одной стороны, точно такъ же, какъ и недостатокъ, бъдность-съ другой; справедливость, такимъ образомъ, есть, во 1-хъ, д'ятельность распред'бляющая, и, во 2-хъ, уравнивающая. Какъ распредъляющая справедливость, такъ и уравнивающая суть лишь двѣ стороны одной и той же дѣятельности, одно и тоже понятие справедливости. Справедливость распредъляющая заключается въ пропорціональномъ раздѣленіи благъ между отдѣль-

ными членами общежитія, въ установленіи равенства. Эта пропорціональность не ариометическая, а геометрическая: каждый отдъльный членъ общежитія пользуется матеріальными и духовными благами пропорціонально своимъ достоинствамъ. Общественное положение каждаго отдѣльнаго члена общежития опредѣляется его общественными заслугами и личными качествами; и какъ личныя качества, таланты и достоинства людей не одинаковы, точно такъ же не должно быть одинаково и имущественное благосостояние и степень власти, почести, какими пользуется каждый. Равенство, котораго требуеть справедливость, есть равенство хат'аξίαν, т. е. по достоинству, а не поголовное, равенство пропорціональное. Если Ахиллъ вдвое превосходилъ Аякса своими личными достоинствами, то Ахиллъ вдвое противъ Аякса долженъ пользоваться частію и матеріальнымъ благосостояніемъ: таковъ принципъ распредѣляющей справедливости. Уравнивающая справедливость опредъляеть частныя отношенія лицъ между собою, разграничиваетъ сферы частныхъ правъ и интересовъ, заботится о томъ, чтобы никто не вторгался въ чужую сферу интересовъ, чтобы никто не нарушалъ правъ ближняго; справедливость уравнивающая заключается въ возстановлении органическаго равновъсія правъ и обязанностей тамъ, гдъ она нарушается вторженіемъ одного лица въ сферу другого; она возстановляеть нарушенное право, возпаграждаеть потери вшаго и отнимаеть у лица, нанесшаго ущербъ, выгоду, пріобрѣтенную имъ на счетъ другого: принципъ уравнивающей справедливости есть пропорціональность, но не геометрическая, а ариомстическая. Вознагражденіе лица потерпъвшаго должно быть равно причиненному ему ущербу. Справедливость уранивающая, такимъ образомъ, не должна быть понимаема, какъ справедливость карающая; она не есть возмездіе; она не наказываеть преступника, а только отнимаеть похищенное имъ, уничтожаетъ съ одной стороны неправильно пріобрътенную выгоду, а съ другой причиненный ущербъ. Она только возстановляеть нарушенное равенство-состояние, предшествовавшее правонарушению.

Справедливость уравнивающая регулируеть всё отношенія частныхъ лицъ между собою; въ частныхъ договорахъ она установляетъ тоже отношеніе между контрагентами, при которомъ выгоды, получаемыя каждой стороной, и услуги, которыя оказывають одна другой, взаимно другь друга уравновъшивають. Здъсь также господствуетъ принципъ равенства, но уже въ смыслѣ ариеметической пропорціональности; каждый изъ договаривающихся получаеть выгоду совершенно равную оказанной имъ услугѣ: такъ напр. плата рабочаго есть эквиваленть его труда и т. п. Въ договорахъ, касающихся мёны, обмёниваемыя цённости также должны быть равны; но количества обмѣниваемыхъ продуктовъ обратно пропорціональны ихъ стоимости; т. е., чъмъ дешевле стоитъ одинъ продуктъ, тъмъ большее количество его потребуется для того, чтобы уравновъсить стоимость другого болбе дорогого продукта. Положимъ, напримбръ, что сапожникъ обмѣнивается съ земледѣльцемъ; допустимъ, что пара сапогъ стоитъ столько же, сколько-пять мъръ пшеницы. Очевидно, что количество мъръ пшеницы будетъ въ пять разъ превосходить число паръ саногъ, т. е., что количества обмѣниваемыхъ продуктовъ будуть обратно пропорціональны ихъ стоимости. Обмѣниваемые продукты находятся между собою не въ ариеметической, а въ геометрической пропорціи. Общую естественную мъру цънности различныхъ продуктовъ составляеть потребность въ даннаго рода товарахъ; но въ видахъ удобства мёны установлена другая, искусственная мбра; мбновой знакъ-монета.

Такимъ образомъ, сущность справедливости заключается въ установленіи органическаго равновъсія въ общежитіи. Съ этой точки зрѣнія названія справедливаго заслуживаетъ тотъ, кто въ своихъ отношеніяхъ къ ближнимъ руководствуется вышеуказанными началами равенства, который сообразно съ этимъ довольствуется своимъ добромъ и общественнымъ положеніемъ и не завидуетъ чужому, кто во всѣхъ отношеніяхъ къ ближнимъ умѣстъ находитъ ту середину, при которой его интересы находятся въ гармоническомъ равновѣсіи съ интересами ближнихъ; въ качествѣ добродѣтели справедливостъ есть дѣятельность свободная: справедливымъ мы не называемъ того, кто дѣйствуетъ по внѣшнему принужденію, а только того, кто дѣйствуетъ совершенно свободно, добровольно.

Справедливость есть по преимуществу добродѣтель общежительная, политическая. Но справедливость въ общирномъ смыслѣ слова, въ противоноложность справедливости, какъ спеціальной добродѣтели, заключаетъ въ себѣ всѣ добродѣтели, объединяетъ въ себѣ всю правственную дѣятельность. Въ государствѣ, какъ союзѣ разумныхъ существъ, человѣкъ достигаетъ конечной высшей цѣли своего существованія, и вотъ почему добродѣтель политическая, справедливость есть сумма и вѣнецъ всѣхъ этическихъ добродѣтелей Аристотеля; общежитіе, государство есть мѣра всѣхъ человѣческихъ добродѣтелей; въ одинокомъ состояніи добродѣтель была бы невозможна; всѣ цѣли нравственной дѣятельности сосредоточиваются вокругь общежитія, государства, а нотому доброд'ятель возможна только въ немъ и черезъ него. Какъ высшая ц'яль жизни, государство опред'ялетъ первоначальное направленіе челов'яческой воли; государство, какъ общее благо, им'яетъ въ виду счастіе вс'яль и каждаго, а, сл'ядовательно, и доброд'ятель, такъ какъ доброд'ятель есть главный существенный элементъ счастія. Главная ц'яль государственной д'ятельности, поэтому, состоитъ въ томъ, чтобы сд'ялать вс'яль гражданъ счастливыми и доброд'ятельными. Задачи этики и политики, такимъ образомъ, совпадаютъ. Спрашивается, какимъ же нутемъ государство можетъ сд'ялать гражданъ доброд'ятельными? Посредствомъ общественнаго воспитанія.

Воспитательная дёятельность государства заключается въ цёломъ рядё законодательныхъ мёръ, которыя простираются на всю жизнь граждалъ съ самаго ранняго возраста и до позднихъ лётъ: этимъ путемъ вырабатывается въ населеніи привычка съ малолётства подчиняться извёстнымъ правственнымъ правиламъ, образуется весь нравственный складъ граждапина; все уголовное законодательство не имёетъ другой цёли, кромѣ воспитанія добродѣтели путемъ страха наказанія; воспитательная цёль государства достигается съ одной стороны путемъ устрашенія злыхъ, а съ другой—путемъ вознагражденія добрыхъ; въ благоустроенномъ государствѣ великія заслуги не остаются безъ вознагражденія, точно такъ же, какъ преступленія не должны оставаться безпаказанными.

Только въ общежитіи возможно необходимое для человѣка нравственное воспитание: внъ общежитія человъкъ есть существо несовершенное и неполное. Полнота и совершенство достигается только въ нравственномъ общении людей. Отсюда врожденное стремление человѣка къ общенію со своими ближними, къ общежитію. Несовершенные въ одинокомъ состояния, люди въ общежити восполняють и совершенствують другь друга. Человѣкъ есть по природѣ животное общественное, политическое. Поэтому, естественное, природное состояние человъка не есть одиночество, а союзъ съ своими ближними, общение съ ними. Это стремление къ нравственному общенію съ людьми получаеть у Аристотеля названіе дружбы. Подъ дружбой Аристотель разумбеть вообще влечение человбка къ себб подобнымъ; такъ понимаемая дружба есть начало всъхъ общественныхъ отношеній. Дружба является во 1-хъ, образующимъ началомъ семьи, какъ первоначальной общественной единицы. Она лежить въ основъ отношеній родителей къ д'бтямъ и д'бтей къ родителямъ и между собою; она опредъляеть собою вообще всъ родственныя отношения.

Далѣе дружба связуеть лицъ, находящихся внѣ всякихъ родственныхъ отношеній; она соединяетъ господина съ рабомъ, и равныхъ съ равными; наконецъ, она объединяетъ отдѣльныя семейства между собою, связуетъ ихъ въ общественный союзъ, въ государство. Такимъ образомъ, дружба есть начало всѣхъ общественныхъ связей: она есть съ одной стороны одна изъ формъ нравственныхъ связей: она есть съ одной стороны одна изъ формъ нравственнаго общенія людей; но такъ какъ съ другой стороны дружба связуетъ людей въ организованный общественный союзъ—государство, то ученіе о дружбѣ въ значительной степени выходитъ за предѣлы этики, являясь переходной ступенью къ политикѣ, и какъ бы введеніемъ къ ученію о государствѣ.

### ПОЛИТИКА. ПОНЯТІЕ О ГОСУДАРСТВЪ И ЕГО СОСТАВНЫХЪ ЧАСТЯХЪ.

Политика Аристотеля открывается ученіемъ о государствѣ. Въ основѣ всякаго человѣческаго общежитія лежитъ стремленіе къ благу, какъ конечной цёли. Что вёрно относительно низшихъ формъ человѣческаго общенія то тёмъ болѣе вёрно относительно государства, какъ высшей, совершеннъйшей формы, обнимающей въ себъ всѣ остальыя; всякое соединеніе людей, всякое общество, какъ такое, имбеть вь виду общее благо всбхъ своихъ членовъ; но высшее благо, совершенство человѣческой жизни достигается только въ государствъ. Общественные союзы низшаго порядка, какъ напр. семья или деревня не заключають въ себъ полноты и совершенства человческой жизни. То и другое достигается посредствомъ соединенія отдѣльныхъ семействь и деревень въ государство, πόλις. Въ государствъ отдъльныя семьи и деревни восполняютъ другъ друга, образуя высшій и совершеннъйшій союзъ, конечный предълъ всякаго совершенства. Государство отличается отъ низшихъ формъ человѣческаго общенія, toto genere, т. е. не только количествен-но, но и качественно. Каждая изъ этихъ низшихъ формъ относится къ государству, какъ часть къ цѣлому, какъ отдѣльный органъ къ политическому цёлому. Опредёляя понятіе государства, Аристотель разлагаеть его на отдѣльныя составныя части. Первоначальная элементарная единица наименьшая часть государства есть отдъльная личность; путемъ сложенія этихъ отдъльныхъ единицъ, путемъ соединенія людей образуется сначала семья, какъ половое соединение мужчины и женщины; — затъмъ соединение господина съ

Digitized by Google

рабомъ ради общей хозяйственной цёли; всякое частное хозяйство или домъ (ойхос) состоитъ изъ этихъ элементарныхъ частей: мужа, жены и раба; такое элементарное, первоначальное соединеніе людей достаточно для удовлетворенія повседневныхъ житейскихъ нуждъ; слёдующая, высшая ступень человѣческаго общенія—деревня есть соединеніе отдѣльныхъ хозяйствъ. Деревня есть уже сравнительно высшая ступень совершенства человѣческаго общежитія; въ ней, слѣдовательно, удовлетворяются не только первоначальныя житейскія нужды, но и сравнительно высшія человѣческія потребности. Деревня есть какъ бы колонія семьи, произшедшая путемъ естественнаго размноженія послѣдней. Путемъ размноженія семья постепенно разростается въ союзъ родичей, пока, наконецъ, черезъ нѣсколько поколѣній это размноженіе не достигнетъ такихъ размѣровъ, что и самое родство теряется, забывается; тогда семья обращается въ деревню.

Что деревня произошла отъ семьи, это доказывается уже тъмъ, что въ деревнѣ, какъ и въ семьѣ, управляютъ отцы семействъ, домовладыки. Такимъ образомъ деревня, есть разросшаяся семья. Деревня составляеть лишь переходную ступень къ государству. Городъ подис или, что тоже, государство, говоря словами Аристотеля, есть «соединение многихъ деревень ради общения, наилучшей совершенной жизни». Если въ семьѣ удовлетворяются только первоначальныя, житейскія нужды, а деревня уже возвышается надъ этими низшими повседневными потребностями, то въ государствъ, какъ въ высшей формъ общежитія, всъ человъческія потребности, не только матеріальныя, но и высшія духовныя находять себ'в удовлетвореніе. Такимъ образомъ, низшія формы человѣческаго общенія. какъ домъ, семья, деревня, суть лишь разчлененія государства, составныя его части. Въ порядкъ развитія генезиса, низшія формы предшествуютъ высшей и потому государство является не началомъ, а концомъ, высшей ступенью развитія. Но по природѣ, по своему понятію, государство предшествуеть отдѣльному лицу или семьѣ; организмъ, какъ цѣлое, существуеть раныше своихъ частей, раныше отд'бльныхъ органовъ въ живомъ тблб; отдбльный членъ, какъ напр. рука или нога не можетъ существовать внѣ тѣла, внѣ органическаго единства съ прочими частями; тотъ или другой членъ получаетъ значение руки или ноги только въ цъломъ организмъ и воть почему мы говоримъ, что организмъ, какъ цѣлое, существуетъ раныше своихъ частей.

Точно тоже вкрно и по отношению къ государству. По отноше-

нію къ государству каждый отдёльный человёкъ или хозяйство есть лишь одинъ изъ членовъ органовъ; вотъ почему внё государства человёкъ есть такое же несовершенное существо, не имёющее цёли и смысла, какъ рука или нога, отсѣченная отъ тѣла. Человѣкъ есть по природѣ животное политическое, общественное, болѣе чѣмъ какое-либо другое изъ животныхъ; врожденное стремленіе къ общежитію присуще и многимъ другимъ существамъ, какъ напр. пчеламъ и всѣмъ стаднымъ животнымъ; но человѣку въ большей степени, чѣмъ кому либо изъ пизшихъ существъ: изо всѣхъ животныхъ одинъ человѣкъ обладаетъ органомъ духовнаго общенія—словомъ ему одному свойственъ разумъ, способность общежительная по преимуществу.

Какъ въ общежитіи человъкъ есть совершеннъйшее божественное существо, такъ, наоборотъ, виъ общежитія, въ одинокомъ состояніи, несовершеннъйшее, злъйшее, хищное, наклонное къ истребленію и опаснъйшее изо всъхъ животныхъ, ибо онъ одинъ владъетъ оружіемъ. Внъ общежитія, говоритъ Аристотель, можетъ жить только Богъ или звърь.

### УЧЕНІЕ О РАБСТВЪ.

Установивъ, такимъ образомъ, общее понятіе государства, Аристотель обращается къ дальнъйшему анализу дома, какъ составной части государства. Всякое совершенное хозяйство или домъ, говоритъ Аристотель, состоитъ изъ рабовъ и свободныхъ; семья свободныхъ въ свою очередь состоитъ изъ мужа и жены, родителей и дътей; а потому, чтобы получить понятіе о хозяйствъ, нужно начать съ изслъдованія этихъ составныхъ его частей.

Рабъ есть прежде всего составная часть хозяйства, орудіе. Всякое благоустроенное хозяйство нуждается въ цѣлой совокупности матеріальныхъ средствъ, въ орудіяхъ, въ органахъ для осуществленія своихъ цѣлей. Эти орудія раздѣляются на одушевленныя и неодушевленныя; къ числу первыхъ принадлежатъ напр. домашнія животныя, къ числу вторыхъ орудія мертвыя, не имѣющія самостоятельной жизни—души, какъ напр. плугъ или лопата; къ числу первыхъ принадлежитъ и рабъ; рабъ есть ничто иное, какъ одушевленное орудіе хозяйства; въ этомъ его конечное назначеніе, этимъ опредѣляется весь смыслъ его существованія. Мертвыя, неодушевленныя орудія хозяйства не подчиняются одному

только зову хозяину, не повинуются непосредственно его приказанію, покоряясь только физической силь. Воть почему хозяйство нуждается въ орудіяхъ живыхъ, одушевленныхъ, какъ рабы и домашнія животныя; эти одушевленныя орудія, въ противоположность неодушевленнымъ, непосредственно послушны голосу разума. Если бы матеріальныя орудія обладали способностью самостоятельной жизни, движенія, если бы, наприм'бръ, ткацкіе станки сами могли ткать, лодки плавать,---то въ одушевленныхъ орудіяхъ не было бы нужды, и рабскій трудъ не быль бы необходимь, какъ посредникъ между волей хозянна и мертвыми орудіями хозяина. Рабъ есть какъ-бы членъ, органъ господина, только отдѣльный отъ его тѣла. Воть почему право господина надъ рабомъ столько же неотъемлемо. сколько же священно, какъ и право надъ собственнымъ тъломъ. Рабство, такимъ образомъ, есть необходимое, существенное условіе всякаго благоустроеннаго хозяйства. Такое положение раба въ хозяйствъ есть лишь одно изъ проявления всеобщаго природнаго закона. Рабство есть общій законъ, опредъляющій соотношеніе всъхъ природныхъ силъ. Во всей природѣ мы видимъ господство высшихъ. разумныхъ силъ надъ низшими, слбпыми и неразумными началами. Во встахъ живыхъ существахъ душа господствуетъ, тъло рабствуеть; однако бываеть и наобороть: случается, что тьло господствуеть надъ душой, но такое господство тѣла есть аномалія, уродливое явленіе, разрушающее благосостояніе и здоровье организма; души надъ тѣломъ есть первое условіе нормальнаго, господство здороваго состоянія. Въ общежитіи душь соотвътствують-свободные, тълу-рабы. Аристотель особенно подчеркиваеть эту аналогію, настаивая на томъ, что власть души надътбломъ есть власть деспотическая, однородная съ властью господина надъ рабомъ. Господинъ представляеть собою духовное начало, мыслящий и повелѣвающій разумъ; отъ него исходить руководящая мысль, планъ хозяйства.

Напротивъ, рабъ есть начало пассивное: ему, какъ орудію, принадлежитъ только осуществленіе предначертаній господина. Господа отличаются отъ рабовъ своихъ культурнымъ образованіемъ, развитіемъ; они представляють собою культурную идею государства; напротивъ, рабы по природѣ лишепы способности умственнаго развитія, самодѣятельпаго мышлепія; они приспособлены только къ черному физическому труду. Отличіе раба и господина коренится въ самой психической природѣ того и другого: природа надѣляетъ однихъ умомъ, другихъ физическою крѣпостію, предназначаетъ однихъ къ господству, другихъ къ рабству; это отличіе изображается въ самомъ тълесномъ строении: природа стремится сдълать тъла рабовъ кръпкими и способными къ тяжелому труду, а тъла свободныхъ, непротивъ, прямыми, стройными и прекрасными;. тѣла свободныхъ не приспособлены къ матеріальному труду, но за то годны для дѣятельности военной и политической. Случается иногда и наобороть: природа стремится произвести наилучшее, но часто оппибается, часто бываеть безсильна въ своемъ стремленіи; этимъ объясняется то, почему въ рабскомъ тълъ иногда живетъ свободная душа, и, наобороть, рабская душа рождается въ прекрасномъ тълъ, приспособленномъ къ свободѣ. Во всякомъ случаѣ, говоритъ Аристотель, если бы одни люди, "хотя бы только тёломъ настолько отличались отъ всёхъ остальныхъ, насколько образы боговъ отличаются отъ людей, то всѣ бы согласились въ томъ, что всѣ остальныя люди достойны слу-жить первымъ." Господа представляютъ собою начало разумное, божественное; рабы, напротивъ, соотвътствуютъ матеріи, представляють собою тёлесныя орудія воли господина. Отличіе раба отъ свободнаго коренится, такимъ образомъ, какъ въ духовной, такъ и въ тълесной организаціи того и другого: рабъ отъ природы лишенъ способности свободнаго самоопредъленія, выбора-онъ лишенъ способности разума и совъта; это особенности исихилогическаго устройства и правственнаго склада раба; рабъ есть по природѣ существо несовершенное, неполное, а потому нуждается въ руководствѣ, въ управлении извиб; его подчинение господину также естественно, какъ и послушание домашнихъ животныхъ. По опредълению Аристотеля: рабъ есть тотъ, кто по природѣ принадлежитъ не самому себѣ, а другому; а принадлежить другому по природѣ можетъ только существо, лишенное свободной воли. Рабъ не способенъ къ самодъятельному мышлению, онъ обладаетъ лишь пассивнымъ умомъ способнымъ понимать предписанія и совъть господина на столько, чтобы подчиняться имъ; въ этомъ все отличіе раба отъ животныхъ, которое, не обладая даже пассивнымъ умомъ, всецъло подчинено чувственнымъ аффектамъ. Конечная цъль раба не въ немъ самомъ, а въ господинъ; подобно тому, какъ отдъльный органъ, рука или нога, получаеть свой смыслъ липь въ отношении къ цѣлому организму, лишь поскольку онъ служить душъ, точно также и рабъ имъетъ значение лишь въ органическомъ единствъ съ госнодиномъ, поскольку онъ является, такъ сказать, рукою своего хозяина.

Въ этомъ союзъ раба и господина заключается счастіе того и другого, ибо въ немъ тотъ и другой осуществляеть свое природное назначеніе. Интересы господина и раба тождественны: это тождество интересовъ порождаетъ взаимную любовь, дружбу съ обѣихъ сторонъ; господинъ любитъ раба, какъ нераздѣльный органъ своего тѣла, а рабъ любитъ господина, какъ душу; рабъ не способенъ самъ понимать собственной пользы, а потому для собственнаго блага онъ долженъ подчиняться господину, служить ему съ истинно собачьей преданностью. Преданный рабъ обладаетъ и добродѣтелью; но эти рабскія добродѣтели не должны быть цѣнимы слишкомъ высоко; во 1-хъ, онѣ чисто служебнаго свойства: вся добродѣтель раба есть не болѣе, какъ пригодность его, какъ орудія для хозяйственныхъ цѣлей, а во 2-хъ, и эта "малая" добродѣтель раба не есть продуктъ свободной нравственной дѣятельности раба, а только результатъ высшаго духовнаго вліянія господина.

Основывая теорію рабства на особенности природнаго физическаго устройства, Аристотель, естественно, долженъ былъ придавать особенное значеніе различію расы. И дъйствительно, Аристотель считалъ свободу, точно такъ-же, какъ и рабство, свойствомъ врожденнымъ и, потому самому, свойствомъ племени, расы.

Одни только эллины рождены, предназначены къ свободъ; варвары, напротивъ, сутъ природные рабы эллиновъ; въ этомъ Аристотель сходится съ Платономъ и въ этомъ тоть и другой согласны съ народнымъ міросозерцаніемъ, которое только за эллиннами признавало человъческія права. Эллины, въ противоположность варварамь, суть представители высшаго культурнаго начала-божественная раса; варвары-же суть темныя, стихійныя силы; воть почему, по словамъ Аристотеля, "варваръ и рабъ суть по природъ одно и тоже". Воть почему Аристотель онять таки въ согласии съ Платономъ учить, что война противъ варваровъ по природъ справедлива. Эта война также естественна и также полезна, какъ и охота противъ дибихъ животныхъ; и какъ охота ведетъ къ пріобрѣтенію рабочей силы, ведеть къ превращению поймашнаго животнаго изъ дикаго въ ручное, домашнее, такъ и война противъ варваровъ полезна, поскольку она доставляетъ рабочую силу-контипгентъ военноплённыхъ; эти военнопябиные варвары, обращаясь въ рабовъ, исполняють свое естественное назначение, пріобщаясь къ высшимъ культурнымъ цёлямъ эллинской расы.

Аристотель признаеть вообще, какъ правило, ходячее, общепринятое положеніе, что побъда установляеть право собственности побъдителей на жизпь и имущество побъжденныхъ: побъда, такимъ образомъ, составляетъ правомърное основаніе рабства. Побъда ука-

зываеть на превосходство побъдителя, указываеть на него, какъ на существо высшее, отъ природы предназначенное къ господству; всякая побѣда обусловлена прежде всего превосходствомъ добродѣтели со стороны побѣдителя; вотъ почему порабощеніе побѣжденныхъ справедливо, но это общее правило допускаетъ многочисленныя исключенія; не только въчная справедливость, но и слъпой жребій управляетъ человъческими отношеніями. Часто война бываетъ несправедлива, часто побъжденные, какъ люди, бываютъ лучше, благородные побъдителей; побъда не всегда зависить отъ превосходства доблести и неръдко опредъляется слъной случайностью; вотъ почему рабство не всегда бываетъ справедливо, правомърно; часто мы видимъ между рабами высокоодаренныхъ, лучшихъ людей, по природѣ предназначенныхъ къ свободѣ, случайно отклонившихся отъ своего природнаго назначенія. Здёсь опять таки мы встрёчаемъ все ту-же роковую ошибку, то-же безсиліе природы. Въ человѣческихъ отношеніяхъ, какъ и во всей природѣ, дѣйствуетъ не только божественный, разумный порядокъ, но и слъпая матеріальная сила.

Другое проявленіе этой слѣпой силы есть случайность рожденія; сынъ паслѣдуетъ положеніе своихъ родителей, — между тѣмъ часто случается, что отъ свободныхъ родителей рождаются дѣти съ низкими наклонностями, съ характеромъ рабскимъ; и, наобороть, часто дѣти рабовъ отличаются благородствомъ характера и высокими дарованіями. Такимъ образомъ, въ природѣ, въ дѣйствительности мы видимъ частыя отклопенія отъ порядка разумнаго, цѣлесообразнаго, частыя нарушенія справедливости. Противники рабства безусловно пеправы, когда они утверждаютъ противоразумность, противоестественность рабства, какъ такого; но они правы въ томъ, что рабство не всегда справедливо: есть множество людей, которые, будучи рабами только по закону, свободны по нриродѣ, и паоборотъ. Такія несообразности въ природѣ объясняются опять таки борьбой двухъ міровыхъ силъ: божественнаго разума, начала всего справедливаго и добраго, и слѣпой матеріальной силы, пачала зла и несовершенства, которое противится предначертаніямъ разума.

# УЧЕНІЕ О СЕМЕЙНЫХЪ ОТНОШЕНІЯХЪ.

Семья въ глазахъ Аристотеля есть не болѣе, какъ подчиненный органъ государства. Всѣ семейныя отношенія съ этой точки зрѣнія получають свою конечную цѣль, свое высшее опредѣленіе въ государствъ; всяъдствіе такого служебнаго отношенія семьи къ госудәрству, семейныя отпошенія понимаются и толкуются по аналогіи политическихъ, общественныхъ отношеній.

Отношение мужа къ женъ уподобляется политической власти: оно во всемъ похоже на отношенія правителей къ управляемымъ; мужу по природъ принадлежить управление женой; но это управление не есть власть деспотическая, а господство свободнаго надъ свободною. Жена по природъ обладаетъ меньшею степенью совершенства, чъмъ мужъ; но, въ противоположность рабу, она не есть существо, лишенное свободной воли. Она обладаеть способностью разумнаго совъта, но не обладаетъ той твердостью, рышительностью, которая нужна для господства надъ собою; вотъ почему жена подчинена мужу. Отношение отца къ дътямъ есть власть царская; въ основъ этой власти лежитъ во 1-хъ, любовь, а во 2-хъ, превосходство умственной зрълости; ибо царь, съ одной стороны, обладаетъ естественными преимуществами надъ своими подданными: царь по природѣ есть тотъ, кто превосходитъ подданныхъ умомъ и развитіемъ. Но, съ другой стороны, по происхожденію царь состоитъ въ кровномъ родствъ съ своими подданными. Таково-же и отношение отца къ дътямъ. Дъти, рожденные въ свободъ, отъ природы ода-рены способностью разумнаго совъта и, слъдовательно, свободной волей, но только въ незръломъ, неразвитомъ и какъ-бы зачаточномъ состоянии, а потому, отецъ господствуетъ надъ дътьми, какъ царь надъ подданными. Платонъ совершенио упраздняетъ семью. Аристотель, папротивъ, съ одной стороны, отстаиваетъ самостоятельность семьи противъ конечнаго поглащенія ся государствомъ, а съ другой, настаиваеть на подчинении семьи въ служении государству, какъ высшей, конечной цъли.

#### ДАЛЬНЪЙШЕЕ РАЗВИТІЕ УЧЕНІЯ О ГОСУДАРСТВЪ. ПОЛЕМИКА ПРОТИВЪ ПЛАТОНА.

Съ точки зрѣнія изложеннаго ученія Аристотель разбираетъ политическія теоріи своихъ предшественниковъ, а равнымъ образомъ и нѣкоторыя положительныя законодательства, какъ напр. Спартанское и Критское. Въ этой полемикѣ противъ предшественниковъ собственное ученіе Аристотеля получаетъ дальнѣйшее развитіе, обогащается повыми положеніями. Съ точки зрѣнія Аристотеля, въ противоположность Платону, цѣль человѣка не на небѣ, а на землѣ:

земною цѣлью опредѣляются и задачи человѣческаго общества и государства. Что такое государство для Аристотеля? Сообщество для наилучшей жизни, совершенный союзъ, имѣющій въ себѣ «предѣлъ всякаго самодовольства», это союзъ самодовльющій, т. е. имьющій въ самомъ себѣ какъ свою безусловную цѣль, такъ и необходимыя средства для удовлетворенія этой цёли. Какъ у Платона, такъ и у Аристотеля наилучшее государство является воплощениемъ божественнаго; его законъ, нормирующий человъческия отношения, представляется олицетворениемъ безстрастнаго божественнаго разума: «гдъ правитъ законъ, тамъ правитъ Божество, гдъ господствуетъ человъкъ, хотя бы лучшій человъкъ, тамъ правитъ не только Богъ, но и звѣрь». (Polit кн. III, II) Но Божественное въ государствъ Адистотеля воплошается не въ отрицания всъхъ земныхъ интересовъ и привязанностей, а, папротивъ, во всестороннемъ развити разнообразной земной дбятельности человъка; государство это стремится не бъ умерщвлению всего индивидуальнаго, личнаго въ человъкъ, а, напротивъ, заботится о земномъ довольствъ и благосостояній своихъ гражданъ. Какъ форма имманентная, внутренняя, божественная идея въ государствъ Аристотеля проявляется въ счастіи всяхъ и каждаго, во всестороннемъ развитіи энергіи земной дъятельности человъка, въ его личномъ, семейномъ и общественномъ благосостоянии. Государство это прежде всего стремится къ земному благополучію своихъ членовъ; оно въ самомъ себѣ имѣетъ свою безусловную цъль или энтелехію: не думая о будущей, въчной жизни своихъ гражданъ, оно учить ихъ пользоваться настоящимъ, стремясь лишь къ равномърному и справедливому распредълению земныхъ благъ, т. е. политическихъ правъ и матеріальнаго благосостоянія. Въ основъ государства Платона лежитъ единая сверхчувственная идея блага; а государство Аристотеля, не зная единаго небеснаго блага, заботится о многихъ земныхъ благахъ.

Полемизируя противъ Платона, Аристотель отстаиваетъ частный иптересъ, семью и частную собственность противъ поглощенія ихъ безличнымъ единствомъ общежитія. Платонъ хочетъ уничтожить всякое разнообразіе въ государствѣ, подчинивъ всю жизнь общества безличному божественному порядку. Онъ превращаетъ стройное созвучіе въ унисонъ, «симфонію» въ «гамофонію». Государство, какъ сложный организмъ, содержитъ въ себѣ величайшее разнообразіе органовъ. Всѣ составныя части государства, отдѣльныя личности, семьи, общины не схожи между собою; изъ этихъ не схожихъ элементовъ, каждый взятый въ отдѣльности несовершены; но то, что не достаеть одному, то восполняется всёми другими; государство по Аристотелю есть единство многихъ и качественно разнородныхъ элементовъ, оно не составляется изъ качественно однородныхъ частей. Какъ въ живомъ тѣлѣ отдѣльные органы не схожи между собою, рука отличается отъ ноги, нога пе есть то же, что голова, такъ и въ государствѣ каждый отдѣльный членъ отличается качественно отъ другого и въ общемъ служени ихъ государству заключается высшее благо.

государству заключается высшее благо. Поэтому Платонъ, упраздняя качественную разнородность со-ставныхъ элементовъ государства, утверждая въ своемъ общежитіи безличное единство и однообразіе, уничтожаетъ въ корпѣ самое понятіе государства; общественный союзъ, преслѣдующій земную цѣль, имѣющій въ виду разнообразныя житейскія нужды, не ми-рится съ такимъ мертвымъ однообразіемъ; для того, чтобы унич-тожить въ государствѣ всякую качественную разнородность, мы должны бы были, оставаясь послѣдовательными, свести государство къ одной общинѣ—семьѣ, наконецъ, къ одной ариометической еди-ницѣ, отдѣльной личности: только въ отдѣльной личности, а не въ государствѣ возможно такое полное единство, какого требуетъ Пла-тонъ. Платонова политія притомъ же и не въ состояніи упразднить земныхъ человѣческнхъ интересовъ; имѣя въ виду человѣка иде-альнаго. Платонъ слишкомъ мало считается съ земной его природой. земныхъ человъческихъ интересовъ; имъя въ виду человъка иде-альнаго, Платонъ слишкомъ мало считается съ земной его природой. Съ этой точки зрѣнія Аристотель возражаетъ противъ коммунисти-ческаго идеала Платона. Установляя общность благъ между граж-данами, государство Платона не въ состояніи упрочить того сди-подушія между ними, при которомъ только и достигается его ко-нечная цѣль—осуществленіе божественной идеи блага. Общность нечная цѣль—осуществленіе божественной идеи блага. Общность женъ и имуществъ вносить только новый элементъ разногласія въ общество. Тамъ, гдѣ всякій можетъ назвать любую вещь своею, тамъ, гдѣ никто не имѣетъ исключительныхъ правъ на жену или ребенка, каждый отдѣльный предметъ пользованія, каждая жещщи-на или ребенокъ можетъ стать яблокомъ раздора между всѣми гражданами. Идеальное общежитіе Платона не въ состояніи иско-ренить человѣческаго эгоизма и уже поэтому одному неосуществи-мо. Да и не зачѣмъ искоренять этого вполнѣ законнаго въ извѣ-стныхъ предѣлахъ стремленія къ личному, земному счастію; гораздо лучше обратить его на пользу общества. Упраздняя частный ин-тересъ, Платоново государство лишаетъ себя одной изъ самыхъ сильныхъ пружинъ человѣческой дѣятельности. Вслѣдствіе врож-деннаго человѣку эгоизма, каждый несравнению больше заботится о

себѣ и своемъ, чѣмъ объ общемъ благѣ. Стремленіе къ нріобрѣтенію, къ индивидуальной собственности всегда служило однимъ изъ самыхъ сильныхъ побужденій къ дѣятельности. Никто не станетъ такъ трудиться для общества, какъ для самого себя. Далѣе въ Платоновомъ государствѣ каждый взрослый смотритъ

Далбе въ Платоновомъ государствъ каждый взрослый смотритъ на малолѣтнихъ, какъ на своихъ дѣтей; у каждаго гражданина, слѣдовательно, здѣсь тысячи сыновей и дочерей. Но можетъ-ли отеческое и материнское чувство распространяться на такое огромное количество дѣтей; не обратятся-ли при этомъ условін такія слова: какъ мой сынъ, мой отецъ, моя мать—въ пустые звуки; при такой попыткѣ расширить область отеческой или сыновней любви, мы въ самомъ корнѣ уничтожаемъ эту любовь; при слишкомъ большомъ расширеніи понятія родства, самое родственное чувство испаряется. Понытка упразднить семью невозможна, ибо семья коренится въ самомъ существѣ человѣческой природы; влеченіе къ семьѣ гораздо сильнѣе въ человѣкѣ, чѣмъ влеченіе къ государству, и связь семейная несравненно прочнѣе политической. Государство, которое пытается уничтожить семью, вступаеть въ неравную и, потому, непосильную борьбу.

Стремление къ супружеской жизни, взаимная любовь мужа и жены есть естественное первоначальное свойство человъческой природы; любовь къ дътямь также одно изъ самыхъ сильныхъ человъческихъ чувствъ: дъти суть какъ бы живая связь брака. Вотъ ночему связи кровнаго родства, какъ самыя прочныя и естественныя, не могуть быть уничтожены; система Платона, даже допуская возможность ея осуществленія, не можеть долго держаться; родственныя связи непремънно обнаружатся; отцы и матери рано или поздно узпають своихъ дътей по сходству или почему либо другому, дѣти—родителей; семья возстановится и идеальноз госу-дарство рухнеть. Чувство любви, дружбы, сильное до тѣхъ поръ, пока оно ограничивается тёснымь кругомь родныхъ и близкихъ, улетучивается, какъ только мы обобщаемъ его, распространяемъ его на слишкомъ общирный кругъ лицъ: слово «другъ» утрачиваетъ весь свой смысль, когда оно становится синонимомъ согражданина. Какъ капля сладости, смѣшанная съ ведромъ воды, пропадаеть, теряетъ всю свою сладость, такъ и чувство дружбы, слишкомъ расширенное, разжижается. Два чувства, два влеченія всего сильнъе господствуютъ въ человъкъ: стремление къ собственности и любовь, влеченіе къ любимому предмету. Эти два движущія пачала человѣческой природы—собственность и любовь игнорируются Платономъ, отсюда несостоятельность его государства.

Отстанвая противъ коммунистической теоріи Платона принципъ частной собственности, Аристотель допускаетъ и общеніе матеріальныхъ благъ; но это общеніе не должно быть принудительнымъ, а добровольнымъ. Съ одной стороны, ради общей пользы имущества должны быть раздѣлены; съ другой стороны—каждый долженъ по мѣрѣ силъ дѣлиться своимъ достаткомъ съ друзьями; общеніе матеріальныхъ благъ должно быть дѣломъ личной добродѣтели, щедрости, а не припудительной государственной мѣры. Мы можемъ представить себѣ такое общественное устройство, при которомъ имущества раздѣлены между частными собственниками, за нсключеніемъ нѣкоторыхъ статей, которыя составляютъ предметъ общаго пользованія. Въ Спартѣ, напр., земли раздѣлены между гражданами; каждый владѣетъ своимъ участкомъ; но илоты, собаки и лошади составляютъ предметъ общаго пользованія.

Мудрое законодательство должно стараться соединить выгоды частной собственности съ общимъ пользованіемъ нѣкоторыми частями дохода, оно должно располагать гражданъ дѣлиться своимъ достаткомъ съ друзьями, воспитывать въ нихъ щедрость.

достаткомъ съ друзьями, воспитывать въ нихъ щедрость. Дѣленie общественныхъ классовъ, предлагаемое Платономъ, также вызываетъ существенныя возраженiя. Самое слабое мѣсто Политіи Платона есть характеристика отношенiя двухъ господствующихъ классовъ. Мужественные и честолюбивые воины Платона всего менѣе способны стать слѣпыми, пассивными орудіями въ рукахъ философовъ; воины Платона вооружены, философы безоружны; послѣднiе неминуемо должны стать жертвой первыхъ. Затѣмъ имущественныя отношенiя третьяго класса рабочихъ—неопредѣленны. Наконецъ, по самому своему общественному положенiю этотъ низшій классъ поставленъ во враждебное отношенiе къ двумъ господствующимъ классамъ; послѣднiе представляютъ собою какъ бы военный гарнизонъ, который господствуетъ надъ безоружными ремесленниками, землепашцами; республика Платона, такимъ образомъ, распадается какъ бы на два государства, другъ другу противоположныя и враждебныя.

Тивоположныя и враждеоныя. Наконецъ, послѣдній аргументъ противъ Политіи, имѣющій въ глазахъ Аристотеля самое существенное, рѣшающее значеніе, касается вопроса о счастіи гражданъ. Платонъ хочетъ блага своимъ гражданамъ, но, спрашивается, кто-же счастливъ въ его государствѣ? Правители и воины лишены всѣхъ тѣхъ благъ, безъ коихъ и самое счастіе невозможно, семьи и частной собственности; положеніе третьяго класса рабочихъ тѣмъ болѣе незавидно. Республика Платона не достигаетъ самой существенной конечной цѣли, лежащей въ основѣ всякаго общежитія, какъ такого. Въ глазахъ Платона высшее благо въ торжествѣ безличнаго единства въ государствѣ. По Аристотелю-же государство должно удовлетворять въ себѣ самые разнородные интересы: высшее благо заключается въ развитіи индивидуальнаго разнообразія и разнородности, въ счастьи всѣхъ и каждаго. Какъ въ метафизикѣ Аристотель утверждаетъ противъ Платона самостоятельность, субстанціальность единичныхъ существъ, особей, такъ и въ Политикѣ, онъ отстаиваетъ самостоятельность и счастіе отдѣльнаго человѣческаго субъекта противъ конечнаго поглощенія его государствомъ.

## УЧЕНІЕ О ГОСУДАРСТВЕННОМЪ УСТРОЙСТВЪ; ПОНЯТІЕ О РАЗ-НЫХЪ ФОРМАХЪ ГОСУДАРСТВЕННАГО УСТРОЙСТВА.

Установивь, въ отличіе оть Платона, понятіе государства, какъ единства разнородныхъ элементовъ, Аристотель въ третьей книгѣ Политики развиваеть вытекающее отсюда понятіе государственнаго устройства. Если государство, какъ συνοιχισμός соединяеть въ себѣ разнородные элементы—семьи, общины и отдѣльныя лица, то государственное устройство тоλιте!а есть ни что иное, какъ порядокъ соотношенія—табіс этихъ элементовъ, ихъ органическая форма. Государственное устройство въ государствѣ есть тоже, что душа въ тѣлѣ, т. е. самобытное начало жизни, движенія, которымъ опредѣляются всѣ жизненныя отношенія общежитія; оно есть во 1-хъ, конечная цѣль дѣятельности каждаго изъ подчиненныхъ органовъ, т. е. каждаго отдѣльнаго лица, семьи или общины, во 2-хъ, порядокъ соотношенія этихъ органовъ, присущее имъ начало формы и наконецъ, въ 3-хъ, движущаяся причина, опредѣляющее начало всей общественной дѣятельности.

Государственное устройство есть существенный признакъ, существенное отличіе каждаго государства. Государство при всъхъ перемѣнахъ отдѣльныхъ частей, входящихъ въ его составъ, остается тождественнымъ съ самимъ собой до тѣхъ поръ, пока сохраняетъ неизмѣннымъ одно и тоже государственное устройство. Въ случаѣ измѣненія послѣдняго, напр. если демократія переходитъ въ олигархію, мы имѣемъ не тоже самое прежнее государство, а другое, новое.

Этимъ понятіемъ о государственномъ устройствъ опредъляется ученіе о гражданинъ. Если государственное устройство есть сущность государства, то гражданинъ есть тотъ, кто является актив-нымъ участникомъ этого устройства, его активнымъ органомъ. Для того, чтобы быть гражданиномъ, недостаточно жить въ предблахъ территоріи, принадлежащей тому или другому городу: рабы и иностранцы, проживающіе въ предѣлахъ государства, не считаются гражданами. Одно происхождение отъ гражданъ само по себъ также не опредѣляеть понятія гражданина; гражданами мы называемъ въ демократіяхъ тѣхъ, кто участвуетъ въ народныхъ собраніяхъ и судахъ; въ другихъ государствахъ—тѣхъ, кто имѣетъ право занимать государственныя должности; вообще же мы называемъ гражданами всбхъ тбхъ, кто такъ или иначе имбетъ доступъ къ верховной власти, правящей или судебной. Характеристический признакъ гражданина есть болбе или менбе активное участие въ судб и правленіи. Только при условіи такого участія, гражданинъ осу-ществляеть въ себѣ идею государства; только при этомъ условіи отдёльная личность живеть жизнью политическаго цёлаго, являясь дёятельнымъ органомъ общественнаго тёла. Это понятіе гражданина въ большей или меньшей степени проявляется при всъхъ возможформахъ правленія; всего болѣе приближается къ ныхъ его осуществлению демократия, гдб, дбйствительно, каждый гражданинъ, какъ такой, обладаетъ правомъ непосредственнаго, активнаго участія въ судѣ и правленіи. Вотъ почему извѣстный современный изслѣдователь Аристотеля, Онженъ, не безъ основанія говоритъ, что изложенное опредѣленіе гражданина вынесено изъ наблюденія Авинской демократіи. При другихъ формахъ политическаго устройства участие гражданина въ политической и судебной дъятельности менће прямое, непосредственное; но какъ бы то ни было гражданинъ только до тѣхъ поръ и липь постольку остается гражданиномъ, поскольку онъ сохраняеть извѣстную долю участія въ верховной власти.

Назначеніе гражданина заключается въ томъ, чтобы управлять и господствовать. Этимъ опредѣляется понятіе гражданской добродѣтели въ отличіе отъ добродѣтели общечеловѣческой. Послѣдняя, т. е. общечеловѣческая добродѣтель свойственна вообще всѣмъ людямъ независимо отъ ихъ общественнаго положенія, возраста и пола; добродѣтельнымъ въ такомъ значеніи слова можетъ быть и рабъ, и ребенокъ и женщина, —и существо, вовсе лишенное политическихъ правъ. Но добродѣтель совершеннаго человѣка далеко не тоже, что добродѣтель политическая: добродѣтель нолитическая и гражданская требуетъ отъ гражданина той мужественной зрѣлости, которая дѣлаетъ его способнымъ, съ одной стороны, управлять, господствовать, а съ другой стороны, подчиняться, свободно повиноваться властямъ; добродѣтелью политической или гражданской обладаетъ лишь тотъ, кто по своимъ естественнымъ дарамъ и развитію способенъ быть дѣятельнымъ участникомъ верховной власти; власть политическая въ отличіе отъ деснотической есть господство равныхъ надъ равными. Политическая добродѣтель, поэтому, заключается въ томъ, чтобы совмѣщать господство и подчипеніе съ свободой и равенствомъ.

Дъятельное участіе въ верховной власти требуеть досуга, свободы оть матеріальнаго ремесленнаго труда. А потому Аристотель спрашиваеть себя, должны-ли ремесленники--- э! За́уаузо!---считаться гражданами? Ремесленники играють ту же роль въ государствъ, какъ рабы въ частномъ хозяйствѣ; политическій досугъ высшихъ блассовъ обезнеченъ не только трудомъ раба, но и трудомъ наемниковъремесленниковъ, которые несуть на себѣ тяжесть многихъ необходимыхъ работъ, безъ коихъ не можетъ жить общество;---спрашивается должны-ли эти поденщики считаться гражданами? Въ нбкоторыхъ несовершенныхъ формахъ государственнаго устройства этоть вопросъ ръшается въ утвердительномъ смыслъ: въ демократіяхъ ремесленники участвуютъ въ судахъ, народныхъ собраніяхъ и считаются полноправными гражданами; но такъ не должно быть въ наилучшемъ государствъ. Ремесленники и поденщики не способны къ высшимъ добродътелямъ, а потому не должны считаться в гражданами въ наилучшемъ государствъ, коего цъль заключается въ осуществлении высшаго совершенства человъческой жизни. Государственное устройство, выражая собою порядокъ соотношения отдельныхъ классовъ, семействъ и личностей, опредъляетъ степень активнаго участія каждаго гражданина въ верховной власти, его политическія права и обязанности. Государственное устройство, поэтому, есть тоже, что форма правленія. Основной вопросъ всякаго государственнаго устройства есть вопросъ объ организации верховной власти о томъ, кому принадлежитъ верховная власть въ данномъ государствъ? Затъмъ уже слъдуетъ вопросъ о распредълении функций верховной власти между различными органами. Образъ правленія въ государствъ опредъляется его конечною цълью: государство есть соединение людей ради общаго блага; оно, слъдовательно, имъетъ въ виду совершенство и счастіе всёхъ гражданъ, а не какого-либо одного сословія или лица; поэтому государственное устройство должно стремиться къ органическому равновъсію всъхъ лицъ и сословій; это

органическое равновѣсіе устраняеть возможность исключительнаго преобладанія одного лица и сословія; верховная власть имбеть въ виду интересы всёхъ и каждаго; она не должна служить интересамъ одной части общества; она должна представлять собою цёлое общество, какъ совокупность. Она должна служить благу управляемыхъ, а не выгод'в правителей. Съ этой точки зрѣнія Аристотель разбираеть различныя, существующія въ дъйствительности формы нравленія, подвергая критической оцёнкѣ достоинства каждой изъ нихъ. Смотря потому, служить-ли государство благу правителей или управляемыхъ, всъ формы правленія раздъляются на правильныя, нормальныя и извращенныя; формы извращенныя Аристотель сравниваеть съ союзомъ господъ и рабовъ, установленнымъ ради выгоды господъ въ гораздо большей мъръ, чъмъ для пользы рабовъ. Смотря потому, кто является носителемь, субъектомь верховной власти, правильныя и неправильныя формы правленія въ свою очередь подраздѣляются на нѣсколько видовъ. Субъектомъ верховной власти можеть быть или одно лицо, или какое нибудь одно сословіе или, наконецъ, весь народъ, какъ цълое, какъ совокупность. Сообразно съ этимъ правильныя формы правленія раздѣляются на правленіе единичное-монархію; правленіе меньшинства-аристократію, и, наконецъ, правление всего народа, которое Аристотель называетъ Политіей; всѣ эти три правильныя формы правленія сходятся между собою въ томъ, что имѣютъ въ виду благо управляемыхъ, а не интересы правителей. Извращенныя формы правленія суть ничто иное, какъ продуктъ вырожденія правильныхъ: когда верховная власть становится орудіемъ угнетенія подданныхъ, начинаеть служить интересамъ правителей вмъсто управляемыхъ, то монархія обращается въ тираннію, аристократія въ олигархію и, наконецъ, политія въ демократію. Каждой правильной формѣ соэтвѣтствуетъ извращенная. Такимъ образомъ, мы имѣемъ шесть формъ правленія: монархію, аристократію, политію, тираннію, олигархію, демократію.

Развитіе той или другой формы правленія стоить въ тѣсной связи съ самыми разнообразными условіями: оно зависить во 1-хъ, отъ народнаго характера, а во 2-хъ, отъ мѣстныхъ условій внѣшней природной среды. Единоличное правленіе, монархія возникаеть тамъ, гдѣ какое нибудь одно лицо или цѣлая династія пастолько возвышается надъ общимъ уровнемъ своими талантами и добродѣтелями, что всѣ невольно должны ей подчиняться; аристократія возвышается тамъ, гдѣ граждане охотно подчиняются господству лучшихъ людей; наконецъ, удобную почву для развитія политіи представляеть воинственный народъ, привыкшій управлять и управляться по закону, гдъ каждый гражданинъ обладаетъ достаточной политической зрълостью, чтобы умъть управлять надъ себъ равными и подчиняться. Далбе, олигархія возникаеть тамъ, гдв перевбсь въ обществе склоняется на сторону богатыхъ; демократія тамъ, гдъ преобладаютъ бѣдные. Достоинство каждой формы опредѣляется тѣмъ, насколько она соотвѣтствуетъ идеѣ государства, насколько осуществляетъ въ себѣ требованія справедливости. Мы видѣли, что понятію справедливости противоръчитъ исключительное преобладание какого-либо одного лица или класса; поэтому, богатство само но себъ не дожно быть исключительнымъ основаниемъ господства; конечная цъль государства не есть только имущественное благосостояніе, и потому государство не должно служить исключительнымъ интересамъ богатыхъ. Если исключительное господство богатыхъ и вообще какогонибудь одного сословія несправедливо, то еще мембе справедливо было-бы полнъйшее ариемстическое равенство всъхъ и каждаго. Справедливость требуетъ равенства пропорціональнаго; люди, выдающіеся своимъ образованіемъ, способностями, добродътелями должны занимать болѣе высокое общественное положение сравнительно съ остальными; и богатство должно давать извёстныя преимущества, но эти преимущества не должны вести къ нарушенію органическаго равновѣсія; иначе государственное устройство обратится въ неправильную форму правленія-ть олигархію. Каждое отдѣльное лицо, всякое сословіе въ государствѣ должно уравновѣшиваться всѣми другими лицами и сословіями: какъ только вѣсы справедливости слишкомъ склонятся въ какую-нибудь одну сторону, государственное устройство извращается. Этимъ подготовляется вопросъ о томъ, кому, съ точки зрѣнія вышеизложеннаго истиннаго понятія о государствѣ, должна принадлежать верховная власть? Она не должна принадлежать исключительно богатымъ, чтобы они не притъсняли бъдныхъ, ни исключительно бъднымъ, ибо иначе возникаетъ опасенье, что бѣдные будутъ эксплоатировать и грабить богачей. Повидимому, былобы цѣлесообразно предоставить ее избраннымъ лучшимъ людямъ, но, съ другой стороны, простой народъ, бъдные не должны быть исключены изъ верховной власти: народъ, какъ цълое, вовсе не лишенъ способности къ самоуправлению; если каждый отдъльный человѣкъ изъ толпы и хуже избранныхъ личностей, то всъ вмѣсть взятые восполняють другь друга; каждое отдбльное лицо вносить въ народное собрание частицу мудрости и добродътели, и всъ вмъстъ образують разумное-целое. Воть почему Аристотель рекомендуеть

предоставлять народу, какъ цѣлому, хотя-бы извѣстную долю участія въ верховной власти, въ особенности-же право выбирать сановниковъ и контролировать ихъ, требовать отъ нихъ отчета и привлекать ихъ къ отвѣтственности.

Въ самомъ опредѣленіи гражданина заключается требованіе, чтобы каждый гражданинъ, какъ такой, въ большей или меньшей степени участвовалъ въ судѣ и правленіи.

Въ одномъ только случаѣ народное самоуправление становится невозможнымъ, и нарушение органическаго равновъсія въ обществъ нредставляется неизбъжнымъ. Этотъ исключительный случай наступаеть тогда, когда одна личность настолько возвышается наль общимъ уровнемъ массы силой ума, вліянія и доблести, что добродътель всего народа, вмъстъ взятаго не въ состоянии уравновъсить эти особыя личныя дарованія генія; въ этомъ случав равновбсіе становится невозможнымъ; если одинъ человѣкъ, какъ божество, возвышается надъ всёми остальными, то требовать отъ него подчиненія также безумно, какъ желать господствовать надъ Зевесомъ; остается одно изъ двухъ: или безусловно подчиняться такому избраннику божества, представивъ ему всю полноту верховной власти, илиже удалить, изгнать его изъ государства, посредствомъ остракизма; къ послѣднему средству прибѣгають демократіи во всѣхъ тѣхъ случаяхъ, когда исключительно таланты одного лица грозять нарушить всеобщее равенство; въ извращенныхъ государствахъ остракизмъ является послёднимъ средствомъ спасенія; но въ наилучшемъ государствѣ, которое ставить своею главною цѣлью развитіе добродътели, изгнание выдающихся людей, было-бы непослъдовательностью; остракизмъ былъ-бы здъсь верхомъ несправедливости. Вотъ почему въ тъхъ ръдкихъ случаяхъ, когда между людьми появляются геніальныя, божественныя личности, имъ должна быть предоставлена неограниченная монархическая власть; попытаться ограничить эту власть было-бы безуміемь: божественныя личности стоять выше закона; они сами суть законъ. Во всемъ этомъ описании монарха, какъ не безъ основанія думають большинство современныхъ изслъдователей, передъ Аристотелемъ носился образъ его геніальнаго учиника Александра Македонскаго.

Геніальныя личности не родятся дюжинами, а потому неограниченная монархія допускается, какъ ръдкое исключеніе, а не какъ общее правило. Вотъ почему, какъ общее правило, желательно господство лучшаго закона, а не лучшихъ людей. Самый лучшій правитель подверженъ страстямъ и заблужденіямъ; напротивъ, законъ есть чистый разумъ, чуждый страстей.

## УСТРОЙСТВО НАИЛУЧШАГО ГОСУДАРСТВА. ЗАДАЧИ И ЦФЛИ СОВЕРШЕННАГО ПОЛИТИЧЕСКАГО УСТРОЙСТВА.

Ученіе о наилучшемъ государствѣ дошло до насъ далеко не въ полномъ видѣ. Какъ думаютъ большинство современныхъ изслѣдователей, надо полагать, что смерть не позволила Аристотелю докончить этотъ отдѣлъ Политики, или-же что часть рукописи, составляющая продолженіе дошедшихъ до насъ седьмой и восьмой книгъ политики, затерялась.

Отличаясь всецёло оть Политіи Платона, идеальное государство Аристотеля преслёдуеть діаметрально-противоноложныя задачи и цёли. Это—прежде всего культурное государство, стремящееся къ всестороннему развитію умственной жизни своихъ гражданъ. Преслёдуя идеалъ земного счастія, оно хочеть возвысить земную жизнь человѣка, подчинивъ ее высшимъ культурпымъ цёлямъ; если Платонъ презираетъ земную жизнь, то Аристотель, напротивъ, ее идеализируетъ. Два элемента входятъ, какъ составныя части, въ земное счастіе человѣка: добродѣтель, какъ всестороннее развитіе умственной и нравственной жизни, и совокупность внѣшнихъ благъ.

Задача идеальнаго государства, такимъ образомъ, двоякая: оно должно служить, во 1-хъ, осуществленію высшихъ этическихъ идеаловъ, т. е. носредствомъ воспитанія сдѣлать своихъ гражданъ добродѣтельными,—задача прежде всего педагогическая; во 2-хъ, оно должно обезпечить имъ совокупность внѣшнихъ условій, пеобходимыхъ для счастія, т. е. извѣстный матеріальный достатокъ и справедливое распредѣлепіе матеріальныхъ благъ и политическихъ правъ. Идеальное государство должно быть, во 1-хъ, независимо отъ внѣ; оно должно само удовлетворять всѣмъ своимъ потребностямъ, т. е. не только высшимъ духовнымъ требованіямъ, но и житейскимъ пуждамъ. Эта независимостъ государства, не нуждающагося ни въ чемъ извнѣ, въ самомъ себѣ черпающаго удовлетвореніе всѣхъ своихъ нуждъ, и есть то, что Аристотель разумѣетъ подъ словомъ аэтардеіа; затѣмъ, какъ сказано, идеальное государство осуществляетъ въ себѣ самомъ идеалъ справедливости. Справедливое государственное устройство должно быть таково, чтобы каждый гражданинъ имѣлъ свою долю участія въ верховной власти, пропорціональную его развитію талантамъ и заслугамъ, чтобы никто не былъ исключенъ вовсе изъ этихъ правъ верховенства и, съ другой стороны, чтобы ни одно лицо или сословіе не могло получить неумѣреннаго преобладанія надъ остальными.

Такъ какъ культурная цёль должна стоять на первомъ планѣ въ государствѣ, такъ какъ матеріальное благосостояніе не можетъ само по себѣ служить безусловно цѣлью, а только средствомъ для осуществленія высшихъ культурныхъ идеаловъ, то идеальное государство не можетъ поглощаться погоней за матеріальными благами: одно накопленіе богатствъ само по себѣ не составляетъ счастія, а потому одна нажива не исчерпываетъ собою дѣятельности государства. Съ этой точки зрѣнія Аристотель неодобрительно отзывается о современной ему афинской демократіи, гдѣ страсть къ наживѣ поглощаетъ все и всѣхъ, гдѣ вся жизнь общества сосредоточивается вокругъ торговыхъ, меркантильныхъ интересовъ. Государство не должно превращаться въ торговый рынокъ; но и политическое господство, да и вообще политическая дѣятельность не есть высшая конечная цѣль человѣческаго существованія.

Задача государства не исчерпывается тѣмъ, чтобы быть богатымъ и сильнымъ. Аристотель энергично возстаетъ противъ такого низменнаго политическаго идеала, который въ его эпоху раздѣляется не только отдѣльными лицами, но господствуетъ и въ нѣкоторыхъ государствахъ, опредѣляя собою весь ихъ строй жизни и законодательство. Спарта, нанримѣръ, полагаетъ свою исключительную цѣль въ войнѣ и деспотическомъ господствѣ надъ сосѣдями. Но политическое могущество и господствю должно само служить средствомъ для высшихъ культурныхъ цѣлей, и царство кулака не есть высшее человѣческое счастіе. Война, чтобы не быть безсмысленной рѣзней, не должна вестись ради войны, а служить орудіемъ высшихъ интересовъ; высшее счастіе общежитія состоитъ въ мирномъ развитіи культурной умственной жизни, и все назначеніе войнъ заключается лишь въ томъ, чтобы обезпечить государству мирный досугъ для такого развитія.

Несостоятельность противоположнаго режима ярко иллюстрируется примъромъ той-же спарты. Говоря о ней, Аристотель, повидимому, проникнутъ воспоминаніями недавнихъ пораженій при Левктръ и Мантинеъ. Исторія Спарты являетъ собою поучительный урокъ: этотъ режимъ, основанный на силъ, погибъ отъ внъпней силы. Такова неизбъжная логика вещей: причина гибели Спарты коренится въ неумъніи пользоваться мирнымъ досугомъ для высшихъ культурныхъ цѣлей. Спартанцы, неспособные къ умственному развитію, въ безпокойной жаждѣ войны и господства не знали отдыха, а потому и среди могущества не были счастливымъ народомъ. И наконецъ, пораженія, уничтожившія ореолъ спартанскаго могущества, разрушили и самую видимость счастія. Они наводятъ на простой логическій выводъ: спартанцы не были счастливымъ народомъ и господство меча не есть высшее человѣческое счастіе.

И такъ, идеальное культурное государство должно прежде всего избѣжать двухъ одинаково гибельныхъ крайностей: оно не должно быть торговымъ рынкомъ, подобно Авинамъ, ни царствомъ военной силы, подобно Спартѣ. Его цѣль есть процвѣтаніе умственной дѣятельности, мирный досугъ, какъ условіе развитія высшихъ человѣческихъ добродѣтелей. Добродѣтель, какъ ее понимаетъ Аристотель, не есть только военная сила или гражданская доблесть; въ понятіе добродѣтели входитъ не только практическая, но и созерцательная, теоретическая дѣятельность. Вся практическая дѣятельность должна быть подчинена цѣлямъ созерцательнымъ, теоретическимъ, служа лишь средствомъ для умственной дѣятельности, для созерцанія и созиданія прекраснаго. И накопленіе богатствъ не имѣетъ иной цѣли.

Богатство желательно не само по себѣ: оно необходимо, какъ средство для созиданія прекраснаго, а не какъ цѣль культурнаго развитія: оно должно служить лишь внѣшнимъ украшеніемъ человѣческой жизни.

Высшее счастіе для государства тоже, что и для отдѣльной личности. Здѣсь, какъ и тамъ, внутреннія, духовныя блага выше внѣшнихъ, созерцательныя наслажденія выше и благороднѣе чувственныхъ. Вотъ почему счастіе и достоинство каждаго государства измѣряются его умѣньемъ пользоваться матеріальными пріобрѣтеніями и военными усшѣхами для отдыха въ спокойствіи созерцательной жизни. Таковъ высокій культурный идеалъ, лежащій въ основѣ государства Аристотеля.

## ВНЪШНІЯ УСЛОВІЯ, НЕОБХОДИМЫЯ ДЛЯ ОСУЩЕСТВЛЕНІЯ ИДЕАЛЬНАГО ГОСУДАРСТВА.

Однимъ изъ внѣшнихъ условій, необходимыхъ для осуществленія цѣлей идеальнаго государства, является во 1-хъ, извѣстное географическое положеніе. Географическое положеніе идеальнаго го-

сударства должно быть, во 1-хъ, таково, чтобы обезпечивать его самостоятельность, независимость отъ визнимихъ сосядей. Территосамостоятельность, независимость оть витьпиихь сосъдеи. геррито-рія государства должна быть, съ одной •стороны, недоступна для нанаденія извиѣ, должна представлять естественныя препятствія для непріятельскаго вторженія, а съ другой, она должна обезпечивать гражданамъ удобство для передвиженій и торговыхъ сношеній въ мирное время. Съ этой точки зрѣнія Аристотель обсуждаеть споргражданамъ удооство для передвижении и торговыхъ снопения въ мирное время. Съ этой точки зрѣнія Аристотель обсуждаеть спор-ный вопросъ о выгодахъ и невыгодахъ приморскаго положенія. При-верженцы континентальнаго, Спартанскаго режима считаютъ при-морское положеніе гибелью для государства, ибо оно нарушаеть его замкнутость и неподвижность, потому что оно вызываетъ приливъ чужестранцевъ и ремесленниковъ. Эти чужестранцы и ремесленники, особенно при чрезмѣрномъ количествѣ, суть развращающій элементъ въ государствѣ; вслѣдствіе прилива торговаго и промышленнаго населенія самая цѣль государства извращается; государство изъ сообщества наилучшей жизни обращается въ какой-то торговый ры-нокъ; интересы торговые, рыночные заслоняютъ высшую цѣль жиз-ни; такъ говорятъ противники приморскаго положенія. Но съ дру-гой стороны, нриморское положеніе обезпечиваетъ государству су-щественныя выгоды: оно спасаетъ государство отъ матеріальной нужды, доставляя ему такіе продукты, которые не произростаютъ на его почвѣ. Оно ставитъ государство въ весьма выгодныя стра-тегическія условія по отношенію къ сосѣдямъ, давая возможность развитію сильнаго флота и облегчая оборону. Невыгоды нримор-скаго положенія легко могуть быть устранены при томъ условіи, если пользоваться ими только для ввоза необходимыхъ, товаровъ и вывэза въ предѣлахъ необходимыхъ потребностей страны, не прев-ращая государство во всеобщій мѣновый рынокъ, не дѣлая его торговымъ посредникомъ между другими обмѣнивающимися государращая государство во всеоощи мъновый рыпокъ, не дълая его торговымъ посредникомъ между другими обмѣнивающимися государ-ствами. Наконецъ, пришлое, торговое населеніе, чужестранцы—ре-месленники вовсе не должны имѣть правъ гражданства: этимъ спо-собомъ вредный, развращающій элементъ исключается изъ государ-ства; составляя особый классъ метековъ, чужестранцы стоятъ внѣ государства и, служа ему матеріально, не имѣютъ части въ его внутренней жизни.

Таковы условія географическаго положенія. Всѣ остальныя физическія условія должны равнымъ образомъ содѣйствовать довольству и независимости идеальнаго государства. Почва идеальнаго государства должна быть настолько плодородна, чтобы производить всѣ предметы первой необходимости, чтобы государство ни въ чемъ не терпѣло нужды и, въ случаѣ надобности, могло обойтись безъ внѣшняго ввоза,

Разъ существуютъ въ наличности эти физическія условія, то, для развитія идеальнаго государства, требуются еще условія этнографическія. Населеніе должно быть, во 1-хъ, въ достаточномъ количествъ, а во 2-хъ, по своимъ качествамъ должно быть способно къ высшему, культурному развитію. Количество гражданъ не должно быть чрезмёрнымъ. Отождествляя государство съ городомъ, Аристотель, какъ и вообще всё эллины, представляетъ себё количество гражданъ своего государства весьма ограниченнымъ. Сила государства не въ количествъ, а въ качествъ гражданъ: чрезмърное количество является только причиной неустройствъ и безпорядка; поэтому количество гражданъ не колжно превышать извъстной мбры, середины между излишествомъ и недостаткомъ, при которой государство съ одной стороны достаточно сильно въ сравнении съ сосъдями, а съ другой стороны правители, благодаря ограниченному числу гражданъ, обладаютъ возможностью хорошо знать каждаго изъ нихъ для того, чтобы простирать на все населеніе свою воспитательную д'ятельность. Самое важное условіе есть качество населенія. По своимъ качествамъ только эллинская раса обладаеть способностью къ высшему культурному развитію. Съверные народы, напр. Скизы, обладають мужествомъ, но не обладають въ достаточной степени мыслительными способностями. Азіатскіе народы представляють собою противоположную крайность: они не лишены ума и способны къ искусствамъ; но они лишены мужества, самостоятельности, отличаются характеромъ рабскимъ. Раса эллиновъ занимаетъ какъ разъ середину между этими двумя противоположными крайностями. Эллины соединяють въ себъ природное глубокомысліе съ величайшимъ мужествомъ; это гармоническое сочетание природныхъ даровъ и дълаетъ ихъ единственно пригодной расой для цёлей идеальнаго культурнаго государства.

## ПОЛИТИЧЕСКОЕ И ОБЩЕСТВЕННОЕ УСТРОЙСТВО ИДЕАЛЬНАГО ГОСУДАРСТВА. ОБЩЕСТВЕННОЕ ВОСПИТАНІЕ.

Каково-же должно быть общественное устройство идеальнаго государства? Сословія должны соотвѣтствовать жизненнымъ потребностямъ общества. Государство само должно удовлетворять всѣмъ своимъ нуждамъ; этими различными нуждами общежитія опредѣляются задачи и дбятельность каждаго общественнаго класса. Каковы же тъ необходимыя дъятельности, безъ коихъ государство не можеть поддерживать свое существование? Эти д'вятельности суть: земледѣліе, ремесло, военная служба, накопленіе богатствъ; одной изъ высшихъ человъческихъ дъятельностей является культъ, богослужение: наконець, послёдняя и самая необходимая есть судь и рѣшеніе того, что справедливо и что нужно для государства. Этимъ необходимымъ дъятельностямъ соотвъствуютъ слъдующія шести шесть сословій, необходимыхъ въ идеальномъ государствѣ: земледъльцы, ремесленники, воины, классъ крупныхъ собственниковъ, затъмъ священники и наконецъ, 6-й классъ- судьи и совътники. Въ наилучшемъ государствъ свободные граждане не занимаются демесломъ и земледѣліемъ, поэтому два низшіе класса-ремесленники и земледъльцы не имъють здъсь правъ гражданства. Дъятельность свободныхъ классовъ сводится къ войнъ, управлению государствомъ и отправлению священныхъ обязанностей культа. Только эти высшіе классы имбютъ доступъ къ верховной власти; они одни участвують въ судѣ и правленіи. Раныше мы видѣли, что Аристотель требуеть равном'врнаго распред'вленія правъ верховенства, между всёми гражданами, участія всёхъ и каждаго въ судё и правленіи; не слъдуетъ забывать, однако, что кругъ полноправныхъ гражданъ у него чрезвычайно ограниченъ. Спранивается, какимъ же путемъ обезпечивается равномърное участие этихъ полноправныхъ гражданъ въ верховной власти? Это достигается путемъ раздбленія гражданъ по возрасту. Сила составляеть отличительную черту людей молодыхъ, а мудрость принадлежить старости; поэтому первые должны посвящать себя военной дѣятельности; послѣднимъ же принадлежить управление государствомъ. Этимъ то путемъ всѣ граждане участвують въ верховной власти, но не заразъ, а въ извъстной послѣдовательности, по очереди. Въ молодости всъ граждане проходятъ чрезъ военную службу, здъсь они учатся повиноваться для того, чтобы потомъ управлять, господствовать. Чтобы быть хорошимъ правитемъ, нужно самому пройти чрезъ долголѣтнюю практическую школу, нужно самому привыкнуть къ строгости и дисциплинѣ для того, чтобы умъть управлять другими. Пройдя чрезъ это долголътнее воспитание, каждый гражданинъ въ старости становится самъ правителемь; наконець, старцы уже отжившие, неспособные къ управленію государствомъ, отправляютъ жреческія обязанности. Этимъ путемъ функціи общественной дѣятельности равномѣрно распредѣляются между встыми гражданами. Никто не отстраняется безуслов-

но отъ верховной власти, и каждый получаетъ доступъ сообразно со своими лѣтами и заслугами. Вся земля частью составляеть общую собственность государства, частью раздёлена между полноправными гражданами; ремесленники же и земледбльцы не суть полноправные граждане и потому не могуть владъть землею. Земля обрабатывается рабами, варварами, частью же какъ и въ Спартъ полусвободными періэками. Хотя значительная часть земель составляеть частную собственность свободныхъ гражданъ, но каждый въ предълахъ дружбы долженъ дълиться своимъ доходомъ съ другими. Кромѣ того Аристотель вводитъ, по примѣру дорійскихъ государствъ, общіе об'яды (сисситіи) въ свое идеальное государство. Всъ граждане раздѣляются на товарищества, сисситіи, при чемъ общій столъ содержится изъ общаго государственнаго фонда, чъмъ установляется общеніе матеріальныхъ благь между гражданами. Этимъ путемъ преимущества частной общественности соединяются съ выгодами общаго пользования матеріальными благами. Рабы, обрабатывающіе поля въ частныхъ владенияхъ, составляютъ частную собственность владѣльцевь; тѣ-же изъ нихъ, которые обрабатывають общественныя поля, суть государственные крѣпостные. Положеніе класса ремесленниковъ, торговаго и промыпленнаго городскаго населенія, совершенно аналогично съ положениемъ авинскихъ метековъ; они поль-· зуются личной свободой, но не обладають политическими правами въ государствѣ.

Чтобы закончить эту краткую характеристику Аристотелева идеальнаго государства, остается коснуться его воспитательной дѣятельности. Воспитаніе населенія есть, безъ сомнѣнія, одна изъ главныхъ задачъ культурнаго государства и не можетъ быть предоставлена частной иниціативѣ; оно должно служить верховной цѣли общежитія. Такъ какъ цѣль эта не заключается ни въ военномъ господствѣ, ни въ матеріальной наживѣ, а въ умственномъ развитіи, то и воспитаніе не должно стремиться сдѣлать изъ гражданина только воина или ремесленника торгаша. Оно не должно развивать въ немъ только силу и мужество, и вмѣстѣ съ тѣмъ, въ программу воспитанія не должно входить обученіе ремеслу, занятію унизительному для свободнаго. Граждане должны быть воспитаны гораздо болѣе для мира, чѣмъ для войны, гораздо болѣе для искусства, чѣмъ для ремесла. Это воспитаніе по существу художественное, гуманитарное и научное—теоретическое. Оно не заботится "о пріобрѣтеніи полезныхъ умѣній", прикладныхъ знаній, а хочеть прежде всего быть "прекраснымъ и достойнымъ свободнаго".

Digitized by Google

Съ точки зрѣнія только что охарактеризованнаго нами культурнаго идеала, Аристотель разсматриваеть и всъ существующія въ дъйствительности формы политическаго устройства Греціи. Идеальное государство служить ему мбриломъ при оценкъ всъхъ возможныхъ формъ дъйствительности. Всъ онъ хороши, по скольку приближаются къ идеальному государству, и всѣ, напротивъ, дурны, но скольку онъ отъ него отклоняются. При ожесточении партий, при всеобщемъ разложени общества, свидътелемъ котораго былъ Аристотель, достижение идеала оказывается невозможнымъ: наилучшее государство, при сравнении съ дъйствительностью, оказывается неосуществимымъ, немыслимымъ. За невозможностью достигнуть наилучшаго, остается довольствоваться относительнымъ; за невозможностью остановить разложение политического строя, нужно постараться спасти хоть кое какіе обломки, и для этого прежде всего пойти на компромиссъ съ дъйствительностью. Требуется отыскать такую форму политическаго устройства, которая бы приближалась къ существующимъ формамъ, сообразуясь съ условіями дъйствительности, а съ другой стороны --- не слишкомъ-бы отклонялась отъ идеальной формы. Это и будеть относительно наилучшее государство, въ противоположность безусловно-наилучшему.

#### несовершенныя формы политическаго устройства.

Несовершенныя государства отличаются между собою отклоненіемъ въ ту или другую сторону отъ идеала всеобщаго равновѣсія. преобладаниемъ того или другого сословія; отсюда возникають различныя формы правленія. Всѣ эти отклоненія тяготбють къ двумъ основнымъ и противоложнымъ типамъ:-правлению бъднаго большинства-демократіи и богатаго меньшинства-олигархіи, - воть почему наиболѣе распространеннымъ и ходячимъ является раздѣленіе всъхъ формъ на олигархію и демократію. Въ дъйствительности далеко не всегда встръчаются условія, необходимыя для осуществленія наилучшаго политическаго устройства. Не говоря уже о томъ, что совокупность необходимыхъ географическихъ и этнографическихъ условій никогда не бываеть въ полномъ соотвътствій съ идеальными требованіями, различные классы населенія весьма рёдко находятся между собою въ томъ пропорціональномъ отношенія, при которомъ они другъ друга уравновѣшиваютъ: почти всюду одинъ классъ оттъсняеть другой отъ верховной власти, господствуеть надъ

Digitized by Google

нимъ; или численный перевъсъ массы надъ богатыми-достигаетъ слишкомъ большихъ размъровъ, тогда бъдные оттъсняютъ богатыхъ и знатныхъ отъ кормила правленія, и наступаетъ господство толны-демократія, или же, напротивь, аристократическое меньшинство бегачей-землевладбльцевь, забравь всв богатства въ свои руки. тираннически господствують надъ демосомъ, и государство представляеть собою олигархію. Тамъ, гдъ невозможно безусловно нанлучшее, гдѣ невозможно полное совершенство, тамъ возможно по крайней мъръ нъкоторое приближение къ совершенству. Отъ нанлучшей формы правленія Аристотель обращается къ очносительно наилучшей, средней, къ той, которая болье приближается къ дъйствительной человѣческой жизни, больше подходить къ большин-ству существующихъ государствъ. Это государство и есть политія; оно составляеть во всёхъ отношеніяхъ средину между противоположными крайностями — олигархіей и демократіей. Во всѣхъ государствахъ богатые и бъдные суть два главныхъ сословія. Между этими двумя противоположными классами есть еще средній-классь матеріально обезпеченныхъ, но не слишкомъ богатыхъ людей. Этотъ классь одинаково чуждъ деспотическаго властолюбія богатыхъ и жадности голодной обнищавшей толпы. Воть почему преобладание средняго сословія представляеть собою всего болѣе гарантіи для мирнаго развитія, всего лучніе обезпечиваеть господство противь внутреннихъ раздоровъ. Господство средняго сословія и есть политія. Это во встахъ отношенияхъ типъ средняго государства; въ немъ олигархические элементы перемѣшаны съ демократическими. Поэтому ни богатство меньшинства, ни численное превосходство бъдной массы не получаеть въ немъ исключительнаго преобладанія. Съ одной стороны, богатые и знатные пользуются здёсь властью и вліяніемъ, сообразно со своимъ состояниемъ и происхождениемъ, а съ другойбъдные принимаютъ дъятельное участие въ управлении государствоять, усердно посъщають народныя собранія. Такое смъненіе олигархическихъ и демократическихъ элементовъ въ народномъ собраній возможно напр. тамъ, гдъ бъдные получаютъ вознагражденіе, плату за посъщение собраний, а богатые принуждаются къ участию въ текущихъ дѣлахъ политики денежными пенями, штрафомъ за непосъщение собрания; этимъ путемъ въ управлении государствомъ соединяются всѣ возможные элементы населенія. Какъ демократія, такъ и олигархія представляютъ собою гибельныя крайности, излишества и недостатки. Политія, какъ государство среднее, одинаково чуждо этихъ противоположныхъ крайностей, а потому всего болбе

приближается къ осуществлению высшей справедливости, добродътели, которая, по Аристотелю, состоить въ соблюдении средины между излишествомъ и недостаткомъ. Гдъ, съ одной стороны, масса богатствъ скопляется въ немногихъ рукахъ, а съ другой царствуетъ нищета и скудость, тамъ и все общество распадается на рабовъ и деспотовъ, тамъ господствуеть взаимная вражда и ненависть; богатые презирають бъдныхъ, а бъдные ненавидять богатыхъ и завидуютъ имъ. Въ государствъ среднемъ, въ политіи нътъ такого ръзкаго раздвоенія общества. Зд'ёсь среднее сословіе зажиточныхъ людей-достаточно сильно для того, чтобы уравновъсить собою какъ богатыхъ, такъ и бѣдныхъ. Политія поэтому возможна лишь тамъ, гдѣ суще-ствуеть сильное и могущественное среднее сословіе. Если изо всѣхъ существующихь государствь въ дъйствительности политія всего болье приближается къ идеальному типу общежитія, почему-же она такъ рѣдко встрѣчается въ дѣйствительности? Потому во 1-хъ, что въ большей части государствъ нътъ въ наличности средняго сословія, достаточно сильнаго количествомъ, и качествомъ чтобы бороться противъ богачей съ одной стороны и демоса съ другой; во 2-хъ, потому, что упорная и повсемъстная борьба демократіи и олигархіи въ большей части случаевъ исключаетъ возможность примиренія, компромисса, побъдители диктуютъ законъ побъжденнымъ; гдъ побъждають богатые, тамъ устанавливается олигархія, гдъ бъдные демократія. Какъ тъ, такъ другіе не хотять и слышать о средней смъшанной формь правленія и стремятся къ исключительному господству.

Демократія и олигархія суть неправильпыя, извращенныя формы правленія, тёмъ не менёе онё также не липены положительныхъ достоинствъ; вообще же можно принять, какъ общее правило, что чёмъ ближе та или другая форма правленія стоитъ къ среднему государству—политіи, тёмъ она совершеннёе; наихудшія формы правленія суть, напротивъ, тѣ, которыя всего болёе отклоняются отъ средины, т. е. крайняя демократія, олигархія и тираннія. Различныя формы правленія отличаются между собой устройствомъ верховной власти. Верховная власть въ каждомъ государствѣ состоитъ изъ трехъ существенныхъ элементовъ. Эти элементы суть: во 1-хъ, власть рѣшающая, во 2-хъ, нравящая и наконецъ въ 3-хъ, судебная. Въ сущности только 1-ый изъ этихъ элементовъ—власть рѣшающая есть верховная власть въ собственномъ смыслѣ слова, такъ какъ она является верховной, высшей инстанціей по всѣмъ дѣламъ болѣе или менѣе значительнымъ во всѣхъ отрасляхъ управленія. Два остальные элемента-судъ и администрація суть не болбе, какъ подчиненные и сравнительно второстепенные органы власти. Власть рышающая не есть только власть законодательная: она зав'ядываеть всёми важибйшими текущими д'ялами, какъ то: вопросы о войнъ и миръ, о заключении союзовъ, отчетность магистратовъ, смертные приговоры, изгнание и конфискация имуществъ; въ числъ прочихъ функцій верховенства ръшающей власти IIDHнадлежить и верховное законодательство. Рыпающая власть, такимъ образомъ, господствуетъ надъ всѣми отраслями управленія, соединяеть въ себѣ всѣ возможныя функции верховенства. Вотъ почему организація рышающей власти составляеть самый важный элементь государственнаго устройства и потому самымъ существеннымъ образомъ различается въ различныхъ формахъ правленія. Въ демократіяхъ рынающая власть составляеть достояніе всёхъ и каждаго. Функціи верховенства принадлежать здёсь народному собранію, въ составъ котораго входятъ поголовно всѣ свободные. Всѣ вопросы здёсь ръшаются желаніемъ большинства.

Отличительную черту демократіи составляеть свобода и равенство; здѣсь каждый свободенъ дѣлать, что ему угодно; всѣ господствуютъ надъ каждымъ, и каждый лишь отчасти падо всёми. Необходимымъ условіемъ участія бъднаго населенія въ верховной власти является плата за посѣщеніе народнаго собранія. Эта плата поэтому составляетъ одно изъ характерныхъ отличій демократіи. Другія отличительныя черты, характеризующія демократію, суть слёдующія: зам'єщеніе всёхъ должностей по жребію или же но выборамъ, при чемъ право участвовать въ выборахъ принадаежить всему населению. При способѣ замѣщенія по жребію, высшія государственныя должности доступны каждому свободному, независимо отъ состоянія и происхожденія; вотъ почему этотъ способъ въ древности считался однимъ изъ самыхъ главныхъ устоевъ демократіи. Для занятія государственныхъ должностей не требуется никакого имущественнаго ценза, или же развѣ очень незначительный; въ противномъ случаѣ государственныя должности обращаются въ мононолію богатаго меньшинства, а государству грозитъ серьезная опасность превратиться въ олигархію. Власть каждаго должностнаго лица ограничена извъстными предълами въ сферъ дъйствія и срокомъ; всѣ сановники отвѣтственны предъ народнымъ собраніемъ. Право участія въ судахъ, по крайней мъръ по важнъйшимъ дъламъ, принадлежитъ всъмъ свободнымъ. Всъ должностныя лица, судьи, совътники получають жалованье. Къ числу демократическихъ учрежденій Аристотель причисляетъ также совѣтъ, которому принадлежитъ предварительное обсужденіе дѣлъ, подготовленіе всѣхъ проэктовъ, поступающихъ на разрѣшеніе народнаго собранія; при этомъ предполагается, что участіе въ совѣтѣ доступно всѣмъ свободнымъ, безъ различія происхожденія и имущества; то слѣдовательно, совѣтъ этотъ однороденъ по своему составу съ народнымъ собраніемъ.

вательно, совъть этоть однородень по своему составу съ народнымъ собраніемъ. Смотря потому въ какой комбинаціи являются эти учрежденія и въ какой мъръ они осуществляются, всъ демократіи раздѣляются на нѣсколько родовъ и видовъ. Эти различные виды демократіи зависять всего болѣе отъ состава и рода запятій населенія. Древ-иѣйшій и самый лучшій типъ демократіи есть тоть, гдѣ главную массу населенія составляють крестьяне—земледѣльцы. Это самый умъренный типъ демократіи, всего болѣе приближающійся къ типу средняго государства—политіи. Земледѣльческое населеніе, выпуж-денное въ потѣ лица зарабатывать насущный хлѣбъ, не имъетъ достаточно необходимаго досуга для того, чтобы проводить все свое время на площадяхъ, отдаваясь исключительно политикѣ; простой народъ, не любящій отрываться отъ своихъ полей, неохотно раз-стается со всѣми будиичными занятіями. Вотъ почему при такомъ составѣ населенія, народныя собранія весьма рѣдки и самыя функ-ціи собранія немногочисленны и немногосложны. Народъ охотно ввѣряеть власть выборнымъ должностнымъ лицамъ, сохраняя право верховнаго контроля надъ ними. Выборъ должностныхъ лицъ, от-вѣтственность и ежегодная отчетность ихъ предъ пароднымъ собра-ніемъ, всеобщее участіе въ народныхъ судахъ—таковы тѣ немно-гія проявленія народнаго верховенства, которыя характеризуютъ этоть видъ демократіи. При такомъ порядкѣ вещей во главѣ нра-вленія стоять лучшіе люди, а народъ, какъ цѣлое, остается вер-ховной, апелляціонной инстанціей надъ ними. Демократія, такимъ образомъ, умѣряется нимъсью аристократическихъ з элементювъ. ховной, апелляціонной инстанціей надъ ними. Демократія, такимъ образомъ, умѣряется нримѣсью аристократическихъ элементовъ. Тоже самое должно сказать и о томъ видѣ демократіи, гдѣ пре-обладаетъ пастушеское населеніе. Устройствомъ верховной власти этотъ видъ весьма мало отличается отъ перваго. Гораздо ниже въ политическомъ отношеніи стоятъ тѣ демократіи, гдѣ преобла-даетъ городское, промышленное населеніе. Массы ремесленниковъ и поденщиковъ, толпящихся въ городахъ, обладаютъ возмож-ностью и охотой для занятій политикой: они любятъ прово-дить время въ праздной болтовпѣ па рынкахъ и въ народныхъ со-браніяхъ. Это самый безпокойный и развращенный элемештъ паселенія. Когда въ городахъ усиливается это сословіе, то настаетъ третій видъ демократіи. Функціи народнаго собранія расширяются, городская чернь вмѣшивается во все, хочеть всъмъ управлять сама непосредственно. Единственная возможность положить преграду этому стремленію городского демоса, заключается въ томъ, чтобы уравновѣсить его сельскимъ населеніемъ, которое отличается болѣе консервативнымъ характеромъ. Это достигается напр. тъмъ, что ни олно собрание не созывается безъ участия сельскаго населения. Когда, наконецъ, городская чернь настолько возрастаетъ и усиливается, что сельскіе жители не въ состояніи оказать ей серьезнаго сопротивленія, то настаеть послёдній и самый худшій видь демократіи-безграничный деснотизмъ массы-такой порядокъ вещей, при которомъ дъйствительно демосъ всъмъ управляетъ непосредственно. Въ этой демократи всъ политическия права уравниваются. всѣ сословныя привиллегія унраздняются. Древніе родовые союзы уничтожаются и все население перемъщивается. Параллельно съ этими реформами въ число гражданъ обыкновенно допускается масса людей низкаго происхожденія. Въ семейныхъ отношеніяхъ господствуеть величайшая разнузданность; женщины, дъти и рабы выходять изъ подчиненія. Во всѣхъ слояхъ общества царствуетъ произволъ, безпорядокъ и распущенность. Этотъ видъ демократіи характеризуется, какъ деспотизмъ толпы, какъ тираннія большинства налъ меньшинствомъ.

Честолюбивые демагоги искусно пользуются страстями толпы для того, чтобы грабить и эксплоатировать богатыхъ. Судебныя преслѣдованія и конфискаціи имуществъ богачей, при такомъ порядкѣ вещей, самыя обыденныя явленія. Такимъ образомъ образуются различныя формы демократическаго правленія. Аристотель насчитываетъ ихъ четыре. Первая есть та, гдѣ господствуетъ дѣйствительное равенство: ни богатые не получаютъ здѣсь исключительнаго преобладанія надъ бѣдными, ни бѣдные надъ богатыми; право занимать общественныя должности обусловливается небольшимъ имущественнымъ цензомъ. Эта демократія всего болѣе приближается къ среднему типу относительно наилучшаго государства—къ политіи.

Слѣдующая вторая форма демократіи есть та, гдѣ для занятія государственныхъ должностей не требуется никакого ценза, а только гражданское происхожденіе и незапятнапная честь; третья,—гдѣ общественныя должности доступпы всѣмъ и каждому, но тѣмъ не менѣе господствуетъ закопъ; наконецъ четвертая и самая худшая возникаеть тамъ, гдѣ произволъ толны становится на мѣсто закона,. гдѣ народъ превращается въ многоголоваго тиранна, подстрекаемаго демагогами, и исчезаетъ всякое подобіе законнаго порядка.

Противоположное демократіи государственное устройство—есть олигархія. Олигархическія формы правленія также образують рядь нослѣдовательныхъ ступеней, при чемъ достоинство каждой изъ нихъ измѣряется тѣмъ, насколько она отклоняется отъ средняго типа, политіи. Олигархія есть ничто иное, какъ господство богатыхъ. Поэтому участіе въ верховной власти въ олиргахіи связано съ болѣе или менѣе высокимъ имущественнымъ цензомъ.

Смотря потому, какой требуется цензъ, какие элементы населенія имъють доступъ въ верховной власти, олигархическія государства сводятся къ четыремъ главнъйшимъ видамъ. Первая наиболње сносная форма олигархическаго правленія возникаеть, когда участие въ верховной власти обусловливается умъреннымъ цензомъ, а потому недоступно для массы бъдняковь, но съ другой стороны открывается каждому, кто обладаеть требуемымъ имуществомъ безъ всякихъ другихъ условій. Вторая форма олигархическаго правленія наступаеть, когда цензъ настолько возвышается, что участниками въ верховной власти являются лишь богатъйние. Третья форма отличается отъ предыдущихъ тъмъ, что въ ней политическія права населенія опредъляются ни однимъ цензомъ, а зависятъ отъ происхожденія; сынъ наслъдуеть положеніе и политическія правомочія своего отца; власть, такимъ образомъ, обращается въ наслъдственную привиллегію нѣсколькихъ замкнутыхъ родовъ. Наконецъ, 4-я и самая худшая форма есть та, гдѣ эта наслѣдственная власть не ограничена закономъ, гдѣ, слѣдовательно, она отличается харак-теромъ деспотическимъ. Какъ демократія въ своемъ крайнемъ развити обращается въ деспотизмъ массы, такъ и крайняя олигархія, антиподъ демократіи, вырождается въ тирацнію исключительнаго меньшинства богачей аристократовъ.

Образованіе тѣхъ или другихъ формъ демократіи зависить отъ состава и рода занятій населенія. Въ олигархіи же главное и опредѣляющее значеніе принадлежитъ роду оружія, который господствуеть въ той или другой странѣ. Такъ какъ каждый вооружаеть и содержить самъ себя на свой счетъ, то чѣмъ дороже стоитъ вооруженіе воина, тѣмъ менѣе доступно участіе въ войскѣ бѣднымъ людямъ, а кто не несетъ военной службы, тотъ теряетъ политическія права, лишается власти; вотъ почему тамъ, гдѣ господствуетъ дорогой родъ оружія, тамъ цензъ обыкновенно бываетъ высокъ и развивается олигархическая форма правленія. Такъ напр. олигархія легко возникаетъ тамъ, гдб въ войскъ преобладаютъ всадники, такъ какъ для того, чтобы содержать себя и лошадь требуются довольно значительныя средства; аммуниція тяжеловооруженнаго гоплита также стоить очень дорого, а потому гоплиты также до извъстной степени представляютъ собою опору олигархіи. Демократическіе элементы въ войскъ суть легко вооружен-

Демократическіе элементы въ войскѣ суть легко вооруженные и въ особенности моряки морской демосъ; а потому, гдѣ преобладають морскія силы надъ сухопутными, тамъ нѣтъ въ наличности необходимыхъ условій для поддержанія олигархическаго строя и демократія возникаетъ съ большею легкостью. Прочность и достоинство олигархическихъ формъ зависитъ отъ приближенія ихъ къ политіи, гдѣ господствуетъ среднее сословіе; наиболѣе сносными, поэтому, представляются тѣ олигархіи, гдѣ господствуетъ умѣренный цензъ, гдѣ привиллегіи правящаго меньшинства уравновѣшиваются демократическими элементами, гдѣ люди съ среднимъ состояніемъ, хотя и подчинены, но не оттѣснены совершенно отъ власти и пользуются извѣстной долей правъ верховенства.

Такимъ образомъ, Аристотель всюду стоитъ за смъщение противоположныхъ началъ, за комбинацию демократическихъ и олигархическихъ элементовъ; только при такой комбинаціи можетъ быть достигнута, если небезусловная справедливость, то, по крайней мъръ, нъкоторое приближение къ ней, нъкоторое подобие равномърнаго распредъленія политическихъ правъ. Къ числу смъшанныхъ формъ правленія Аристотель относить и нъкоторые виды аристократіи. Собственно говоря, названія аристократіи заслуживаеть только безусловно наилучшее государство, о которомъ мы уже раньше говорили, гдъ дъйствительно господствуютъ лучшіе люди, или, скоръе, лучшие законы. Но въ болъе общирномъ смыслъ слова, названія аристократіи заслуживаеть и такая форма правленія, гдѣ положеніе гражданина въ обществѣ, степень вліянія и участія въ верховной власти опредѣляется не только имуществен-нымъ цензомъ, но и способпостями, а также заслугами; это государство представляеть собою такое смѣшеніе демократическихъ, олигархическихъ и аристократическихъ элементовъ, которое весьма мало отличается отъ государства средняго-политіи. Въ ряду не-совершенныхъ формъ правленія у Аристотеля, какъ и у Платона, послёднее мёсто занимаетъ тираннія. Тираннія въ собственномъ смыслё возникаетъ тамъ, гдё одно лицо безгранично повелёваетъ цёлымъ народомъ противъ воли послёдняго и эксплоатируетъ его ради своихъ личныхъ выгодъ; тираннія есть извращеніе монархіи и отличается отъ пея тбмъ, что монархъ—царь правитъ въ интересахъ всего народа, тогда какъ тираннъ преслъдуетъ только свои чисто личныя, эгоистическія цъли. Понятно, что такой образъ правленія не можеть быть долгов'ячнымъ: тираннъ всегда бываетъ встми ненавидимъ; у него столько же враговъ, сколько подданныхъ. Онъ можетъ удерживать власть только искусственными средствами, обманомъ, хитростью, а главное страхомъ. Онъ истребляетъ луч-шихъ, выдающихся людей, держитъ все населеніе въ страхѣ пу-темъ системы шпіонства и казни, или же надѣваетъ на себя ли-чину царя, заботящагося объ интересахъ своихъ подданныхъ, ста-рается казаться благодѣтелемъ народа.

Аристотель разсматриваеть не только всѣ существующія въ Греціи формы политическаго устройства, по даеть подробный ана-лизъ и всёхъ наиболёе типическихъ разповидностей - и оттёнковъ лизъ и всъхъ наиоолъе типическихъ разновидностей - и оттънковъ главнъйшихъ изъ нихъ, т. е. демократіи и олиргахіи, подробно изслъдуя причины благосостоянія и паденія каждой, а также при-чины политическихъ переворотовъ, условія, при которыхъ каждая изъ существующихъ формъ переходитъ въ каждую изъ остальныхъ. Основной двигатель всъхъ политическихъ переворотовъ есть стрем-леніе къ равенству. Какъ только въ государственномъ устройствъ нарушается органическое равновъсіе, какъ только какой либо част-ный интересъ, сословный или личный, начинаетъ неумъренно пре-обладать, такъ тотчасъ-же является и потивоноложная реарийства. обладать, такъ тотчасъ-же является и противоположная реакція; угнетенные стремятся сбросить съ себя иго своихъ угнетателей и угнетенные стремятся сбросить съ себя иго своихъ угнетателей и сами стать вмъсто нихъ у кормила власти: здъсь корень всъхъ гражданскихъ междоусобій. Внъшній поводъ послъднихъ бываетъ иногда и незначителенъ, но реальная причина возстанія никогда не бываетъ маловажна: въ концъ концовъ всякое возстаніе обу-словливается во 1-хъ, возникшимъ неравенствомъ, а во 2-хъ, стремленіемъ устранить это неравенство, возстановить состояніе органическаго равновъсія или справедливости. Къ этой главной цъли политическихъ переворотовъ примъши-ваются и мотивы эгоистическаго свойства: эгоизмъ порождаетъ эго-измъ и честолюбію богачей противополагаются жадность и власто-любіе массы. Угнстенные не довольствуются возстановленіемъ ра-венства, но стремятся сами къ безграничному господству, а потому легко обращаются въ угнетателей. Вотъ почему среди всеобщаго партійнаго раздора и ожесточенія, ни одна изъ существующихъ государственныхъ формъ не можетъ быть устойчивою, и государ-

ства безпрерывно колеблются между двумя противоположными крайностями олигархіи и демократіи. Изъ самаго анализа Аристотеля ясно обнаруживается и причина неизлѣчимости этого главнаго недуга политическаго быта Греціи. Въ этомъ государственномъ и общественномъ строѣ, стоящемъ на почвѣ соціальнаго рабства, гдѣ свободный трудъ въ презрѣніи, и гражданинъ живетъ на счетъ государства, вопросъ о формѣ правленія есть вмѣстѣ съ тѣмъ и вопросъ о хлѣбѣ насущномъ. Для бѣднаго населенія быть оттѣсненнымъ отъ кормила власти значитъ то же, что быть лишеннымъ платы за участіе въ народныхъ собраніяхъ и судахъ, —иными словами, впасть въ нищету; а для богачей выпустить власть изъ рукъ значитъ то же, что впасть въ руки голодной завистливой толпы, —быть раззоренными и разграбленными. Такое состояніе нельзя признать ни нормальнымъ, ни здоровымъ.

нельзя признать ни нормальнымъ, ни здоровымъ. Весь этотъ мастерской, обстоятельный анализъ греческаго общества можно сравнить съ превосходнымъ медицинскимъ діагнозомъ; изъ сопоставленія дряхлаго организма тогдашней Греціи съ идеаломъ здороваго, нормальнаго общественнаго организма обнаруживается неизлѣчимость болѣзни, врачу остается констатировать безнадежное положеніе больного и отказаться отъ лѣченія. Это, въ сущности, почти и сдѣлано Аристотелемъ, ибо хотя онъ и предлагаетъ тѣ или другіе способы лѣченія, пытаясь воскресить умирающее тѣло, но изъ его же анализа обнаруживается отсутствіе тѣхъ необходимыхъ условій, при которыхъ только и возможно нормальное политическое устройство. Да и его идеальное государство, не отдавая себѣ въ томъ отчета, заражено общимъ смертельнымъ недугомъ: оно страдаетъ тѣмь же основнымъ, фатальнымъ противорѣчіемъ, жертвой котораго погибло греческое государство, оно основываетъ политическую свободу и народное самоуправленіе на темной почвѣ соціальнаго рабства. И въ этомъ государствъ, гдѣ свободный гражданинъ предается на досугѣ созерцанію и политикѣ, матеріальныя условія существованія общества обезпечиваются трудомъ рабовъ и полусвободныхъ ремесленниковъ. Остается подвести итоги нашему изложенію и указать на всемірно-историческое значеніе политики Аристотеля; оно всего лучше выясняется изъ сопоставленія съ идеальнымъ государствомъ Платона.

Платоново идеальное государство есть союзъ людей ради вѣчнаго ихъ спасенія для достиженія совокупными силами загробной цѣли человѣческой жизни. Идеальное государство Аристотеля, наиротивъ, есть союзъ людей, преслѣдующій земную цѣль, заботя-

щійся о земномъ благополучіи своихъ гражданъ, стремящійся къ осуществленію культурнаго идеала въ земныхъ человѣческихъ от-ношеніяхъ. Въ Платоновомъ государствѣ человѣкъ поглощается безличной божественной идеей. Въ государствъ Аристотеля божественное утверждается въ его имманетномъ земномъ значении, какъ жизное утверждается вы его имманетномы земномы значении, какы жиз-ненный принципъ человъческаго общества, при чемъ, наоборотъ, скоръе божественное поглощается земнымъ, человъческимъ. Цъль государства Платона внъ предъловъ земной жизни; вдохновляясь этой небесною цълью, Платонъ презираетъ всъ земные человъчес-кіе интересы, проповъдуетъ въ сущности отречение отъ земныхъ желаний и привязанностей, упразднение семьи и собственности. Аристотель, напротивъ, настаиваетъ на господствъ земного интереса, отстаиваетъ семью и собственность, какъ необходимыя формы зем-ныхъ отношеній противъ поглощенія ихъ безличнымъ божественнымъ порядкомъ. У Платона безграничное господство надъ обществомъ съ функціями власти духовной и вмѣстѣ съ тѣмъ свѣтской принадлежитъ всемогущей іерархіи философовъ, которая ведетъ общество къ его въчной цъли спасенія. Аристотель, напротивъ, утверждаетъ идею народовластія, народнаго самоуправленія, требуя участія всего свободнаго населенія въ правахъ верховенства, равномърнаго и пропорціональнаго распредъленія политическихъ правъ между отдъльными классами общества и отдъльными лицами. Жрецамъ отводится послъднее мъсто въ государствъ, жреческія функціи отправляются выжившими изъ ума стариками. Однимъ словомъ, борьба этихъ двухъ противоположныхъ идеаловъ есть въ сущности конфликтъ теократіи и культурнаго государства, своего рода куль-турная борьба на почвъ древности.

Сопоставимъ тѣ историческія условія, при которыхъ возникли и столкнулись эти два столь противоположные принципа. Политическій идеалъ Платона, какъ уже было упомянуто, соотвѣтствуетъ смутной эпохѣ Пелопонезской войны, когда при всеобщей ожесточенной партійной борьбѣ, всѣ общественныя и политическія отношенія стали шаткими и непрочными. Колеблющимся и непостояннымъ политическимъ отношеніемъ Платонъ противополагаетъ вѣчный божественный порядокъ и философскую теократію, какъ его воплощеніе. Платонъ былъ свидѣтелемъ обострившагося столкновенія противоположныхъ политическихъ принциповъ. Нанрягаясь въ борьбѣ, они проявили всю свою жизненную энергію, обнаружили всѣ свои отличія и особенности, высказались до конца; борьба эта была вмѣстѣ съ тѣмъ кульминаціонной точкой развитія политической жизни Греціи. Вь эпоху Аристотеля это развитіе уже представляется законченнымъ. Истощенное борьбою общество уже утратило свою энергію. Общественная жизнь греческихъ городовъ въ то время уже перешла кульминаціонную точку своего развитія и клонится къ упадку. Общественные идеалы уже пе служатъ предметомъ живой въры; интересы матеріальные, своекорыстные господствуютъ въ политикъ; общественные интересы эксплоатируются ради цълей личной наживы и честолюбія. Тогдашняя Греція представляетъ собой картину всеобщаго упадка и разложенія. Аристотель, дъйствительно, жилъ среди общества разлагающагося и, какъ мы сказали, неизлѣчимо больного, умирающаго.

Политическое міросозерцаніе древнихъ грековъ въ его эпоху уже закончило циклъ своего развитія; оно выросло, отцвѣло, дало свой плодъ и начало разлагаться. Оставалось подвести ему итоги, т. е. носредствомъ основательнаго анализа раскрыть въ чемъ заключается жизнепный принцинъ этого общества, каковы были причины его разложенія и смерти; оставалось, однимъ словомъ, изслѣдовать его физіологію и патологію. Это и было сдѣлано Аристотелемъ. Его политика есть въ полномъ смыслѣ итогъ всего нолитическаго развитія древнихъ грековъ; итогъ всей ихъ политической мудрости, всего ихъ вѣками накопившагося политическаго опыта.

Иолитія Платона отвергаеть самыя основы всего политическаго мірэсозерцанія древнихъ грековъ, возлагая всъ свои надежды на иное, лучшее будущее; взоръ Аристотеля, напротивъ, устремленъ въ прошедшее: онъ пытается воскресить тотъ культурный идеалъ, котэрый когда-тэ воздушевлялъ греческое общество въ иныя, лучшія времена, — времена Перикла, когда дъйствительно общественная жизнь и политика служила высшимъ культурнымъ цълямъ. Идеалы обоихъ мыслителей оказываются одинаковэ неосуществимыми и безпочвенными среди современной имъ дъйствительности; оба одинаково ее осуждаютъ и отрицаютъ: одинъ-во имя въчной божественнной идеи, другой во имя земного культурнаго идеала.

Всемірно историческое значеніе политическихъ ученій обоихъ мыслителей—пе въ современной имъ дъйствительности, а въ будущемъ европейской исторіи. Платонъ, какъ я уже вамъ говорилъ, является на почвѣ языческой древности предвѣстниковъ будущаго, пророкомъ христіанскаго теократическаго идеала. Но и Аристотель, нри всемъ сродствѣ его политическаго идеала съ культурнымъ идеаломъ Перикловыхъ Абинъ, не можетъ быть названъ только прорэкомъ прошедшаго. Читая политику Аристотеля, мы невольно спрашиваемъ себя, для чего же понадобился этотъ прекрасный анализъ греческаго политическаго быта въ эпоху, когда греческое государство уже пережило себя, для чего понадобился этотъ мастерской діагнозъ, который уже не могъ послужить къ исцѣленію умирающаго общества и былъ, въ сущности, смертельнымъ его приговоромъ?

Политика Аристотеля есть какъ-бы предсмертное политическое завѣщаніе умирающаго эллинскаго міра. Среди разлагающагося политическаго быта, Аристотель теоретически спасъ культурно-политическіе идеалы эллиновъ, увѣковѣчивъ ихъ въ классической научной формб и въ этомъ видб какъ-бы завбщалъ ихъ временамъ послѣдующимъ. Въ политикъ Аристотеля политическое самосознаніе умирающаго общества какъ-бы въ послёдній разъ углубляется въ себя, оглядываясь на свое прошедшее и подводя ему итоги; политическая мудрость эллиновъ какъ-бы собирается и сосредоточивается, чтобы сказать свое послѣднее слово, обращаясь въ стройную научную теорію въ ту самую эпоху, когда она уже утратила всякую жизненную силу на практикъ. Въ основъ политическаго міросозерцанія эллиновъ лежали универсальныя начала, которыя не должны были исчезнуть безслёдно для цивилизаціи, и воть почему эти общечелов'вческія начала, отжившія для тогдашней д'бйствительности, должны были быть теоретически сохранены и переданы наслёдникамъ эллинской цивилизации,--европейскимъ народомъ, создавшимъ новѣйшую культуру на развалинахъ древняго міра.

Мы назвали Платона пророкомъ христіанскаго теократическаго идеала. И съ такимъ же основаниемъ и правомъ Аристотель можетъ быть названъ пророкомъ современнаго культурно-европейскаго государства. Понятіе земного общества, имѣющаго въ самомъ себъ свою самобытную внутреннюю цёль, понятіе культурнаго государства. стремящагося прежде всего къ земному счастію и совершенству человѣка, къ всестороннему удовлетворенію его земныхъ потребно-стей и къ развитію разнообразной энергіи его дѣятельности, — лежать въ основѣ современныхъ европейскихъ государствъ. Противъ ученія Платона, которое все упрощаеть, сводя государство къ безличному едеинству, Аристотель выдвигаеть понятие государства, какъ организма сложнаго, съ разнородными органами и функціями. Но современное государство въ гораздо большей степени, чъмъ греческое государство-городъ, есть сложный организмъ, единство многихъ и качественно-разнородныхъ элементовъ, и потому соотвѣтствуетъ болбе разнороднымъ и сложнымъ культурнымъ задачамъ. Современное господствующее политическое міровоззрѣніс, какъ и политика

Аристотеля считаеть государство высшей формой человъческаго общенія, желая подчинить всевластному государству всё другіе общественные сооюзы, какъ формы низшія, менъе совершенныя. Не задаваясь загробными идсалами, преслъдуя земную цъль современное культурно-европейское государство, какъ и идеальное государство Аристотеля, стремится къ равномърному распредълению матеріальныхъ благъ, т. е. политическихъ правъ и матеріальнаго благосостоянія между своими гражданами, оно усвоило зав'єщанный Аристотелемъ идеалъ нолитическаго равенства; оно также стремится, если не къ устраненію, то къ смягченію послѣдствій соціальныхъ перавенствъ. Аристотель завъщалъ цивилизованному міру эллинскій идеаль свободнаго гражданина-гражданина обладающаго политическими правами, участвующаго въ той или иной формъ въ главнъйшихъ функціяхъ верховной власти, — въ судѣ, правленіи и за-конодательствѣ. Идеалъ непосредственнаго народнаго самоуправленія, выраженный въ "Политикъ" Аристотеля, конечно, былъ осуществимъ только въ Греціи, гдъ государство совпадаеть съ городомъ и всѣ граждане умѣщаются на одной площади. Но идеалъ участія всего народа въ правахъ верховенства осуществился въ гораздо большемъ объемѣ въ современномъ конституціонномъ государствѣ, въ народномъ представительствъ, въ институтъ всеобщаго голосованія. Въ современномъ культурномъ государствъ даже до нъвоторой степени осуществилась та послъдовательность въ отправлении политическихъ обязанностей гражданина, которой требуетъ Аристотель; удовлетворяя въ юные годы требованіямъ всеобщей воинской повинности, современный европейскій гражданинъ въ зрѣломъ возрасть такъ или иначе участвуетъ въ отправлении функции народнаго верховенства. Аристотель никогда не быль поклонникомъ крайней демократіи; напротивъ, онъ стремился къ органическому соеди-пенію учрежденій и элементовъ демократическихъ съ аристократическими. Не то-ли же самое видимъ мы и въ современныхъ евронейскихъ конституціяхъ? И онъ стремятся примирить народное верховенство съ господствомъ лучшихъ людей, и онѣ противопо-ставляютъ увлеченіямъ и крайностямъ демократіи аристократическія учрежденія — элементь умъряющій и обуздывающій.

Такимъ образомъ, въ двухъ противоположныхъ ученіяхъ Платопа и Аристотеля выражаются два жизненные принципа, два міровыхъ идеала, которые всегда раздѣляли и доселѣ раздѣляютъ человѣчество. Платонъ увѣровалъ въ трансцендентную божественную идею, такъ что для него самая земпая цѣйствительностъ поблекла, превратившись въ слабый оттискъ сверхчувственной дѣйствительности. Земное человѣческое общество для него не высшая цѣль, а только средство для осуществленія небеснаго царства идеи. Аристотель, напротивъ, требуетъ реальнаго земного осуществленія идеи, не вѣря въ ея трансцендентное сущесвованіе. Для него на первый планъ становится земное царство человѣка.

Оба эти идеала, отдъльно взятые, не полны и односторонни: небесное царство, для того, чтобы обнять собою полноту вселенной, должно воплотиться на землъ и земное человъческое царство, чтобы получить въчное незыблемое основание, должно проникнуться и просвътиться божественною идеей. Примирение этихъ двухъ идеаловъ, этихъ двухъ противоположныхъ требованій человѣческаго духа и составляеть высшую задачу истинной философіи и мудрой политики. На почвъ древняго язычества задача эта не была, да и не могла быть разръшена. Споръ неба и земли здъсь остается безъ разръшенія и безъ примиренія. Эллины могли только завѣшать человъчеству неоконченный споръ, неразръшенное противоръчіе. Универсальные политические и общественные идеалы явились греческимъ мыслителямъ въ узкой формѣ гречекаго государства-города. Это государство, стоящее на почвъ соціальнаго рабства, представляется намъ исключительнымъ, узко національнымъ и узко аристократическимъ даже въ самыхъ демократическихъ своихъ формахъ, такъ какъ оно основываетъ свободу меньшинства на порабощении массы. Этой узостью страдають и изложенные нами идеалы Платона и Аристотеля. Платоново государство задается цёлью вёчнаго спасенія нёкоторыхъ, т. е. только ограничнаго количества своихъ свободныхъ гражданъ. Государство Аристотеля точно также стремится къ политической свободъ для немногихъ, для узкаго меньшинства свободныхъ гражданъ государства-города, идея всеобщаго спасенія рода челов'вческаго также чужда Платону, какъ идея всеобщей политической свободы-Аристотелю. Идея всечеловъческой вселенской любви, выражающейся во всеобщемъ спасении, точно также, какъ и идея универсальной челов'вческой свободы, суть идеи по существу христіанскія, выросшія на почвѣ христіанской церкви и христіанскаго культурнаго государства. Объ эти идеи, какъ сказано, чужды великимъ мыслителямъ древности: ихъ политические идеалы еще не освободились отъ языческихъ преданій и узкихъ національныхъ рамокъ. Универсальные принципы, лежащіе въ основѣ той или другой системы, должны были прорвать эту виѣшнюю оболочку, освободиться отъ этой случайной примъси національныхъ языческихъ элементовъ, чтобы оплодотворить собою культурное развитіе европейскихъ народовъ и вырости на почвъ всемірной цивилизаціи. Какъ вино новое, они прорываютъ старые мѣхи, чтобы влиться въ болѣе широкія вмѣстилища. Пустивши корни па новой почвѣ они при новыхъ условіяхъ снова вступаютъ между собою въ споръ, въ борьбу. Унаслѣдованный христіанскими народами споръ этотъ продолжается и до нашихъ дней, и вѣковая работа человѣческой мысли изыскиваетъ пути къ его разрѣшенію.

### ГРЕЧЕСКАЯ ФИЛОСОФІЯ ПОСЛЪ АРИСТОТЕЛЯ.

Политика Аристотеля, какъ мы видѣли, представляется съ одной стороны высшей концентраціей политическаго міросозерцанія эллиновъ, а съ другой стороны свидѣтельствуеть о разложеніи эллинскаго политическаго быта.

Аристотелемъ заканчивается развитіе національно-эллинскихъ началъ въ философіи. Послѣ него открывается новый періодъ, періодъ разложенія національно-эллинскаго философскаго міросозерцанія, отрѣшенія философіи, отъ національныхъ эллинскихъ преданій.

Этотъ переворотъ въ философіи, какъ и въ жизни, представляется историческою необходимостью. Чтобы оплодотворить собою всемірную исторію, чтобы послужить развитію человѣчества, а не одной только націи, культурныя эллинскія начала должны были отрѣшиться отъ узкаго націонализма-отъ узкихъ національныхъ преданій. И прежде всего, съ всемірно-исторической точки зр'бнія, государство эллиновъ, государство-городъ оказывается слишкомъ **узкимъ и исключительнымъ.** Автономный греческій городъ палъ жертвой этой узости и исключительности. Обособленные въ своемъ политическомъ эгоизмѣ и взаимно враждующіе греческіе города не могли выдержать напора внёшней силы, не могли противопоставить македонской монархій сплоченнаго политическаго цёлаго. Между тъмъ, чтобы стать дъйствительно міровыми, эллинскія культурныя идеи должны были завоевать тогдашній міръ, а для этого нужно было объединить національныя силы въ болѣе обширное политическое цёлое. Что эллины не были въ состояніи сдёлать одними собственными силами, то было сдълано Македонской монархіей. Филиппъ Македонский сломилъ греческое государство-городъ, нанесъ смертельный ударъ политической исключительности этого государства, а сынъ его, Александръ, объединивъ національныя силы эллиновъ для общаго національнаго дъла, — борьбы противъ Персовъ, завоевалъ цълый новый міръ для распространенія культурноэллинскихъ началъ.

Результатомъ завоеваній Александра было сближеніе и знакомство съ другими народами, при чемъ, вслъдствіе такого сближенія, самая національность эллинская начинаетъ разлагаться, проникаясь чуждыми элементами и проникая ихъ собой.

Если Филиппъ Македонскій нанесъ ударъ политической исключительности отдёльныхъ эллинскихъ городовъ, то Александръ Македонскій поб'ядилъ національную исключительность эллиновъ, объединивъ ихъ въ одно царство подъ общей властью съ другими народами, варварами. Вы помните, конечно, что значило въ греческомъ міросозерцаніи противоположность эллиновъ и варваровъ, и Аристотель, конечно, поступиль въ согласіи съ этимъ міросозерцаніемъ, когда внущалъ своему питомпу Александру обращаться съ эллинами, какъ съ свободными, а съ варварами, какъ съ рабами. Ученикъ не исполнилъ завъта учителя. Александръ, какъ извъстно, не дълалъ отличія мажду побъдителями и побъжденными, уровнялъ тѣхъ и другимъ, стремясь къ одинаковому господству надъ всѣми; нечего напоминать о томъ, что онъ этимъ первоначально навлекъ на себя общее педовольство Грековъ; но какъ-бы ни было сильно это недовольство при первой попыткъ установить общение между чуждыми другъ другу расами, ближайшее взаимное знакомство, при постоянномъ тъсномъ сожительствъ, должно было преодолъть взаимныя антипатіи. Завоеваніями Александра разъ навсегда былъ переброшенъ мость на Востокъ для эллиновъ, восточное и юго-восточное побережье Средиземнаго моря было разъ навсегда завоевано для ихъ цивилизаторскаго вліянія. Кругозоръ эллиновъ разширился, выйдя изъ тёсныхъ національныхъ рамокъ; мало по малу разрушается ихъ взглядъ на остальную часть человѣчества, на всѣхъ не эллиновъ, какъ на расу низщую, рабскую; они пріучаются и въ варварахъ признавать челов'ъческое достоинство; разширяется, слъдовательно, область правственной дёятельности. Нравственность теперь уже не есть отношение гражданина къ гражданину, эллина къ эллину, она есть отношение человѣка къ человѣку независимо отъ рода и племени; изъ узко-національной она становится общечеловъческой. Если съ одной стороны постояннымъ взаимнымъ треніемъ и столкновениемъ разноязычныхъ племенъ приминяется ихъ національный антагонизмь, то съ другой стороны назръваеть сознание единства

рода человѣческаго. Идея національности подчиняется болѣе широкой идеѣ человѣчества; и равноправность отдѣльныхъ національностей, идеѣ человѣчества; и равноправность отдѣльныхъ національностей, съ точки зрѣнія этой высшей идеи, если и не высказывается прямо, то подразумѣвается; вмѣстѣ съ тѣмъ подготовляется сознаніе все-общаго природнаго равенства и родства всѣхъ людей между собой. Вмѣстѣ съ нравственностію измѣняется и воззрѣніе на государство. На мѣсто государства-города, оказавшагося слишкомъ узкимъ и потому несостоятельнымъ, становится широкій политическій союзъ— государство съ стремленіями мірообъемлюцими, заключающее въ себѣ не только множество городовъ, но и множество племенъ и на-рѣчій. Самое понятіе государства такимъ образомъ подвергается коренному измѣненію, необъятно расширяясь. Не трудно предвидѣть послъдствія такого расширенія государственной идеи. Государство послъдствія такого расширенія государственной идей. Государство съ разношерстнымъ племеннымъ составомъ и общирной территоріей уже не можетъ, какъ государство-городъ Перикловой эпохи, сосре-доточивать въ себъ всъ людскіе помыслы и интересы, не можетъ иными словами, поглощать въ себъ всего человъка. Во 1-хъ, нрав-ственность, какъ мы видъли, приняла характеръ общечеловъческій; слъдовательно, если прежде отъ гражданина требовалась любовь къ слъдовательно, если прежде отъ гражданина треоовалась люоовь къ родинѣ, къ согражданамъ и ненависть ко всему остальному чело-вѣчеству, то теперь, съ паденіемъ національной исключительности, отъ человѣка требуется справедливое отношеніе къ ближнему, не-зависимо отъ происхожденія и принадлежности къ тому или другому государству. Нравственность иными словами отрѣшается отъ поли-тики, правственно необходимое уже не смѣшивается съ политическиполезнымъ или пригоднымъ для государства. Во 2-хъ, государство, такимъ образомъ распиренное, уже не заинтересовываетъ по преж-нему патріотическаго чувства, ни даже личнаго эгоизма; патріотинему патріотическаго чувства, ни даже личнаго эгоизма; патріотическому чувству мало говорить государство разноплеменное, а от-дѣльное лицо уже не имѣеть въ государствѣ такого прямого, не-посредственнаго интереса, какъ прежде, когда при незначительномъ количествѣ населенія благосостояніе государства тотчасъ-же отра-жалось въ благосостояніи каждаго изъ гражданъ, его барыши были ихъ барышами, точно также какъ его убытки, ихъ убытками, когда всякая удача или неудача политики непосредственно отражалась въ домашнемъ быту каждаго изъ нихъ, раззоряя или обогащая ихъ. Можно сказать, что равнодушіе общества къ нолитикѣ возрастаетъ въ нрямомъ отношеніи съ расширеніемъ государства. Общественность слабѣетъ и каждый сосредоточивается вокругъ своихъ частныхъ, агоистическихъ интересовъ. эгоистическихъ интересовъ.

Такимъ образомъ, расширяясь, государство перестаетъ, какъ прежде, владѣть всѣмъ существомъ человѣка и подтачивается съ 2-хъ сторонъ. Для нравственнаго сознанія, стремящагося къ уни-версальности, оно слишкомъ узко; для индивидуальнаго эгоизма, напротивъ, слишкомъ широко. Самое разложеніе государства-города • было обусловлено взаимодѣйствіемъ этихъ двухъ факторовъ: универ-сализма и эгоизма; но и въ государствѣ расширенномъ они сохра-няютъ свое разлагающее вліяніе, дѣлая его непрочнымъ и внутренно безсильнымъ. По мѣрѣ разложенія національностей, вмѣстѣ съ рав-нодушіемъ къ интересамъ политики, въ обществѣ развивается космо-политизмъ. Этотъ космополитизмъ является результатомъ взаимо-дѣйствія тѣхъ-же двухъ факторовъ,—универсализма, для котораго весь міръ—родина, а потому всякій ограниченный человѣческій союзъ, какъ такой, представляется слишкомъ узкимъ.—и эгоизма. лля ко-

весь міръ—родина, а потому всякій ограниченный человѣческій союзъ, какъ такой, представляется слишкомъ узкимъ,—и эгоизма, для ко-тораго все безразлично, кромѣ счастья отдѣльной личности, а по-тому, родина—вездѣ, гдѣ хорошо. Вглядываясь въ философскія системы, слѣдующія за Аристо-телемъ, мы узнаемъ и въ нихъ отличительныя черты эпохи: мы безъ труда замѣтимъ ослабленіе энергіи мысли, ея творческой силы. Въ системахъ Платона и Аристотеля господствуеть чисто умозри-тельный, теоретическій интересъ, точно также, какъ и въ ученіи ихъ родоначальника-—Сократа; всѣ эти философы ищуть знанія ради самого знанія; для нихъ всѣхъ оно само есть высшее благо и высшая цѣль но отношенію къ которой все остальное есть средство и высшая цёль, по отношенію къ которой все остальное есть средство. Философскія системы эти, ставя на первый планъ интересъ созер-цательный, теоретическій, тёмъ самымъ даютъ философское вырацательный, теоретическій, тѣмъ самымъ даютъ философское выра-женіе культурной идеи эллиновъ, которая, дѣйствительно, выражается во всесторопнемъ созерцаніи, поэтическомъ и научномъ; эллины впервые создали искусство и положили основаніе знанію философ-скому и научному. Всемірно-историческая задача ихъ дѣйствительно была по преимуществу теоретическая и вотъ почему нечего удив-ляться, что для эллинскихъ философовъ созерцательная дѣятель-ность—десор(а есть первое и высочайшее. Но воть, теоретическая задача эллинской рассы разрѣшена; культурный эллинскій идеалъ во всемъ его объемѣ сознанъ фило-софіей, искусссво превзопло себя въ рядѣ прекрасныхъ произведеній. Высочайшее, что было достижимо на національной эллинской почвѣ, представляется достигнутымъ. По выполненіи теоретической проблемы, выступаетъ на первый планъ другая практическая задача: нужно иріобщить человѣчество культурнымъ эллинскимъ идеямъ, нужно

сдѣлать эти идеи всеобщимъ достояніемъ. Задача эта была вызвана къ жизни великими дѣяніями Александра Македонскаго; завоевавь обширную область для эллинскихъ цивилизаторскихъ идей, онъ заставилъ самыя эти идеи послужить на пользу и счастье всего человѣчества, что считалось до сихъ поръ высшею цѣлью, теперь становится средствомъ: созерцаніе перестаеть быть высшимъ благомъ, теоретическій интересъ отходить на второй планъ, и знаніе цѣнится лишь какъ орудіе, какъ средство всеобщаго счастья. Выдвинутый на первый планъ практическій интересъ становится господствующимъ въ философскихъ системахъ; всѣ онѣ ставять себѣ основной задачей—воспользоваться добытымъ знаніемъ для разрѣшенія практическихъ задачъ человѣческаго счастья; знаніе слѣдовательно, въ этихъ системахъ обладаетъ лишь утилитарнымъ, служебнымъ значеніемъ. Сообразно съ этимъ, вопросы чисто теоретическаго свойства, стоявшіе прежде на первомъ планѣ,—вопросы о сущности и происхожденіи всего существующаго, въ философіи послѣ Аристотеля имѣютъ лишь подчиненное значеніе; они занимаютъ философовъ разбираемой эпохи лишь въ отношеніи къ человѣку и его благу, т. е. по скольку съ ними связанъ вопросъ о назначеніи человѣка, объ отношеніи его къ внѣщнему міру. Выдвинутая исторіей практическая задача человѣческаго счастья, можетъ быть понята и разрѣщена двоякимъ образомъ, смотря потому—

Выдвинутая исторіей практическая задача человѣческаго счастья, можеть быть понята и разрѣшена двоякимъ образомъ, смотря потому признается-ли надъ человѣкомъ объективная міровая цѣль или только личныя эгоистическія цѣли человѣка. Если человѣкъ признается частью мірового организма, подчиненной законамъ и цѣлесообразному устройству этого цѣлаго, то человѣческое счастье заключается въ согласованіи личной жизни съ жизнью этого мірового цѣлаго и идеаломъ человѣческаго счастья представляется жизнь согласная съ природой, т. е. со всеобщей разумной природой мірозданія или, что тоже, — жизнь согласная съ разумомъ; основнымъ требованіемъ нравственности, съ этой точки зрѣнія, представляется всемірное общенье разумныхъ существъ въ единой идеѣ рода человѣческаго; къ такому выводу дѣйствительно приходитъ система стоическая. Если-же, наоборотъ, устройство мірозданія представляется не цѣлесообразнымъ и разумнымъ порядкомъ, а случайнымъ механическимъ сочетаніемъ физическихъ силъ, то въ такомъ случаѣ, человѣку нечего сообразоваться съ несуществующими объективными цѣлями; остается, слѣдовательно, преслѣдовать цѣли личныя, эгоистическія. Универсализму стоиковъ противополагается эгоизмъ эпикурейцевъ. Обѣ системы предполагають объективное философское знаніе о природѣ всего существующаго, такъ какъ только такое знаніе можетъ дать отвѣтъ на вопросъ: подчиненъ-ли человѣкъ высшей міровой цѣли или нѣтъ? Но возможно-ли самое знаніе? Этотъ послѣдній вопросъ, поставленный скептической школой представляется выраженіемъ мысли обезсилѣвшей, извѣрившейся въ себѣ.

Возможность объективнаго знанія была съ самаго начала основнымъ предположеніемъ греческой философіи, ея неписаннымъ догматомъ; изслѣдовать возможность человѣческаго знанія она не могла, такъ какъ знаніе было ея высшимъ принципомъ, такъ какъ всякое исканіе и изслѣдованіе уже предполагаетъ возможность искомаго знанія; усомнившись въ этомъ основномъ своемъ принципѣ, философія уже не могла идти дальше; извѣривниеь въ человѣческій разумъ, она отказывается отъ себя, погружаясь въ отчаянье.

### стоическая школа.

Въ ряду философскихъ ученій нослѣ Аристотеля стоическая школа, основанная извѣстнымъ Зенономъ въ концѣ IV в. до Р. Х., занимаетъ безспорно первое мъсто, какъ по богатству содержания, такъ и по своему историческому значенію. Съ перваго взгляда мы находимъ въ стоическомъ учении выше указанныя отличительныя черты, характеризующія всё философскія ученія того времени. На нервомъ планъ въ стоической философіи стоитъ вопросъ о личномъ счастіи и о нравственномъ человѣческомъ совершенствѣ. Для стоиковь знаніе имбеть цёну, лишь поскольку оно уясняеть основной вопросъ о конечной цёли человёческаго существованія, о задачахъ правственной дъятельности. Стоики возстають противъ ученія Аристотеля о созерцательной жизни, какъ высшемъ челов'вческомъ счастьи. Съ ихъ точки зрънія познаніе есть не болье какъ орудіе нравственнаго совершенства, и высшая цёль философіи есть практическая дбятельность; воть почему стоические мудрецы называють философію упражненіемь вь добродѣтели (ασχησίςτης αρετῆς). Познание сущности вещей необходимо, лишь по скольку человъкъ является частью цёлаго міроваго устройства, членомъ всеобщаго мірового порядка; узученіе внѣшней природы необходимо лишь для чтого, чтобы знать мѣсто и назначеніе человѣка въ цѣлесообразномъ норядкъ мірозданія.

По мнѣнію Хризиппа, одного изъ самыхъ видныхъ представителей стоической школы, ученіе о природѣ нужно лишь для того. чтобы умъть различать добро отъ зла. Такимъ образомъ, физика въ стоической системѣ подчинена этикѣ, являясь только подготовленіемъ, ступенью къ ней. Платонъ и Аристотель исходили изъ противоположности самобытнаго мыслящаго, духовнаго начала и чистаго вещества, --- матеріи. Стоическая философія отрицаеть самобытность мышленія, самостоятельность духовнаго начала, не признаетъ коренного отличія духа отъ матеріи; мышленіе съ точки зрѣнія стоиковъ есть физическій матеріальный процессъ. Иначе невозможно было-бы самое воздъйствіе мыслящей придоды на вешество. Соелинение и взаимодъйствие вещества бездушнаго и духа. безусловно не матеріальнаго, представляется невозможнымъ, немыслимымъ. Для того, чтобы понять взаимоотношенія вещества и мышленія нужно допустить, что самая мысль обладаеть тёлесной, чувственной природой. Только чувственно воспринимаемое, тёлесное бытіе существуеть дъйствительно, реально; одно только тълесное бытие обладаеть способностью реальной деятельности. Такимъ образомъ, стоическая школа вновь впадаетъ въ заблуждение до Сократовской философіи, вновь смѣшиваеть опредѣленіе матеріальной и духовной природы, столь тщательно различаемыя Платономъ и Аристотелемъ. Въ согласіи съ древними физиками она представляетъ мыслящую природу, какъ тонкую матеріальную субстанцію, разлитую во всемъ мірозданія, проникающую весь вещественный міръ, безконечно подвижную и д'ятельную; эта матеріальная стихія есть ничто иное, какъ огонь Гераклита.

Этоть огонь есть жизненное начало мірозданія, разумное, благое и совершенное существо, -- отецъ всѣхъ живыхъ существъ. Какъ вѣчное провидѣніе, предшествующее созданію природы, онъ не возникаетъ и не уничтожается. Онъ есть та первоначальная матеріальная субстанція, изъ которой возникаеть все существующее, дыханіе жизни, проникающее все и всѣхъ. Онъ содержить въ себѣ ствиена или зародыши всего существующаго; эти ствиена (лото опериатихо?) не суть только матеріальныя, но и разумныя начала. Изъ нихъ все возникаетъ согласно въчнымъ предопредъленіямъ судьбы, въ силу въчной необходимости закона, лежащаго въ основъ мірозданія. Такимъ образомъ, огонь есть разумное, божественное начало; тъмъ не менъе онъ не долженъ быть понимаемъ, какъ божественная личность, стоящая внъ природнаго порядка, какъ Творець, который возвышается надъ сотводеннымъ. Онъ есть ничто иное, какъ ввчно творящая природа, соединяющая въ себъ всъ матеріальныя и духовныя опредбленія, духовно-чувственный хогос

мірозданія. Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ есть вѣчное предопредѣленіе, господствующее надъ мірозданіемь ἀνάγχη, вѣчная судьба,—είμαρμένη. Это вѣчное ἀνάγχη есть природный законъ и вмѣстѣ съ тѣмъ нравственный порядокъ мірозданія, божественная справедливость, опредѣляющая взаимоотношенія всѣхъ нравственныхъ существъ.

Въ началъ существовалъ только этотъ первоначальный огонь. который въ безразличномъ единствъ сливалъ въ себъ всъ опредъленія бытія. заключаль въ себъ возможность всего существующаго. Весь строй вселенной произошелъ изъ него въ силу внутренней, присущей ему необходимости. Какъ все возникао изъ него, такъ съ теченіемъ времени, все должно къ нему возвратиться. Въ концъ въковъ огонь вновь поглотить въ себъ вселенную; въ этомъ міровомъ пожарѣ сгоритъ, уничтожится все разнообразие существующаго. Затёмъ начинается новый творческій процессъ, вселенная возникаеть вновь, проходить чрезь тъ же фазисы развитія. Всякій возникающій такимъ образомъ новый міръ повторяеть собою до малъйшихъ подробностей предыдущій; въ немъ все тъ же люди живутъ при тъхъ же обстоятельствахъ и условіяхъ. Этоть процессъ періодическаго возникновенія и сгоранія вселенной повторяется безконечное число разъ во времени: міръ вѣчно остается тождественъ съ самимъ собою, и законы, опредъляющие его устройство, не измъняются.

Міръ, такимъ образомъ, представляетъ собою закономѣрное и цѣлесообразное устройство; въ немъ нѣтъ мѣста для произвола и случайности. Все до мельчайщихъ подробностей въ немъ отъ вѣка предвидѣно и предустановлено.

Жизнь цёлаго мірозданія, какъ и каждаго единичнаго существа, представляеть собою цёпь причинъ и слёдствій, съ непреложной необходимостью вытекающихъ изъ вёчныхъ предопредѣленій судьбы. Разсматриваемое такимъ образомъ мірозданіе есть художественное произведеніе, конкретное воплощеніе, тѣло самого божества; въ немъ все прекрасно и разумно, и ничто не могло-бы быть лучше, чёмъ есть въ дёйствительности. Самое зло въ мірѣ служитъ благимъ цёлямъ провидѣнія; такъ, напр, болѣзни и несчастія полезны, какъ наказанія для исправленія злыхъ; наконецъ, самое нравственное зло косвенно служитъ къ добру, такъ какъ самое познаніе добра, самая добродѣтель была бы невозможна, если-бы не существовало зло, какъ противоположностъ добра. Человѣкъ въ порядкѣ мірозданія занимаетъ самое высокое мѣсто. Его душа есть непосредственное истеченіе самого божества, частица божественнаго огня. Эта душа не должна быть понимаема какъ нѣчто нематеріальное: какъ и все существующее, она вещественна; она переживаеть тѣло, но сгораетъ вмѣстѣ со всѣми живыми существами во всеобщемъ міровомъ пожарѣ.

Изо всѣхъ живыхъ существъ человѣкъ находится въ самомъ близкомъ сродствѣ съ божествомъ: онъ представляетъ собою высшую ступень природнаго развитія; онъ окруженъ особыми заботами божественнаго Провидѣнія. Ему принадлежитъ господствующее мѣсто, царственная роль въ мірозданіи. Въ согласіи съ Аристотелемъ, стоики особенно настаиваютъ на общественной природѣ человѣка. Всѣ люди находятся въ естественномъ сродствѣ между собою, всѣ они подчинепы общимъ законамъ разумной природы и предназначены къ общенію, сближенію между собой. Это стремленіе къ общенію стоики понимаютъ гораздо шире, чѣмъ Аристотель; оно не ограничивается тѣсной сферой мѣстнаго политическаго союза и простирается на всѣхъ людей, связуетъ весь родъ человѣческій въ одно цѣлое. Таковы основныя черты ученія стоиковъ о человѣческой природѣ. Отсюда вытекаетъ ученіе о счастьи и о задачахъ нравственной дѣятельности.

## основныя начала стоической этики.

Изложенное учение объ устройствѣ мироздания и въ частности о человѣческой природѣ составляеть точку отправленія стоической этики. Какъ часть природнаго цълаго, какъ членъ мірового устройства, человѣкъ долженъ согласовать свое поведение съ вѣчными законами, управляющими вселенной, долженъ сообразоваться съ предначертаніями божественнаго разума, царящаго въ природъ. Такова основная задача правственной дбятельности. Вся наша жизнь должна опредѣляться не случайными индивидуальными прихотями, не личнымъ произволомъ, а разумнымъ сознаніемъ всеобщаго необходимаго закона природы. Извъстный стоический философъ, Клеаноъ училъ, что человѣкъ долженъ сообразоваться не съ своей частной, индивидуальной волей, а съ всеобщей разумной природой. Эта всеобщая природа и служить связующимъ началомъ всъхъ людей, какъ разумныхъ существъ. Такимъ образомъ, основная заповѣдь стоической этики преднисываеть согласовать все бытіе съ природой, или, какъ **ΓΟΒΟΡΗΛΗ СТОНКН**, όμολογουμένως τῆ φύσει ξῆν, χατὰ φύσιν ξῆν, naturam sequi.

Такое представление о нравственной дѣятельности обусловливается фаталистическимъ характеромъ стоическаго міросозерцанія. Судьбы каждаго изъ насъ до малъйшихъ подробностей предопредълены въ въчномъ божественномъ разумъ; человъкъ безсиленъ отмёнить или въ чемъ-либо измёнить эти вёчныя предопредёленія; а потому ему остается только преклоняться предъ этой природной необходимостью, сознательно ей подчиняться. Въ этомъ сознании непреложности, неизбъжности всего того, что случается, стоическій философъ мирится съ жизнью, спокойно переносить всѣ ея страданія и горести. Мы страдаемъ и печалимся, лишь поскольку всеобщая природа мірозданія противорёчить нашимъ желаніямъ и интересамъ. Поскольку, напротивь, мы сознаемъ этоть всеобщій и цѣлесообразный порядокъ природы и согласуемся съ нимъ, мы миримся со всъми случайностями и невзгодами жизни, потому что вбримъ въ ихъ цблесообразность и разумность, сознаемъ ихъ необходимость для осу-ществленія благихъ цълей Провидънія. Согласованіе нашей жизни съ природой обусловливается для насъ разумнымъ сознаніемъ.

Вотъ почему жить согласно съ природой значить тоже, что жить согласно съ разумомъ, хата фоси Епи тоже, что хочихос Епи. Эта жизнь, согласная съ разумомъ, и есть то, что стоики понимають подъ добродътелью. Добродътель съ этой точки зрънія есть природное назначение человъка и вмъстъ съ тъмъ---высшее человѣческое благо; она выражаеть собою высшее совершенство человѣка, какъ разумнаго существа. Человъческая душа, по словамъ стоиковъ, создана для согласованія всей жизни съ цёлесообразнымъ міровымъ **ΥCTPOHCTBOMЪ:** φυχή έστι πεποιημένη πρός την δμολογίαν πάντος τοῦ **Всою, каждому изъ насъ отъ природы врождено иравственное сознание;** мы можемъ вслъдствіе какихъ либо внъшнихъ вліяній или внутренныхъ побуждений отклониться отъ пути, правды, но не можемъ уничтожить въ себъ врожденнаго сознанія добра, врожденнаго влеченія къ нему. Какъ высшая конечная цъль жизни, добродътель одна желательна сама по себъ, какъ безусловная цъль, а не ради какихъ-либо другихъ благъ или выгодъ, надеждъ или страха.

Предшественники стоиковь (за исключеніемь, впрочемь, циниковь), допускали на ряду съ добродѣтелью другія блага; такъ напр., Аристотель училъ, что счастье состоитъ изъ добродѣтели и совокупности внѣшнихъ благъ, какъ напр., богатство, здоровье, общественное положеніе. Въ глазахъ стоиковъ, напротивъ, одна только добродѣтель заслуживаетъ названія блага въ собственномъ смыслѣ. Все остальное стоики, одинаково съ ципиками, считаютъ безразличнымъ. Всё такъ называемыя внёшнія блага зависять отъ случайности и, слёдовательно, находятся внё нашей власти, ничего не прибавляють къ добродётели, а потому лишены всякой цёны; добродётель, напротивъ, не нуждается ни въ чемъ извнё; она одна зависить вполнё отъ свободной воли человёка, закаляеть его противъ всёхъ возможныхъ ударовъ судьбы, даетъ ему то спокойствіе и твердость, при которой всё невзгоды и случайности жизни для него безразличны.

Это невозмутимое, спокойное состояние духа и есть такъ называемая апатія мудреца, которую стоические философы считають высшимъ идеаломъ счастья. Какъ единственное прочное, неотъемлемое благо, добродѣтель составляеть собою все человѣческое счастье; единственное несчастье, напротивъ, есть противоположное добродѣтели состояние—зло, какъ жизнь несогласная съ разумомъ, противорѣчащая природѣ.

Кто обладаеть добродѣтелью, тоть мудръ; всѣ остальные люди суть глупцы. Такимъ образомъ, нравственный идеалъ стоиковъ олицетворяется, воплощается въ конкретномъ образѣ мудреца-философа. Воть почему это описание мудреца сосредоточиваеть въ себѣ весь интересъ стоической этики. Главная особенность стоическаго мудреца заключается въ полномъ презрѣніи ко всѣмъ внѣшнимъ благамъ, въ полнъйшей независимости отъ всего внъшняго. Онъ ни въ чемъ не нуждается и въ самомъ себъ, въ своемъ внутреннемъ спокойствіи и довольствѣ находить высшее удовлетвореніе, счастіе своей жизни: это счастье, по опредблению стоиковь, есть самодовольство добродѣтели, адтархіа аретя;. Мудрецъ не обрѣкаетъ себя на добровольную нищету, какъ циники, не чуждается вибшнихъ удобствъ и даже роскопи, но не придаетъ всбмъ этимъ удобствамъ ни малбйшаго значенія и цѣны, пользуется ими и также легко и охотно съ ними разстается. Богать-ли онъ или бъденъ, здоровъ или боленъ,--онъ всегда одинаково невозмутимъ и покоенъ, а потому всегда одинаково счастливъ. Нищета и одиночество циниковъ, съ точки зрѣнія стоиковъ, конечно, составляетъ самый легкій путь къ добродътели; по эта циническая простота слишкомъ облегчаетъ трудную задачу жизни. Мудрецъ долженъ и среди богатствъ и соблазновъ жизни сохранять самообладание, спокойствие и равнодушие къ удовольствіямъ и страданіямъ. Мудрецъ не увлекается радостями жизни и легко перспосить горе. Онъ любить общество друзей и въ особенности мудрыхъ, но легко безъ него обходится. Онъ и въ одиночествь счастливъ и великъ, какъ самъ Зевесъ: какъ богъ, онъ ни

въ чемъ не нуждается. По возможности онъ держится въ дали отъ политики и общественной жизни, но, въ случав нужды, готовъ сражаться за отечество и даже пожертвовать для него своей жизнью. Вообще-же стоическій философъ равнодушенъ къ интересамъ политическимъ; опъ счастливъ въ уединении частной жизни; но и въ уединении онъ не одинъ: всъ мудрые связаны между собою невидимою внутреннею связью общей разумной природы и образуютъ одну общину; ни время, ни разстояние не могуть уничтожить эту таинственную связь, и всякій благой поступокъ одного мудреца приносить пользу всёмъ остальнымъ. Таковы характерныя отличія стоическаго философа. Выражая въ двухъ словахъ преднествующую характеристику, мудрецъ въ стоической философіи представляется олицетвореніемъ вѣчнаго закона разумной природы. Этотъ вѣчный законъ природы господствуеть во всёхъ человёческихъ отношеніяхъ. Какъ мы уже раныше говорили, врожденное человъку стремление къ общению не ограничивается предълами государства и даже національности, простираясь на все человѣчество.

Съ этой точки зрънія историческое обособленіе народовъ, вражда и противоположность эллиновь и варваровъ представляется противоестественною. Всъ люди по природъ друзья и родные между собой. Чувство дружбы ко всёмъ людямъ, какъ такимъ, составляетъ одно изъ главныхъ предписаний стоической этики. Всъ люди по природъ равны между собою. На этомъ основании родоначальникъ стоической школы, Зенонъ, вмъстъ съ циниками утверждаетъ: что не должно быть раздѣленія людей на различные города и государства. съ различными законами и обычаями, что всв люди должны считаться нашими согражданами и соотечественниками. Одинъ законъ долженъ господствовать надъ встми людьми, подобно тому, какъ одинъ голосъ управляетъ цёлымъ пасущимся стадомъ. Впосл'бдствіи одинъ изъ позднъйшихъ стоиковъ, императоръ Маркъ Аврелій, утверждалъ, что весь міръ есть ничто иное, какъ одно государство, одинъ городъ, обнимающій все человѣчество, въ которомъ отдѣльныя государства суть какъ-бы отдёльные дома. Въ этихъ философскихъ теоріяхъ ясно отражаются политическія тенденціи различныхъ эпохъ. По словамъ Плутарха, Зенонъ былъ только философскимъ выразителемъ дъяній Александра Македонскаго: онъ сдълаль тоже въ теоріи, что Александрь---на практикъ. Наперекоръ внушеніямъ своего учителя, Аристотеля, Александръ заботился одинаково объ эллинахъ и варварахъ, какъ посланный свыше посредникъ и примиритель. Если, такимь образомъ, Зенонъ былъ теоретикомъ македонскаго періода,

то Маркъ Аврелій въ философіи является представителемъ тенденцій римской имперіи.

Идеаль стоиковь есть всемірное царство, обнимающее всѣ народы и племена. Какъ во внѣшней природѣ, такъ и во всѣхъ человъческихъ отношенияхъ господствуетъ стремление къ всеобщему единству. Не только всѣ люди, но и боги, какъ однородныя людямъ существа, управляются однимь и тёмъ-же закономъ, а потому суть члены одного и того-же всемірнаго царства. Этоть законъ есть первоначальный источникъ всъхт человъческихъ законовъ; онъ безконечно выше встхъ положительныхъ законодательствь, которыя относятся къ нему, какъ блёдныя, несовершенныя отраженія. Ближайшія подробности объ устройствъ идеальнаго государства неизвъстны и всъ свъдънія, которыя мы о немъ имъемъ, дошли до насъ лишь въ видъ небольшихъ отрывковъ. Такъ, по свидътельству Діогена Лоэрція, изо всѣхъ формъ нравленія они предпочитали смѣшаннуюсоединение монархии, аристократии и демократии. Кромъ того, относительно нёкоторыхъ стоиковъ намъ извёстно, что, исходя изъ признанія всеобщаго природнаго равенства людей, они отвергали рабство, какъ противоестественное состояние; впрочемъ, такое отношение къ рабству далеко пе было всеобщимъ въ предълахъ самой школы. Нъкоторые изъ стоиковъ, какъ напр. Посидоній, отстаивали его правомърность, приводили въ защиту его знакомые намъ аргументы первой книги Политики Аристотеля.

Въ предшествовавшемъ изложени стоической системы вы видѣли, что въ противоположность предшествовавшей философіи, стоики пришли къ болѣе широкому взгляду на задачи нравственной дѣятельности человѣка; что, проникшись универсальной идеей единаго человѣчества, они пришли сравнительно съ предыдущей эпохой къ болѣе гуманному нравственному міровоззрѣнію, увѣковѣченному извѣстными словами Сенеки: homo sum, nihil humani a me alienum esse puto.

Универсализмъ стоиковъ выражается во 1-хъ, въ томъ, что все существо человѣка въ ихъ системѣ подчинено міровымъ объективнымъ цѣлямъ, а не частнымъ цѣлямъ того или другого государства, того или другого города, какъ это было прежде. Мало того, для ихъ расширеннаго нравственнаго кругозора, всѣ существующія государства оказываются слишкомъ тѣсными и узкими: ихъ можетъ удовлетворить только всемірное нравственное общеніе, всеобщее единеніе людей между собой. Разумная природа у всѣхъ людей одна и та-же, всѣ они живутъ подъ общимъ нравственнымъ закономъ; всѣ они

подданные единаго мірового царства, обнимающаго въ себъ боговъ и людей, всѣ они сограждане единаго, вышияго города, по выра-женію Императора Марка Аврелія. Какъ бы ни были, однако, широки и гуманны воззрѣнія стоиковь, ихъ нравственное ученіе страдаеть однимъ кореннымъ недостаткомъ, который одниъ самъ по себъ дѣлаетъ стонческую мораль безсильною, неспособною творчески воздъйствовать на жизнь и воодушевлять людей на великія дъла. Человъкъ въ стоической системъ всецъло поглощенъ внъшней и чуждой ему міровою цёлью, всецёло порабощенъ тяготёющимъ надъ всёмъ неумолимымъ предопредълениемъ; для его нравственной свободы и самостоятельности вовсе не остается мъста: елинственное проявление человѣческой свободы выражается въ томъ, чтобы подчиняться все-сильной міровой необходимости; единственное проявленіе человѣческой самостоятельности въ сущности сводится къ признанию собственнаго рабства предъ закономъ природы. Апатія стоиковъ, ихъ равнодущіе ко всему, что случается, есть въ сущности продукть отчаянія, признаніе безсилія человѣка творчески воздѣйствовать на дѣйствительность. Поглощенный міровымъ цблымъ человбкъ не имбеть въ себѣ безусловной цѣны и смысла, будучи лишь преходящимъ явленіемъ, случайнымъ результатомъ игры міровыхъ силъ. Понятіе безусловнаго значенія челов'я ческой личности вообще чуждо языческой древности; но въ государствъ эпохи Перикла или Аристотеля человѣкъ еще что-нибудь значилъ, какъ гражданинъ своего государства; въ цвѣтущія эпохи Авинской демократіи, отдѣльная личность, выдълявшаяся изъ толпы умомъ и дарованіями, могла вліять на міровыя судьбы. Теперь, въ мірообъемлющемъ, космонолитическомъ царствѣ стоиковъ, отдѣльная личность теряется, какъ капля въ океанѣ, утрачивая вмѣстѣ съ тѣмъ всякое значеніе и цѣну; всѣ здѣсь сравниваются въ общемъ рабствѣ и въ общемъ ничтожествѣ.

# ЭПИКУРЕЙСКАЯ ФИЛОСОФІЯ.

Таковы основныя черты стоическаго ученія. Параллельно съ стоической философіей и одновременно съ ней возникаеть другое ученіе, которое, при всей своей противоположности стоицизму, стоить на общей съ нимъ исторической почвѣ, а потому сходится съ нимъ въ основныхъ чертахъ, характеризующихъ все мышленіе той эпохи. Я говорю объ эпикурейской философіи. Господствующимъ интересомъ философскаго ученія Эникура также является счастье единичнаго. субъекта, его практическая задача. Теоретическій интересь у Эпикура также стоить на второмъ планѣ; вся задача философіи по Эпикуру заключается лишь въ томъ, чтобы подготовить человѣка къ счастливой жизни; знаніе является не болѣе какъ орудіемъ человѣческаго счастья.

Съ этой точки зрѣнія всякое теоретическое знаніе, которое не приносить прямой практической пользы, представляется излипнимъ. Таковы общія черты, сближающія Эпикура со стоиками. Но между тёмъ, какъ стоики подчиняютъ всю нравственную дѣятельность все-общему закону разумной природы, требуя отрѣшенія мудреца отъ всѣхъ внѣшнихъ благъ,—Эпикуръ, напротивъ, видитъ въ удовле-твореніи чувственныхъ потребностей субъекта существенный элементь счастья. Какъ и въ стоической философіи, ученію о человъкъ и человѣческомъ счастьи предпосылается ученіе о природѣ: этикѣ и человвческом в счастви предпосылается учене с природв. этикв предшествуеть физика. Основныя начала эпикурейской физики весьма просты и немногосложны; они представляють собой въ сущности повтореніе Демокритова ученія. Вмѣстѣ съ Демокритомъ Эпикурь признаваль, что только тѣлесное бытіе реально, что все существующее представляетъ собою сцёпление элементарныхъ, недълимыхъ тваъ, --- атомовъ, раздъленныхъ между собою пустымъ пространствомъ. Эти атомы, силой присущей имъ тяжести падають въ безконечномъ пространствъ; но по пути нъкоторые изъ нихъ произвольно отклоняются отъ прямолинейнаго направленія, сталкиваются, кружатся, какъ-бы въ вихрѣ, и, соединяясь, сцѣпляясь между собой, образують безконечное число міровъ. Это образованіе вселенной происходить не въ силу какихъ-либо разумныхъ, цѣлесообразныхъ причинъ, а путемъ чисто механическаго взаимодѣйствія атомовъ; Эпикуръ вовсе отрицаетъ дѣятельность цѣлесообразныхъ началъ въ природѣ и видитъ въ каждомъ природномъ явленіи дѣйствіе естественныхъ, механическихъ причинъ. Религіозное міровоззрѣніе, которое объясняетъ природныя явленія дѣятельностью разумныхъ существъ—боговъ, съ этой точки зрѣнія представляется продуктомъ невѣжества необраэтой точки зръння представляется продуктомъ невъжества неоора-зованной толпы и суевърнаго страха передъ грозными явленіями природы. Вся задача знанія, по мнѣнію Эпикура, заключается въ томъ, чтобы уничтожить этотъ страхъ, чтобы обезпечить то спо койствіе и безпечную веселость жизни, которая составляетъ не-обходимый, существенный элементъ счастья. Однако, Эпикуръ не думаеть отрицать самаго существованія боговь; напротивь, онъ признаеть ихъ безчисленное множество. Беззаботные, веселые и безпечные эти боги не вмѣшиваются въ управленіе мірозданіемъ и предоставляють человѣческія дѣла ихъ собственному теченію.

Такіе боги вполнѣ безоспасны: имъ нѣтъ никакого дѣла до человѣка и человѣческихъ отношеній; человѣку нечего отъ нихъ ожидать и нечего опасаться. Мѣсто пребываніе боговъ— внѣ видимаго нами міра: они помѣщаются въ промежуточныхъ пространствахъ между безчисленными мірами. Здѣсь они лишены возможности оказать какое-бы то ни было вредное или благотворное вліяніе на судьбы мірозданія. Міръ остается игрой слѣпыхъ природныхъ силъ, безцѣльнымъ и безсмысленнымъ сцѣпленіемъ безжизненныхъ атомовъ.

#### основныя начала этики.

Какъ въ физикъ Эпикура господствуетъ представление атома, такъ и въ основъ его этики лежитъ понятие веселаго, самодовольнаго атома—человъческой личности. Эпикуръ и здъсь является родственникомъ Демокрита.

Человъческая душа, какъ училъ Эпикуръ, въ согласіи съ Демокритомъ, есть сцъпление круглыхъ огненныхъ атомовь. Случайное и временное соединение это кончается, какъ только тъло умираеть; вибств съ твломъ умираетъ и душа, и атомы, ее составляющіе, разлетаются въ безконечномъ пространствв. Загробной жизни нётъ, а потому нечего о ней и задумываться; надо пользоваться настоящимъ: ѣсть, пить и веселиться—жить въ свое удовольствіе; та-ковъ прямой практическій результать эпикурейской физики. Высшая цёль жизни есть счастье личности; это счастье заключается въ наслаждении земными благами-въ удовольствии. Изо всѣхъ цѣлей, которыя мы преслѣдуемъ, одно только удовольствіе желательно само по себъ: все остальное является лишь средствомъ по отношенію къ нему. Удовольствіе, по словамъ Эпикура, есть начало и конецъ блаженной жизни. Въ силу природнаго инстинкта мы стремимся къ удовольствію и избъгаемъ страданія. Эти два основновныя влеченія челов'тческой природы опред'яляють собой все наше поведеніе, всю нашу нравственную дъятельность. Отсюда видно, что въ основныхъ началахъ своего нравственнаго ученія, Эпикуръ сближается съ Аристиппомъ и вообще съ Киринейской шко-лой. Но между тъмъ какъ Киринейцы понимаютъ счастье, какъ сумму единичныхъ и мимолетныхъ наслажденій, Эпикуръ подъ счастьемъ разумѣетъ постоянное, непрерывное состояние довольства и спокойствія. Отдѣльное удовольствіе, ни даже цѣлый рядъ удо-вольствій не составляетъ счастья, если только мы теряемъ безмятежное состояніе духа, если мученія, страхъ и опасенія за будущее, примѣшиваясь къ наслажденіямъ, нарушаютъ наше спокойствіе; удовольствіе по своей природѣ чисто отрицательнаго характера; оно заключается лишь въ прекращеніи страданія: всякое наше желаніе, пока мы лишены того, что желаемъ, есть страданіе: таковы напр. муки любви, мученія голода, жажды и т. п. Напротивъ, когда мы обладаемъ предметомъ нашего желанія, страданіе прекращается, тогда наступаетъ вновь безмятежное состояніе духа  $d\tau \alpha \rho \alpha \xi (\alpha)$ . Это безмятежное состояніе, спокойствіе души, такимъ образомъ, опредѣляется, какъ свобода отъ страданій. Вся задача жизни и вся практическая мудрость философа заключаются въ томъ, чтобы среди всѣхъ возможныхъ обстоятельствъ и случайностей сохранять эту свободу; самая добродѣтель цѣнится эпикурейцами, лишь какъ средство, какъ одно изъ условій душевнаго спокойствія, а не какъ высшая цѣль дѣятельности.

Аристипиъ и его школа выше всего цёнили чувственныя, плотскія наслажденія. Эпикурь признаеть, что состояніе тыя, чувэффекты суть первоначальный источникъ всѣхъ душевственные ныхъ радостей и страданий. Тъмъ не менъе душевныя радости имѣють гораздо болѣе цѣны и значенія для человѣческаго счастья, чъмъ тълесныя ощущенія: физическія удовольствія слишкомъ мимолетны и недолгов Бчны-они кончаются, какъ только прекращается то тълесное состояніе, которое ихъ вызвало. Душа, напротивъ, обладаетъ разумомъ и памятью; она поэтому не ограничивается радостями настоящаго, ее радуютъ воспоминанія прошедшаго, равно какъ и надежды на будущее. Существеннымъ элементомъ счастья, поэтому, является разумъ. Среди тълесныхъ страданий, недуговъ и опасностей одинъ только разумъ можетъ дать душѣ спокойствіе; одно только сознание преходящности твлесныхъ страданий даетъ намъ возможность твердо и мужественно ихъ переносить.

Изъ этихъ немногихъ чертъ Эпикурейской этики видно, что Эпикуръ былъ вовсе не такимъ апологетомъ грубыхъ чувственныхъ наслажденій, какимъ его слишкомъ часто представляютъ. Конечно, онъ былъ поклонникомъ веселаго и безпечнаго образа жизни, цѣнилъ ея удовольствія, любилъ выпить въ пріятной компаніи, но строго возставалъ противъ опьяненія до безчувствія, любилъ и половыя наслажденія, по не видѣлъ въ нихъ непремѣннаго условія счастья, вообще же всего больше заботился о своемъ спокойствіи. Эпикурейская философія въ особенности характеризуется стремленіемъ къ самосохраненію, развитому до послѣдней степени. Философія никогда не доводила Эпикура до грустныхъ размышлепій, была для него пріятнымъ препровожденіемъ времени и, надо полагать, никогда не разстранвала его сонъ и апетитъ. Эпикурейцы цѣнили и умствешныя занятія, но не слишкомъ для нихъ напрягались, а всего больше боялись чѣмъ-нибудь себя обезпокоить и тѣмъ нарушить пріятное и веселое расположеніе духа.

Въ учении объ обществъ Эпикурейцы держались такихъ же атомистическихъ воззрѣній, какъ и въ физикѣ. Они не признавали врожденнаго человѣку стремленія къ общенію. Общество съ этой точки зрѣнія представляется случайнымъ, механическимъ соединеніемъ атомовъ-личностей. Первоначальное естественное состояніе человѣка есть одиночество; союзъ общественный возникаетъ вслѣдствіе произвольнаго соглашенія отдёльныхъ личностей вь цёляхъ взаимной помощи и защиты противь опасностей, грозящихъ со стороны враговъ и внѣшней природы. Начало права и нравственности является результатомъ этого первоначальнаго договора. Въ перво-начальномъ, естественномъ состояніи, предшествовавшемъ договору, эти пачала не были извъстны человъчеству; различія между добромъ и зломъ, справедливымъ и несправедливымъ не существовало. Сама по себъ песправедливость не есть зло, нътъ ничего абсолютно безиравственнаго; Эпикурейцы не признають другого удержа отъ преступленія, кромъ страха наказанія; стоическіе философы справедливо упрекали ихъ въ томъ, что съ ихъ точки зрѣнія, напр., представляется зломъ попасться въ воровствъ, а не самое воровство. Ради общей безопасности, люди соединяются въ общество; образующимъ началомъ въ общежитіи является, такимъ образомъ, стремление къ самосохранению; это же основное стремленіе является мотивомъ всей правственной дёятельности; Эпикуръ видить въ добродътели не основную цъль правственной дъятельности, а средство самосохраненія; справедливость въ его системъ подчинена утилитарнымъ, практическимъ цълямъ. Она желательна для каждаго, лишь поскольку она полезна, поскольку она способствуеть спокойствію и безонасности личности. Эгоистическая цёль личности стоить на первомъ планъ въ политической теоріи Эпикура. Господствующимъ началомъ въ человъческихъ отношеніяхъ является не общественный, а частный интересъ. Эпикурейскій философъ предпочитаетъ спокойствіе частной жизни сустѣ и тре-волненіямъ политики: онъ принимаетъ участіе въ интересахъ об-щественныхъ, политическихъ лишь поскольку этимъ не нарушается веселая беззаботность его повседневной, домашней жизни. Онъ нуж-

дается въ законахъ лишь для того, чтобы быть обезпеченнымъ въ мирномъ пользованіи радостями жизни, и только исключительныя обстоятельства могуть заставить его принять дъятельное участие въ текущихъ общественныхъ дълахъ.

— 156 —

Въ стоической и эпикурейской философіи знаніе подчинено практическимъ интересамъ. Какъ тамъ, такъ и здъсь знаніе не имбетъ само въ себѣ безусловной цѣны, являясь лишь средствомъ практическихъ цълей человъческой дъятельности. Дальнъйший шагъ въ томъ же направлении д'блаетъ скептическая философія: скептики учать, что чувственное воспріятіе само по себѣ недостовѣрно, что самое познание истины невозможно, что единственнымъ мъриломъ истины является нрактический тактъ, что единственнымъ руководителемь человѣческой дѣятельности является инстинкть, а не достовърное знаніе.

Основатель скептической школы, Тирронъ, училъ, что мы не можемъ познавать вещей, какъ онъ существуютъ на самомъ дъль. Вещи представляются намъ въ нашемъ чувственномъ воспріятіи не такъ, какъ онъ есть въ дъйствительности, чувственныя свойства предметовь кореннымъ образомъ отличаются отъ ихъ подлинной сущности: поэтому всѣ наши мнѣнія шатки и недостовѣрны. Мы не можемъ ничего говорить утвердительно, не можемъ говорить о томъ, что есть на самомъ дълъ, а только о томъ, что намъ кажется: мнѣ кажется, что этотъ предметъ круглъ, или красенъ и т. п. Такимъ образомъ, въ области теоретической скептическое учение нриходить къ полнъйшему отчаянию въ возможности познания, къ сомнѣнію въ самой объективной истинѣ вещей. Къ тому же результату приходить скептическая шбола и въ области этики; скептики сомнѣваются въ самомъ существования добра и справедливости. Гдъ нъть объективной истины, тамъ нъть и объективнаго блага. Добро и зло, правда и неправда коренятся не въ природѣ вещей, а въ произвольномъ человъческомъ мнёніи. Такимъ образомъ, нравственныя сужденія также не возможны, какъ и познаніе сущности вещей.

Съ этой точки зрънія намъ больше ничего не остается, какъ воздерживаться отъ всякаго рода сужденій, отказаться отъ всякаго теоретическаго интереса, относиться съ полнымъ безразличиемъ ко всему. Это безразличное отношение ко всему существующему и есть извъстная апатія скептиковь, которая приводить ихъ къ афазіибезмолвію.

Такимъ образомъ, скептическая философія подвергаетъ вопросу основное предположение всевозможныхъ философскихъ направлений, именно, достовѣрность мышленія, способность познанія безусловной истины. Скептическая философія выражаеть собой безсиліе мышленія, отчаянія разума въ самомъ себѣ. Отчаявшись въ самомъ себѣ, человѣческій разумъ ищетъ внѣшняго руководства, другого, высшаго мѣрила истины, превосходящаго человѣческія способности. Древняя греческая философія вѣрила въ способность человѣческаго ума собственными силами познавать истину; скептическое ученіе представляетъ собою выраженіе философскаго мышленія, обезсилѣвшаго, извѣрившагося само въ себѣ; но съ другой стороны, скептическая школа подготовляетъ путь новому ученію, новому направленію какъ въ жизни, такъ и въ мышленія.

Обратившись назадъ, мы увидимъ, что не только скептическая школа, но и весь только что изложенный нами періодъ развитія философіи, является результатомъ философскаго отчаянія. И, во 1-хъ, стоическая философія отчаивается въ сверхчувственной идеѣ, въ которую дотолѣ вѣрила и которою воодушевлялась философія. Платонъ хотѣлъ уничтожить земную дѣйствительность во имя идеи, а Аристотель — хотѣлъ воплотить божественную идею въ земной жизни человѣка. Хотя Аристотель и не допускаетъ отдѣльно существованія идеи отъ матеріи, хотя онъ и отрицаетъ загробный міръ, не вѣря въ безсмертіе, однако, идея всѣхъ идей, форма всѣхъ формъ. –Божественный разумъ, и для Аристотеля обладаетъ реальоность въ самомъ себѣ, внѣ всего матеріальнаго, чувственнаго. Воодушевляясь этимъ Божественнымъ, сверхчувственнымъ, Платонъ и Аристотель могли предъявлять къ дѣйствительности высшія требованія, могли стремиться къ творческому на нее воздѣйствію.

Оть ученія Аристотеля, утверждающаго имманентность идеи неотдѣлимость ея отъ чувственнаго явленія, всего одинъ шагъ до стоическаго ученія, утверждающаго безразличіе чувственнаго и идеальнаго, смѣшивающаго то и другое въ единой міровой стихіи; для стоиковъ самый божественный разумъ чувственъ, для нихъ онъ опредѣляется, какъ вѣчно творящая стихійная сила природы. Платонъ и Аристотель могли смотрѣть сверху на дѣйствительность, одинъ—съ точки зрѣнія своего загробнаго идеала, другой—съ точки зрѣнія нематеріальнаго Божественнаго разума, возводя земную человѣческую жизнь къ высшей ея энергіи. Платонъ могъ видѣть въ этой жизни подготовительную ступень къ жизни будущей, а Аристотель хотѣлъ воплотить образъ свободнаго, вседовольнаго божества въ земной жизни человѣка.

У стоиковъ даже иътъ ничего, чтобы возвышало человъка надъ дъйствительностью, ничего, чтобы отличало его отъ міра стихійнаго, природнаго. Въ философіи Платона и Аристотеля человъкъ чувствуеть себя свободнымъ въ созерцании и подчиненнымъ внъшней необходимости только въ практической дъятельности; въ созерцании онъ достигаеть отръшения отъ всего матеріальнаго, будучи участникомъ божественнаго акта мышленія, который освобождаеть его отъ стихійнаго рока. Въ стоической философіи, какъ и вообще въ философіи послѣ Аристотеля, уже нѣть этого объективнаго, освобождающаго начала: человбкъ погруженъ въ стихію всбмъ своимъ существомъ, онъ рабъ всецьло; надежда на лучшую жизнь исчезаеть, міровой процессь уже не есть движеніе прогрессивное, къ лучшему, а круговращательный процессъ, въ которомъ міръ все нарождается и сгораетъ, сгораетъ и вновь нарождается, не измъняясь къ лучшему даже въ отдёльныхъ фазисахъ своего развитія. Безнадежнымъ представляется міросозерцаніе стоическое; міровой процессь въ стоической системъ являетъ собою образъ монотоннаго повторенія одного и того же; эта безконечная жизнь мірозданія есть въ сущности безконечная скука.

Этическая задача человѣка сводится къ признанію разумности существующаго за невозможностью наилучшаго; подчиняясь всесильной творящей стихіи, человѣкъ уже пе является дѣятельнымъ, а лишь пассивнымъ, безвольнымъ участникомъ мірового процесса. Отказываясь отъ индивидуальныхъ личныхъ цѣлей, онъ признаетъ себя орудіемъ цѣлей объективныхъ, ему внѣжнихъ и чуждыхъ. На мѣсто энергіи Аристотеля, апатія, какъ выраженіе безсилія и отчаяпія, становится центральнымъ понятіемъ въ этикѣ стоиковъ; политическій идеализмъ древнихъ философовъ въ стоической системѣ исчезаетъ, уступая мѣсто рабскому поклоненію существующему, какъ таковому. Эникуреизмъ, повидимому, столь рѣзко противоположный стоицизму, стоитъ на общей съ нимъ почвѣ, также выражая, хотя въ ипой формѣ, общую черту эпохи—философское отчаянье.

Стоицизмъ, утративъ вѣру въ сверхучвственный міръ, отчаивается въ надеждѣ лучшей жизни; эпикурейство дѣлаетъ дальнѣйшій шагъ: оно отчаивается въ разумности существующаго, въ высшемъ смыслѣ человѣческой жизни. Стоическая система еще сохраняетъ въ себѣ элементы Платоновскаго и въ особенности Аристотельскаго идеализма; извѣрившись въ сверхприродное духовное начало, она за то одухотворяетъ самую природу, представляя ее порядкамъ разумнымъ и цѣлесообразнымъ; въ этомъ разумномъ цѣломъ и жизнь отдѣльной личности имѣстъ по крайней мѣрѣ подобіе разумнаго смысла. Эпикурейство въ противоположность стоицизму утрачиваетъ и тотъ элементъ философскаго идеализма, для него все существующее есть нагромождение слѣпыхъ случайностей, а жизнь человѣка—чистѣйшая. безсмыслица; человѣку здѣсь остается, пе задаваясь высшими цѣлями, преслѣдовать цѣли эгоистичеческія, ѣсть, пить и веселиться; стоическая апатія предполагаетъ преклонение человѣка предъ чѣмъ-то разумнымъ; и веселость эшикурейца а́тараξ!а есть нослѣдствие признания безсмыслицы всего существующаго; ему весело потому, что онъ, что называется, ни Бога, ни чорта не боится, и тѣмъ болѣе спѣпитъ пользоваться земною жизнью, что дни ея коротки.

Но эпикуреизмъ еще сохраняеть въ себѣ послѣдній остатокъ Сократическаго идеализма: для эпикурейцевъ чувственное наслаждепіе еще не исчернываеть собою счастья; они, какъ мы видѣли, цѣнятъ знаніе, какъ весьма важный элементъ человѣческаго счастья, ибо одно знаніе даетъ философу способность возвышаться надъ настоящей минутой; слѣдовательно, безъ философскаго знапія не возможно безмятежное состояніе духа, невозможна ἀταραξία.

Чтобы придти къ полному отчаянью, остается утратить вѣру въ знаніе, нужно отказаться отъ философскаго исканія истины. Это, какъ извѣстно, и было сдѣлано скептической философіей, которая, извѣрившись въ познавательной человѣческой способности, проповѣдуетъ афазію—безмолвіе. Дѣйствительно, отказавшись отъ объективнаго занятія философіи, остается только умолкнуть. Но она не умолкла и не умолкла потому, что признала внѣ и выше человѣческаго разума другой, высшій источникъ познанія—въ откровеніи. Отчаявшись въ способности человѣческаго разума познать истину одними собственными силами, она ищетъ помощи свыше.

Но намъ нѣтъ надобности изучать этотъ послѣдній періодъ развитія эллинской философіи. Философскія системы этого періода, системы неопивагорейскія и неоплатоническія, совершенно чужды интересовъ политическихъ; опѣ не содержать въ себѣ никакого новаго ученія о государствѣ и обществѣ. Эти системы суть также продуктъ философскаго мышленія, потерявшаго вѣру въ себя, въ свою способность познать истину собственными силами. Обезсилѣвшее философское мышленіе признастъ надъ собой господство высшей силы, высшаго мѣрила. Неоплатоническій философъ черпаетъ сознаніе добра и истины уже не въ своемъ субъективномъ мышленіи, а въ откровеніи. Высщимъ мѣриломъ является здѣсь уже не разумное сознаніе, а сила, безконечно превосходящая личное разум'бніе—Божество; это Божество, чуждое земной д'бйствительности, сосредоточиваеть въ себѣ весь интересъ системъ неопивагорейскихъ и неоплатоническихъ.

Погруженныя въ созерцаніи сверхчувственнаго міра, эти системы чужды интересовъ земной дъйствительности; онъ лишь мимоходомъ касаются земпыхъ человъческихъ отношеній. Въ исторіи философіи права эти системы не играютъ никакой роли, и, не представляя для насъ ближайшаго интереса, могутъ быть обойдены молчаніемъ. А потому мы и закончимъ здъсь исторію философіи права въ древней Греціи.

# эллинская философія на римской почвъ.

Раньше я уже говорилъ, что періодъ философскаго развитія, непосредственно слѣдующій за Аристотелемъ, характеризуется отрѣшеніемъ мысли отъ національныхъ началъ. Такое отрѣшеніе философіи отъ національно-эллинскихъ началъ способствовало акклиматизаціи философіи на римской почвѣ. Римляне въ противоположность Грекамъ представляють народъ практический по преимуществу. Черта, характеризующая эллинскую философію въ эпоху разложенія, денаціонализаціи господство практическаго интереса, были изначала кореннымъ свойствомъ римскаго народа. Въ Римъ интересъ созерцательный, теоретическій, никогда не достигаль такого преобладающаго значенія, какъ въ Греціи. Достоинство знанія для Римлянина всегда измърялось его практической полезностью; къ отвлеченнымъ умозрительнымъ вопросамъ Римляне не имъли ни влеченія, ни способности; имъ недоставало врожденнаго философскаго генія. Воть почему Римъ не выработаль самостоятельнаго философскаго міросозерцанія. Этимъ же объясняется, съ другой стороны, и то, почему греческая философія до Аристотеля включительно не могла найти здъсь благодарной почвы. Платонъ и Аристотель, обожествлявшіе созерцательную дѣятельность, не могли расчитывать на понимание и сочуствие въ Римъ. Въ эпоху распространения греческой образованности послѣ завоеванія Грецій они внимательно изучались, но по своему слишкомъ умозрительному характеру всетаки оставались чуждыми римскому генію, никогда не могли быть вполнѣ поняты и усвоены. Гораздо ближе къ римскому народному характеру стоять системы, непосредствнно слядующія за Аристотелемъ-стоическая, эпикурейская и скептическая. Здёсь интересь теоретической, умозрительный отходить на второй планъ, и знаніе является орудіемъ практическихъ цёлей; наконецъ, скептическая философія сомнѣвается въ самой возможности умозрѣнія, признавая высшимъ руководствомъ въ жизни практическій тактъ, природный инстинктъ, врожденный каждому изъ насъ.

Не слѣдуеть забывать, что эпоха распространенія греческой образованности въ Римѣ была и эпохой разложенія, упадка древнихъ нравовъ; семейныя и общественныя связи слабѣли; релнгіозныя вѣрованія, которыя въ Римѣ, какъ и въ Греціи, служили связью, скрѣпляющей общество, также стали предметомъ всеобщаго сомнѣнія: невѣріе все болѣе и болѣе овладѣвало образованными классами. Разложеніе общественныхъ связей здѣсь, какъ и всюду, сопровождалось развитіемъ индивидуалистическихъ стремленій, нреобладаніемъ частныхъ, эгоистическихъ интересовъ въ ущербъ общественнымъ. Понятно, что при такомъ настроеніи общества, философскія системы, провозглашавшія эгоистический, индивидуальный интересъ, какъ высшую цѣль дѣятельности, должны были пользоваться большимъ успѣхомъ и популярностью.

По мъръ расширенія римскаго государства, сближенія съ другими народностями, въ Римъ слабъла національная исключительность, развивался космополитизмъ, а вмёстё съ тёмъ возрастало равнодушіе къ политикъ. Послъдствіемъ такого ослабленія политическаго интереса является въ Римъ, какъ и въ Греціи, обособленіе, сосредоточенность личности въ самой себъ, въ своемъ внутреннемъ мірѣ. Въ концѣ концовъ получается тотъ же результатъ, который мы имъли случай наблюдать уже въ философскихъ системахъ послёдняго періода, именно-отдёленіе этики оть политики. Конечной цёлью человёческой дёятельности полагается внутреннее, субъективное совершенство чаловѣческой личности, ея добродѣтель и счастье, а не только пригодность гражданина для цёлей государства. Понятно, что философскія системы, выросшія среди аналогическихъ общественныхъ условій, пользовались въ Римѣ весьма общирнымъ вліяніемъ и распространеніемъ, благодаря своему внутреннему сродству съ господствующими въ римскомъ обществъ направленіями.

Въ частности, стоическая философія представляеть всего болѣе точекъ соприкосновенья съ идеаломъ древне-римской добродѣтели. Равнодушіе стоическаго мудреца къ наслажденіямъ жизни и внѣшнимъ благамъ, твердость и стойкость, съ которой онъ переноситъ страданія и лишенія, его готовность постоянно жертвовать собою для другихъ, а всего больше мужество, сила воли, которую онъ высказываеть во всёхъ обстоятельствахъ жизни, всё эти черты во многомъ напоминають древне-римскую доблесть. Изо встхъ нравственныхъ качествъ человѣческой личности, римляне всего выше цѣнять закалъ характера, силу и энергію воли, самообладніе. Всѣ эти добродътели занимаютъ господствующее мъсто въ стоической этикь. Съ другой стороны, стоики проповъдують полное подчицение личной воли всеобщему закону разумной природы, господство строгой и суровой дисциплины надъжизнью, — черта, опять-таки, сродная римскому характеру. Наконець, основатель стоической школы Зенонь, предвосхитиль римскій идеаль всемірнаго царства. Всѣ эти черты дблають понятнымъ тоть успбхъ и вліяніе, которымъ пользовалась стоическая философія въ Римб. Она привлекаеть къ себб одинавово сторонниковъ всемірнаго римскаго владычества и любителей старины-поклонниковъ старо-димской доблести. Среди всеобщаго упадка нравовъ стоическая философія одна отстаиваеть строгій, нравственный образъ жизни, пытаясь дать ему высшее философское обоснованіе; вотъ почему стоицизмъ представляетъ собою прибѣжище для лучшихъ людей изъ общества; въ немъ находятъ спасение всъ лучшія умственныя силы, которыя, отчаявшись въ современной имъ общественной жизни, ищуть утьшенія вь философіи.

Съ другой стороны, эпикурейство находить въ Римѣ многочисленныхъ поклонниковъ. Ученія атомистическія, которыя видять въ человѣческомъ общежитіи лишь виѣшнюю, искусственную связь людей, всегда находятъ себѣ благодарную почву среди общества разлагающагося. Въ эпоху правственнаго упадка проповѣдь эгоистическаго наслажденія, учепіе, признающее единственнымъ мотивомъ правственной дѣятельности эгонстическое стремленіе къ самосохраненію, понятно, пользуется большимъ авторитетомъ и обаяніемъ. Веселый и беззаботный образъ жизни, отрицательное, хотя при томъ и иѣсколько легкомыслепное отношеніе къ существующимъ религіознымъ вѣрованіямъ—всѣ эти черты дѣлаютъ эпикурейское ученіе весьма популярнымъ среди извѣрившагося римскаго общества.

Наконецъ, скентическая философія пользуется уваженіемъ въ Римѣ, потому что Римляне, по своему практическому складу ума всегда склонны были относиться съ большимъ недовѣріемъ къ умозрѣнію: для нихъ высшимъ мѣриломъ знанія была всегда практическая потребность; скептицизмъ же, какъ мы видѣли, отрицая самую возможность достовѣрнаго знанія, признаетъ единственнымъ руководящимъ началомъ въ жизни практическій такть, и, слѣдовательно, подчиняетъ разумъ волѣ. Скептическая философія не при-

знаетъ ничего безусловно достовърнаго; всъ возможныя утвержденія для нея только въ большей или меньшей степени въроятны. Съ точки зрѣнія скептической философіи, различныя ученія философовь о сущности и происхождении всего существующаго различаются между собой лишь степенью своей въроятности; ни одно изъ нихъ не можетъ быть названо безусловно истиннымъ или ложнымъ, а только въроятнымъ. Древнъйшіе представители скептической школы относились съ одинаковымъ отвращениемъ и недовъріемъ ко всякаго рода умозрительнымъ филосовскимъ построеніямъ. Впослъдствіи же, въ средъ самой школы возникаеть стремленіе взвѣнивать противоположныя ученія, опредѣляя большую или меньщую въроятность каждаго изъ нихъ. Возникаетъ такъ называемое эклектическое направление, которое достигаетъ особеннаго процвътанія въ Римб. Сущность эклектизма заключается въ томъ, что изъ различныхъ философскихъ ученій сопоставляются и набираются различныя философскія положенія, которыя представляются наиболёе въроятными. Особенно выискиваются тъ положенія, въ которыхъ сходятся между собой противоположныя системы; тъ общія положенія, въ которыхъ всѣ или большая часть философовь согласуются между собою, представляются наиболёе вёроятными. Такимъ образомъ, составляется сложная система, которая, въ сущности, представляеть собою наборъ общихъ мъстъ философіи, перемъшанныхъ съ самыми разнородными и противоположными положеніями, философское учение, по кусочкамъ сшитое и пестрое, какъ платье арлекина. Изо въхъ возможныхъ философскихъ направлений эклектизмъ есть самое поверхностное. Изъ-за поверхностнаго внѣшняго сходства эклектикъ просматриваетъ глубокія существенныя различія; эклектическія ученія смбшивають въ себѣ воззрѣнія, часто не имѣющія ничего общаго между собою. Самая попытка составить систему смѣшанную предполагаеть извѣстное отсутствіе самостоятельности, извъстную долю безвкусія: римлянамъ, при отсутсвтіи у нихъ врожденнаго философскаго генія, эклектизмъ особенно приходился по сердцу. При своемъ отвращения къ отвлеченнымъ умозръниямъ образованные римляне интересовались всего боль практическими результатами различныхъ философскихъ системъ; достоинство каждаго ученія опредѣлялось для нихъ не его внутреннею логичностью и состоятельностью, а полезностью; изучая различныя эллинскія ученія, они брали изъ нихъ тъ положения, которыя по своимъ практическимъ результатамъ представлялись имъ особенно полезными, при чемъ высшимъ мъриломъ въроятности каждаго даннаго ученія былъ

для нихъ consensus gentium, всеобщее согласіе; степень въроятности каждаго даннаго положенія опредѣляется тѣмъ, на сколько оно приближается къ положеніямъ общепризнаннымъ, къ всеобщему согласію.

# ЗНАЧЕНІЕ РИМА ВЪ ИСТОРІИ ФИЛОСОФСКИХЪ УЧЕНІЙ ОБЪ ОБЩЕСТВѢ.

Такимъ образомъ, въ области философіи Римъ не произвелъ ничего самостоятельнаго. Всемірно-историческое значеніе Рима заключается не въ запасѣ новыхъ философскихъ идей, точно также какъ и не въ произведеніяхъ художественнаго творчества. Но Римъ внесъ въ исторію радикально новое понятіе о правѣ, государствѣ, верховной власти. Съ этой стороны Римъ имѣлъ существенное, опредѣляющее вліяніе въ исторіи политическаго міровоззрѣнія европейскихъ народовъ.

Въ Римъ идея государства впервые вполнъ освобождается отъ мъстной національной исключительности. Здъсь внервые на самомъ дъл восуществляется идея города вселенной всемірнаго царства, которое объединяеть въ себъ культурное человъчество, безъ раз-личія языковъ и правовъ. На римской почвъ возрастаетъ и осуществляется понятие всенароднаго единства, всемогущаго государства, которое подчиняеть себѣ всѣ племена и народы. Такое всенародное единство предполагаетъ всемогущую единую власть, которая управляеть вселенной, одинаково господствуеть надо встями. Эта всемогущая, вселенская власть олицетворяется въ образъ римскаго императора. Императоръ представляетъ собою всю полноту могущества и власти римскаго народа: по словамъ институцій Юстиніана, слово императора имѣетъ силу закона, потому что римскій народъ, какъ цѣлое, перепесъ на него всю сумму своихъ верховверховныхъ правъ и могущества: quod principi placuit legis habet vigorem, dum lege regia, quae de imperio ejus lata est populus ei et in eum omne suum imperium et potestatem concessit. На римской почвъ впервые выросло понятіе права въ его всемірномъ, универсальномъ значеніи. Всемірное государство есть вмѣстѣ съ тѣмъ всемірный правовой порядокъ. Съ точки зрѣнія древибниаго права, какъ римскаго, такъ и греческаго, субъек-томъ правъ является только гражданинъ мѣстнаго города. Римскіе юристы, какъ извѣстно, расширили понятіе права, распространили его на все человѣчество. Римское гражданство при императорѣ Калигулѣ стало достояніемъ всѣхъ подданныхъ имперіи; но уже ранѣе того римскіе юристы признали ту истину, что всякій человѣкъ, какъ такой, есть persona juris, субъектъ правъ, пришли къ признанію всеобщаго равенства, какъ первоначальнаго нормальнаго состоянія, требуемаго естественнымъ закономъ разумной природы. Если прежде юридической защитой въ Римѣ пользовался только Римскій гражданинъ въ тѣспомъ смыслѣ слова, то подъ вліяніемъ претора, перегриновъ и юристовъ понятіе Римскаго гражданина расширилось, обособленіе національностей сгладилось, юридическая защита стала общимъ достояніемъ всѣхъ племенъ и пародовъ.

Право съ точки зрѣнія Римскаго міросозерцанія представляетъ собою высшее божественное начало и Цицеронъ, стоя на почвѣ народнаго міровоззрѣнія опредѣляетъ юриспруденцію, какъ познаніе божескихъ и человѣческихъ вещей. Какъ осуществленіе божественнаго начала права въ Римѣ государство обожествляется, въ этомъ Римъ сходится съ Греціей. Но и здѣсь между Римомъ и Греціей существуетъ глубокое различіе: въ Греціи поклоненіе государству въ лицѣ государственныхъ боговъ далеко не исчерпываетъ собою религіи. Государство далеко не обнимаетъ собою всѣ возможные культы: оно представляетъ собою лишь одну изъ божественныхъ силъ, является лишь частью божественнаго хо́сµос'а. Напротивъ, съ точки зрѣнія римскаго міросозерцанія, государство воплощаетъ собою всю полноту божественныя силы, обладаетъ всѣми божественными аттрибутами.

Въ Грецій мы видимъ множество боговъ, стоящихъ надъ государствомъ, внѣ его и выше него. Въ Римѣ, напротивъ, государство стоитъ выше поддѣльныхъ боговъ, одинаково заключая ихъ въ себѣ. Сама религія въ Римѣ разсматривалась, какъ государственное учрежденіе; не религія была санкціей государственной власти, а напротивъ, государство санкціонировало отдѣльные культы; сенатъ создавалъ боговъ своими декретами, рѣшая вопросъ о признаніи, допущеніи того или другого божества въ кругъ государственныхъ боговъ; религія была въ полномъ смыслѣ слова созданіемъ государства.

Согласно господствующимъ здъсь представленіямъ государство по своему понятію выше религіи, обосновываеть ее въ себъ; религія состоить въ служебномъ отношеніи къ государству: все ея значеніе заключается въ ея полезности для цѣлей политическихъ; она представляетъ собой одно изъ средствъ политики, одно изъ орудій государственнаго всемогущества. Римлянинъ почитаеть своихъ боговъ не столько потому, что онъ върить въ нихъ, сколько потому, что они суть государственные боги, потому что онъ считаетъ ихъ полезными для государства. Въ императорскую эпоху Римъ былъ сборнымъ пунктомъ всъхъ возможныхъ культовъ; римляне съ величайшей терпимостью относились ко всевозможнымъ національнымъ языческимъ культамъ подъ условіемъ подчиненія ихъ римской государственной религіи. Римляне имъли обыкновеніе молиться даже богамъ непріятеля, и, въ случат побъды, переносили ихъ въ Римъ, строили имъ храмы, воздвигали алтари: такимъ образомъ, въ Римъ сосредоточились всевозможные боги покоренныхъ народовъ; многіе изъ нихъ получили здъсь право гражданства, превратились въ государственныхъ римскихъ боговъ.

Въ господствующей оффиціальной религіи высшимъ религіознымъ понятіемъ, обнимавшимъ и заключавшимъ въ себъ всъ остальныя, была сама имперія, само государство. Какъ представитель высшей власти на землъ, императоръ обожествлялся; императоры оффиціально объявлялись божествами лишь послъ смерти; но еще при жизни имъ строили храмы и приносили жертвы. Калигула велълъ поставить свою статую въ святое святыхъ іудейскаго храма и считалъ несчастными тъхъ, кто отказывался върить въ его божественность. Понятіе государственнаго всемогущества, представленіе безграничной власти, простирающейся на все и на всъхъ, такимъ образомъ, обратилось въ культъ императорской власти. Императорскій культъ представляетъ собою оффиціальную религію имперіи и постольку имъетъ принудительное значеніе для всъхъ ея подданныхъ. Эта религія требуеть отъ человъка не внутренняго обращенія, не въры, а лишь соблюденія внѣшнихъ обрядностей, церемоній культа, лишь внѣшняго выраженія почтенія подданныхъ къ императору, какъ высшей власти, божеской и человъческой.

Власть императора коренится въ согласіи всего римскаго народа, который переносить на него полноту своихъ верховныхъ правъ. Императоръ, такимъ образомъ олицетворяетъ собою народное всемогущество. Въ немъ обожествляется самъ римскій народъ, какъ цѣлое.

## ФИЛОСОФСКІЕ ЭЛЕМЕНТЫ РИМСКОЙ ЮРИСПРУДЕНЦІИ.

На общей почвѣ съ Цицерономъ стоить и философское мынленіе римскихъ юристовъ. Изъ курса римскаго права вамъ должно быть извѣстно, что греческая философія, въ особенности же стоическая школа оказала свое вліяніе на исторію римскаго юридическаго мышленія. А потому я могу ограничиться здѣсь краткимъ очеркомъ этихъ философскихъ элементовъ римской юриспруденціи.

Римскіе юристы, какъ и Цицеронъ, исходять изъ представленія естественнаго права, jus naturale, какъ неизмѣнной основы человѣческаго общежитія какъ вѣчнаго источника всѣхъ правовыхъ отношеній. Подъ jus naturale разумѣется здѣсь ни что иное, какъ вѣчная неизмѣнная природа человѣческаго общежитія, тотъ правовой и вмѣстѣ съ тѣмъ нравственный идеалъ, который опредѣляетъ собою развитіе всѣхъ существующихъ въ дѣйствительности государствъ. Образующимъ началомъ всѣхъ положительныхъ законодательствъ является naturalis ratio—естественный разумъ. "Право, установленное естественнымъ разумомъ", по словамъ институцій Гая, "сохраняется одинаково у всѣхъ людей".

"Общая всъмъ разумная природа всегда и вездъ одна и та же, а потому и нормы естественнаго права, какъ совокупность требованій разумной природы, вездь и всегда однь и ть-же. Установленія естественнаго права (jura naturalia) говорить одинъ фрагментъ институцій Юстиніана, которыя одинаково сохраняются у всёхъ народовь, учрежденныя нѣкотораго рода божественнымъ провидѣпіемъ, всегда остаются вѣчны и неизмѣнны". Въ тѣхъ-же институціяхъ естественное право отождествляется съ в'вчнымъ добромъ и справедливостью: id, quod semper aequum et bonum est, jus dicitur, ut est jus naturale. Jus naturale надо строго отличать отъ jus gentium общенароднаго права. Подъ jus gentium разумъются въ широкомъ смыслѣ слова положенія права, вездѣ принятыя, всюду дѣйствующія, въ частности-же, въ противоположность jus civile, ть нормы дъйствующаго римскаго права, которыя распространяются не только на римскихъ гражданъ, но и на иностранцевъ. Подъ jus gentium, такимъ образомъ, нужно разумъть положительнос, дъйствующее право. Напротивъ, jus naturale есть ни что вное, какъ вѣчный правовой и вмѣстѣ съ тѣмъ нравственный идеалъ, который живеть въ сознании всъхъ и каждаго. Положительныя законодательства въ большей или меньшей степени приближаются къ осуществленію этого идеала, но ни одно изъ нихъ не находится въ

полномъ соотвѣтствіи съ нимъ. Положительныя законодательства, lex civilis, въ противоположность lex naturalis представляють собою временное и несовершенное проявленіе права. Въ положительныхъ законодательствахъ мы находимъ множество отклоненій отъ вѣчныхъ требованій справедливости и разума.

Тёмъ не менѣе, положительное право въ своемъ происхожденіи и развитіи обусловлено естественнымъ правомъ, которое представляетъ собою начало и конецъ—исходную точку и вмѣстѣ съ тѣмъ конечную цѣль развитія. Въ особенности же это вѣрно относительно jus gentium, какъ права, общаго всѣмъ людямъ, космолитическаго по существу. Это общее всѣмъ право вытекаетъ изъ общаго всѣмъ людямъ сознанія. Юридическія нормы, которыя каждый народъ создаетъ для себя, по словамъ институцій Гая, суть jus civile; напротивъ, право общенародное есть совокупность нормъ, установленныхъ естественнымъ разумомъ, коренящихся въ общечеловѣческомъ сознаніи, а потому обязательныхъ для всѣхъ людей безъ различія національности,—jus, quod naturalis ratio apud оmnes homines constituit. Кромѣ этого общечеловѣческаго, идеальнаго элемента, jus gentium содержитъ въ себѣ множество отклоненій отъ вѣчныхъ требованій справедливости.

Множество юридическихъ институтовъ, всюду принятыхъ, слѣдовательно принадлежащихъ къ общенародному праву, противорѣчатъ естественному разуму. Въ чемъ же заключается идеалъ естественнаго разума? Каково то идеальное общественное состояніе, которое соотвѣтствуетъ требованіямъ вѣчной справедливости?

Когда-то, въ незапамятныя времена, не было раздѣленія людей на города и государства, съ различными законодательствами. Всѣ люди составляли одинъ народъ, одно всемірное царство; всѣ управлялись однимъ и тѣмъ же закономъ, повиновались одному естественному разуму. Это общественное состояніе и есть, такъ называемый, золотой вѣкъ римской юриспруденціи. Отсюда видно, что римскіе юристы предствавляли себѣ естественное право не только какъ идеалъ, чаемый въ будущемъ, но какъ состояніе, дѣйствительно когда-то существовавшее, слѣдовательно не какъ отвлеченіе ума, а какъ нѣчто реальное, дѣйствительное. Въ этомъ состояніи не было раздѣленія людей на классы, не было соціальныхъ неравенствъ; не было ни богатыхъ, ни бѣдныхъ, ни рабовъ, ни господъ; всѣ были равны и всѣ рождались одинаково свободными. Такъ какъ въ то время не существовало раздѣленія людей на классы и народы, другъ другу враждебные, то не было войнъ и гражданскихъ междоусобій. Всѣ существующія государства и законодательства образовались путемъ отпаденія отъ естественнаго состоянія. Всемірный, общечеловѣческій союзъ распался... Единый родъ человѣческій раздробился на отдѣльныя, враждебныя другь другу племена и народы. Начались войны, а вмѣстѣ съ тѣмъ возникли и соціальныя неравенства. Побѣдители стали порабощать побѣжденныхъ: рабство, такимъ образомъ, возникло путемъ превращенія военноплѣнныхъ въ рабовъ. На это указываетъ и самая этимологія слова рабъ (servus), которое, по мнѣнію, весьма распространенному между римскими юристами, произошло отъ глагола servare (сохранять), вслѣдствіе обычая щадить, сохранять военноплѣнныхъ, обращая ихъ въ орудія хозяйственныхъ нуждъ. Такимъ путемъ образовались въ обществѣ сословныя различія, образовалась вражда и рознь сословныхъ интересовъ.

Это естественное состояніе всеобщаго мира и равенства миновало, прошло. Но прирожденное человѣку сознаніе справедливости осталось; а вмѣстѣ съ тѣмъ у всѣхъ народовъ сохранились многія положенія права, уцѣлѣли многіе институты, унаслѣдованные отъ идеальнаго прошлаго. Существующее въ дѣйствительности общественное состояніе—ненормально. Не вѣря въ возможность возвращенія золотаго вѣка, римскіе юристы представляютъ его, лишь какъ безвозвратно утраченное прошедшее.

• Такимъ образомъ, подъ господствомъ естественнаго права, римскіе юристы разумѣютъ состояніе всеобщаго мира и согласія, универсальный consensus gintium; этотъ миръ распространяется на всѣхъ одинаково. Съ точки зрѣнія древняго jus civile, субъектомъ правъ является только римскій гражданинъ; съ точки зрѣнія jus gentium всякій свободный, безъ различія національности и, наконецъ, съ точки зрѣнія jus naturale—всякій человѣкъ, какъ такой, безъ различія происхожденія и состоянія, jus naturale представляетъ собою по истинѣ божественное право, въ отличіе отъ jus gentium и jus civile, гдѣ къ божественной справедливости примѣшиваются начала чисто человѣческія, гдѣ многія учрежденія вызваны цѣлями чисто практическими, временными. Универсальное согласіе consensus voluntatum есть высшее

Универсальное согласіе consensus voluntatum есть высшее понятіе римской юриспруденціи. По словамъинституцій Юстиніана, consensus есть начало всякаго права: omne jus consensus jacit. Самые законы обязательны для насъ лишь потому, что народъ санкціонировалъ ихъ своимъ согласіемъ, независимо отъ того, въ какой формѣ выражается это согласіе, въ видѣ-ли писаннаго законодательства, или въ видѣ всеобщаго молчаливаго признанія; неписанный, нравственный законъ, поэтому, такъ же обязателенъ, какъ и писанный; не все ли равно, продолжаетъ приведенный фрагментъ институцій, выскизываетъ-ли народъ свою волю подачей голосовъ (suffragia) или же самими дѣлами и фактами. Всякое юридическое постановленіе, а вмѣстѣ съ тѣмъ и всякій органъ права всякая власть черпаетъ свою силу въ открыто выраженномъ или молчаливомъ народномъ согласіи. Государство представляетъ собою общую волю гражданъ, и государственная власть олицетворяетъ собою эту общую волю—сама императорская властъ, какъ мы уже раньше видѣли, есть ничто иное, какъ олицетвореніе народнаго верховенства.

Естественное праю, по своему содержанію, совпадаеть съ универсальнымъ consensus geutium; оно выражаетъ собою лишь идеальный порядокъ согласованія человѣческихъ воль. Такое универсальное согласіе возможно только въ всемірномъ царствѣ, которое объединяетъ въ себѣ всѣ племена и народы. Такимъ образомъ, исходя изъ понятія естественнаго права, какъ всеобщаго согласія, представленія общей воли, управляющей всѣми, римскіе юристы невольпо тяготѣютъ къ идеалу всемірной имперіи. Представленіе всемогущей человѣческой воли, царящей надъ вселенной, есть высшее понятіе римскаго права.

### ХРИСТІАНСТВО. ЕГО ЗНАЧЕНІЕ ВЪ ИСТОРІИ ПОЛИТИЧЕСКАГО МЫШЛЕНІЯ.

Обожествленіе всемогущей человѣческой личности въ лицѣ римскаго императора было послѣднею ступенью и, такъ сказать, вѣнцомъ развитія древняго язычества. Въ пмператорскомъ культѣ, въ поклоненіи земному, какъ земному,—человѣку—какъ человѣку наглядно обнаружились всѣ отрицательныя стороны древняго языческаго міросозерцанія, какъ религіознаго, такъ и политическаго.

Культь этоть въ древней исторіи представляеть собою послѣднюю и самую грубую форму ложнаго религіознаго антропоморфизма. Религія римская, а также и греческая, какъ извѣстно, религіи антропоморфическія; ихъ боги—человѣкообразны. Но боги греческой религіи суть личпости идеализированныя, прекрасныя, хотя и человѣкообразныя; а боги римскіе, эти суровые блюстители правды, закона и порядка, суть личности просвѣтленныя. Человѣческій образъ въ этихъ религіяхъ облагороженъ нравственнымъ началомъ; но въ этомъ-то и заключается противорѣчіе этихъ религій; нравственное начало въ нихъ является элементомъ разлагающимъ, такъ какъ имъ изобличаются человѣкообразные недо-

статки и слабости отдѣльныхъ боговъ; боги эти оказываются недостойными представителями той идеи божественнаго, которая обитаетъ въ человѣческомъ сознаніи: и вотъ почему они должны подпасть этой идеѣ, ставъ жертвой философской критики.

Въ эллинской философіи, можно сказать, осуществилось пророчество Прометея; здѣсь, дѣйствительно, настаетъ конецъ царству Зевеса, который побѣждается новымъ, высшимъ Божествомъ, универсальнымъ Провидѣніемъ Сократа и вѣчной идеей Платона. Неудовлетворенное богами политеизма философское сознаніе ищетъ иной, высшей формы божественнаго.

Но философія не покончила съ антропоморфизмомъ религіи, а сохранила его, хотя и въ высшей и, можно сказать, болѣе утонченной формѣ. Чувственные боги оказались несовершенными, и чувственный элементъ въ представленіи боговъ отпалъ. Но за отвлеченіемъ чувственныхъ свойствъ остается разумная мыслящая природа человѣческой личности, и философія, отбросивъ чувственныя свойства человѣка, обожествляетъ его разумъ; въ противоположность религіи, обожествлявшей всего человѣка, она боготворитъ одну лишь высшую его способность—умъ, мышленіе. Удержавъ этотъ элементъ религіознаго антропоморфизма, философія сохранила и его неизбѣжное практическое послѣдствіе—культъ государства; народная религія поклоняется государству, какъ прекрасиѣйшему созданію боговъ на землѣ, а философія боготворитъ его, какъ высшее проявленіе творческой дѣятельности мысли.

Сократъ и Платонъ, по видимому, составляють исключеніе. Сократъ, дѣйствительно, вѣрилъ въ универсальное провидѣніе и своею мученическою смертью засвидѣтельствовалъ объ иной, сверхъ-природной и сверхъ-человѣческой дѣйствительности; а идеи Платона, вѣчные первообразы всего существующаго, лежащіе въ основѣ всего сотвореннаго,—также не могутъ быть разсматриваемы только, какъ продукты обожествленія человѣческаго мышленія; идея блага Платона, его ученіе о безсмертіи и загробномъ блаженствѣ, дѣлаютъ его предвѣстникомъ новаго міросозерцанія, христіаниномъ до Христа; его Политія является какъ-бы предвареніемъ христіанскаго теократическаго идеала на почвѣ древняго міра.

Сократь и Платонъ-предвъстники христіанства, и въ этомъ качествѣ-стоять одиноко среди современнаго имъ язычества. Но мы уже видбли, что и этимъ мыслителямъ не удалось вполнъ вырваться изъ заколдованнаго круга языческихъ преданій, что и они смѣшивають божественное съ человѣческимъ, мыслительную дѣятельность человѣка съ объективной божественной идеей. Въ идеальномъ мірѣ Платона мы находимъ обожествленныя понятія человѣческаго разсудка, взятыя изъ повседневнаго опыта; въ идеяхъ Платона мы узнаемъ многія свойства боговъ-олимпійцевъ; наконець, Политія Платона представляеть собою оригинальное сочетаніе возвышеннаго общественнаго идеала съ грубыми языческими представленіями-теократическую идею въ форм'я дорійско-спартанскаго общественнаго и политическаго устройства. Нечего и говорить о томъ, что геніальный ученикъ Платона, Аристотель, который боготворить чистую мысль, себя мыслящую, и государство, какъ высшес проявление этой божественной мысли, стоить всецьло на языческой почвѣ. Въ философіи послѣ Аристотеля знаніе, мышленіе теряетъ значение высшаго, божественнаго и подчиняется практическимъ потребностямъ; но и здѣсь идея человѣчества есть высшее понят е человъкъ, его практическія потребности, такъ или иначе- мърило добра и истины; надъ нимъ не признается никакой другой высшей лъйствительности.

Такъ или иначе, греческая философія остается существенно антропоморфной; она остается таковою и на римской почвъ.

Если эллины, какъ мы видѣли, боготворятъ теоретическую, мыслительную дѣятельность человѣка, то римляне, напротивъ, боготворятъ человѣческую волю въ высшемъ ея проявленіи, — во всемірномъ человѣческомъ царствѣ. Мы уже видѣли, какъ эта коренная черта римскаго національнаго характера снособствовала усвоенію Римлянами отрѣшившейся отъ національнаго преданія эллинской философіи послѣдняго періода, гдѣ на первомъ планѣ стоитъ практическій интересъ. Если въ національно-эллинскомъ міросозерцаніи высшее понятіе есть созерцаніе, θεωρία, то въ міросозерцаніи римскомъ, какъ религіозномъ, такъ и политическомъ, основное понятіе есть всемогущая человѣческая воля, которая сама въ себѣ черпаеть сознаніе правды и неправды,—безграничное человѣческое могущество, непризнающее ничего высшаго надъ собою.

Если греческая религія была культомъ идеальныхъ, человѣкообразныхъ личностей, и религія римская заключала въ себѣ нравственное начало, то этотъ идеальный элементъ изъ нея выдѣлился, во 1-хъ, въ философіи, а, во 2-хъ, въ римскомъ правѣ. Римскіе юристы, идя рука объ руку съ греческими философами, пришли къ признанію объеквивнаго божественнаго закона, универсальной правды, какъ идеальной нормы всѣхъ человѣческихъ отношеній. Если съ одной стороны — философія и юристы, овладѣвъ нравственнымъ содержаніемъ религіи, освобождаютъ его отъ грубаго чувственнымъ содержаніемъ религіи, освобождаютъ его отъ грубаго чувственнымъ содержаніемъ религіи, освобождаютъ его отъ грубаго чувственнаго элемента, то съ другой стороны — религія, постепенно вырождаясь, утрачиваетъ идеальный элементъ, обращаясь въ грубое идолопоклонство. Это огрубѣніе религіи какъ нельзя болѣе рѣзко выражается въ императорскомъ культѣ, гдѣ πρῶτον ψευδος греко-римскаго міросозерцанія выступаетъ во всей своей наготѣ, ничѣмъ не прикрытой. Это уже не культъ идеализированной человѣческой личности, а культъ человѣка, какъ представителя земнаго могущества, культъ силы, какъ силы.

Въ императорскій періодъ, когда подъ римскимъ владычествомъ объединилось все культурное человъчество древняго міра, за исключеніемъ дальняго Востока, Римляне, повидимому, достигли осуществленія своего идеала-всемірнаго царства. Но туть-то именно и обнаруживается внутренняя пустота, безсодержательность этого идеала. Всемірное владычество достигнуто, но что-же дальше, что дёлать съ этимъ всемірнымъ могуществомъ? Можеть-ли оно само по себъ служить высшей и безусловною цёлью? На этотъ вопросъ исторія отвѣчаеть отрицательно. Всемірное владычество, какъ это наглядно обнаружилось въ римской имперіи, было куплено цёною всеобщаго рабства; единая власть, объединившая человъчество, обратилась въ жестокий деспотизмъ, въ господство одной всесильной личности надъ безправнымъ обществомъ: здѣсь отношеніе подданнаго къ верховной власти мало чёмъ отличается отъ отношенія раба къ господину. Всемірное владычество не сдѣлало общества счастливымъ, а, напротивъ, было соединено со всеобщимъ упадкомъ и принижениемъ; ие сдѣлало людей довольными, а, напротивъ, привело ихъ къ ра-зочарованію и отчаянію въ земной жизни. Такимъ образомъ, развитіе всемірной римской имперіи привело къ отрицательному результату: всемірное царство, всемірное владычество не есть безусловная, высшая цёль человбческой жизни.

Во первыхъ, единство римской имперіи не есть единство живое, внутреннее, а единство виблинее, абстрактное. Оно не связываетъ разнородные общественные и національные элементы въ одно живое цблое, а, напротивъ, обусловлено повсембстнымъ разложеніемъ общественности. Подъ римскимъ владычествомъ соединились самые разнородные элементы-продукты разложенія всёхъ возможныхъ обществъ и національностей. Но единство это не было внутреннимъ, . органическимъ единствомъ живаго тѣла, а единствомъ механическимъ, внѣшнимъ. Всѣ подданые имперіи объединяются между собою только единой властью, царящей надо всѣми, и общими началами права. Но за этимъ внѣшнимъ единствомъ скрывается величайшая рознь и вражда противоположныхъ эгоистическихъ интересовъ.

Нътъ никакого общаго дъла, никакихъ общихъ интересовъ, которые бы связывали людей между собою; за отсутствиемъ интересовь коллективныхъ, общественныхъ остаются только цъли личныя эгоистическія, мелкія будничныя заботы о баб, питьб, личномъ обогащении. Разложившееся общество не живеть, а прозябаеть, или еще лучше сказать, здъсь уже нъть самаго общества, а есть лишь отдъльныя личности, въ себъ замкнутыя, живущія жизнью инфузорій. Любовь къ родин в отсутствуеть въ космополитеческой имперіи. Всемірное царство, которое всякій Грекъ или Египтянинъ можетъ съ такимъ-же правомъ назвать своимъ отечествомъ, какъ и Римлянинъ, не въ состоянии ни въ комъ возбудить сильной привязанности или симпатіи. Отдъльная личность здъсь чувствуетъ себя одинокою, безпомощною; лучшія силы общества ищуть спасенія въ философія; но и философія безсильная, выродившияся, какъ философія того времени, уже не можетъ поднять человъка надъ низменною дъйствительностью. Не будучи въ состояни замѣнить утраченные идеалы, безсильная создать высшіе интересы, она проновъдываеть отчаяніе, равнодушіе къ внѣшнему міру или же мелкую эгоистическую жизнь микроскопическихъ интересовъ и чувственныхъ наслажденій. Обособленная и одинокая челов'яческая инфузорія чувствуетъ себя не-удовлетворенною и несчастною, подавленною въ своемъ ничтожеств'я; ограниченная, замкнутая въ себѣ жизнь личности представляется безцѣльной и безсмысленной. Такимъ образомъ, римское язычество пришло къ тому-же результату, что и греческая философія, ---къ разочарованию, къ отчаянию въ самомъ себъ.

Отрицательный результать эллинскаго философскаго мышленія заключается въ томъ, что человъческое сознаніе не заключаетъ въ себъ безусловной истины. Отрицательный результать римскаго язычества сводится къ тому, что эгоизмъ человъческой воли не въ состояніи въ самомъ себъ обосновать свое счастье, что высшее благо человъка заключается не въ безграничномъ зсмномъ могуществъ, не въ всемірномъ владычествъ. Итакъ, цъль всемірнаго человъческаго царства не въ немъ самомъ, а въ чемъ-то другомъ высшемъ.

Философія, какъ и развитіе общественной жизни, приводятъ къ такому выводу: безусловная истина не содержится въ субъективномъ мышлении и не можетъ быть познана одними усилиями человѣческаго разума; точно также, безусловное благо не заключается въ эгоизмѣ человѣческой воли; истина не можетъ быть познана нами, если она сама не идеть на встрѣчу нашимъ усиліямъ; точно также, абсолютное добро или благо, котораго требуетъ наша воля, не въ насъ самихъ, — иначе бы мы въ немъ не нуждались: оно-виб предбловь нашей свободной воли и не можеть быть нами создано. Остается одно изъ двухъ: или признать, что итть объективнаго добра и объективной истины и отказаться оть ихъ исканія, что, какъ мы уже видѣли, и было сдѣлано скептиками; или-же нужно допустить, что истина сама можеть и хочеть открыться нашему сознанію, что объективное благо само хочеть и можеть сдблать насъ своими участниками. Философское отчаяние, которое мы видимъ въ системахъ послъдняго періода, равнозначительно самоубійству человѣческаго сознанія и человѣческой воли; человѣку нечего искать, не на что надбяться. Только признание высшаго сверхчеловъческаго начала можетъ спасти насъ отъ самоубійственнаго отчаянія и ничтожества. Но для того, чтобы спастись, еще недостаточно желать спасенія-человѣкъ самъ собою спастись не можеть; нужно еще. чтобы эта высшая невъдомая сила нать человъкомъ могла и желала-бы его спасти, нужна помощь свыше. Такимъ образомъ, требование номощи свыше есть общий результать, подготовленный всъмъ предшествовавшимъ развитіемъ философіи и жизни общественной. Это какъ-бы невольная молитва, вызванная у человъчества сознаніемъ собственнаго безсилія и ничтожества.

Пресытившись могуществомъ, блескомъ и радостями земной жизни, отчаявшись въ мимолетныхъ земныхъ благахъ, древнее общество ищетъ счастья за гробомъ. Человѣку свойственно безпредѣльное желаніе жизни и столь-же сильный страхъ смерти; между тѣмъ, вся наніа земная жизнь есть безпрерывное умираніе: между этой дѣйствительностью, гдѣ господствуетъ слѣпой стихійный рокъ, и человѣческой волей, которая стремится къ безпрерывной жизни и не желаетъ прекращенія своего существованія, есть коренной разладъ, коренное противорѣчіе.

Для того, чтобы намъ спастись, нужно измѣненіе законовъ вселенной, которые не гармонируютъ съ нашей волей, и во-первыхъ долженъ быть уничтоженъ этотъ законъ враждебной намъ земной природы, законъ всеобщаго умиранія и непостоянства; должна быть упразднена смерть. Чтобы привести вселенную въ гармонію съ нашей волей, нужно, во-первыхъ, чтобы надъ вселенной господствовала всесильная Воля, а во-вторыхъ, нужно, что-бы наша человъческая воля гармонировала и согласовалась съ этой всесильной Волей, подчиняясь ей; однимъ словомъ, для спасенья необходимо взаимодъйствіе воли Божественной и человъческой, нужна живая, органическая связь между ними.

Это примиреніе человѣка съ Божествомъ, это тѣсное, органическое ихъ соединеніе и взаимодѣйствіе находитъ себѣ выраженіе въ христіанской идеѣ Богочеловѣчества. Во Христѣ древній міръ находитъ воплощенное разрѣшеніе той жизненной и вмѣстѣ философской задачи, которую онъ пытался и не могъ разрѣшить собственными своими силами. Эллинская философія стремилась къ познанію безусловной истины силами человѣческаго разума. И воть, христіанство возвѣщаетъ явленіе абсолютной истины въ человѣческомъ образѣ; въ отвѣтъ на исканіе греческихъ философовъ, оно возвѣщаетъ, что человѣческое сознаніе можетъ и должно наполнитъся божественнымъ содержаніемъ. Римляне стремились ко всемірному владычеству, къ господству человѣческой воли надъ вселенной. Но чтобы человѣкъ сталъ дѣйствительно царемъ вселенной, онъ долженъ сочетаться съ Волей всемогущей, которая одна способна пересоздавать міръ и торжествовать надъ слѣпой стихіей: и вотъ во Христѣ древній міръ находитъ и то, и другое, —человѣчность и всемогущество. Во Христѣ умирающій міръ обрѣтаетъ предметъ своего исканія.

Чтобы обосновать всемірное человѣческое царство, чтобы господствовать надъ вселенной, недостаточно объединить людей подъ общей земною властью, недовольно одного внѣшняго механическаго единства. Нужно объединить ихъ внутренно, органически, нужно сдѣлать ихъ участниками единой общей жизни, объединить въ единомъ общемъ дѣлѣ.

Воть этого-то органическаго, внутренняго единства и не достаеть универсальной римской имперіи, гдѣ всякій живеть эгоистической личной жизнью, и нѣть жизни общей: каждый равнодушенъ ко всѣмъ и всѣ—къ каждому. И вотъ, среди универсальной римской имперіи, зарождается другой универсальный человѣческій союзъ—христіанская Церковь. Подобно римской имперіи, Церковь есть союзъ всечеловѣческій, обнимающій въ себѣ всѣ народы, несвязанный исключительно съ какой-либо одной страной и племенемъ. Въ идеѣ Церковь есть также всемірное царство. Въ этомъ состоитъ формальное, внѣшнее сходство между Церковью Христовой и языческой имперіей. Въ этомъ заключается причина того, почему міровая религія, христіанство, должна была проповѣдываться и распространяться среди всемірнаго римскаго государства, обнимавшаго въ себѣ культурное человѣчество древняго міра. Въ самомъ рожденіи Спасителя выразилась эта многознаменательная связь между христіанствомъ и имперіей. Христосъ родился въ царствованіе перваго римскаго императора.

скаго императора. Но за внѣшнимъ, формальнымъ единствомъ скрывается глубочайшее, внутреннее различіе. Церковь-царство не отъ міра сего представляетъ собою единство другаго порядка, кореннымъ образомъ отличающееся отъ единство другаго порядка, кореннымъ образомъ отличающееся отъ единство внѣшнее, искусственное, ради выгодъ земныхъ и цѣлей человѣческихъ, эгоистическихъ. Въ основѣ его лежитъ consensus gentium какъ согласіе въ подчиненіи общей власти для достиженія совокупными силами цѣлей временныхъ, для совмѣстнаго пользованія временными, мірскими благами. Государство выражаетъ собою общую волю своихъ гражданъ лишь въ отношеніи къ этимъ временнымъ благамъ, т. е. въ сущности представляетъ собою лишь общій ихъ эгоизмъ.

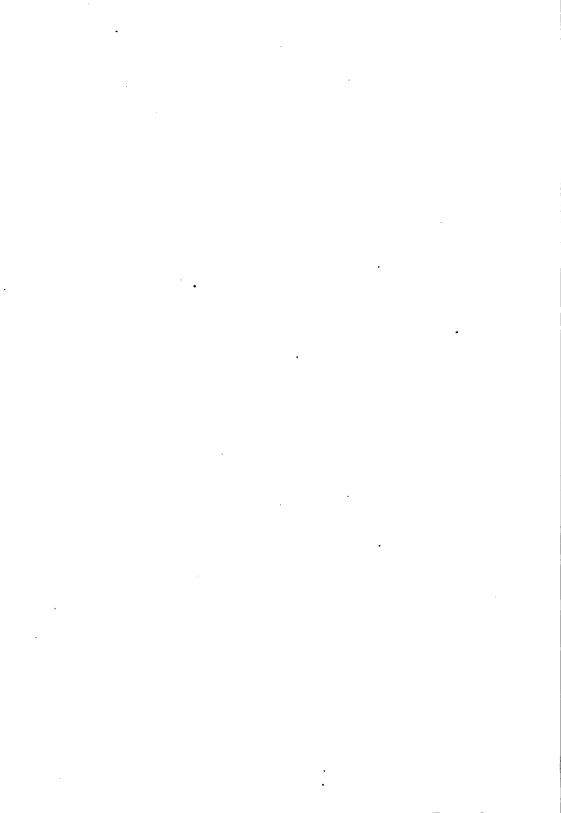
Напротивъ, Церковь есть единство общей въры и общей жизни всъхъ людей въ Богъ; здъсь всъ солидарны въ общей любви и въ общемъ дълъ спасенія рода человъческаго. Верховнымъ принципомъ и идеаломъ въ Церкви является божественная любовь, связующая всъхъ върующихъ, какъ членовъ тъла Христова. Римское міросозерцаніе обожествляетъ государство, какъ высшее проявленіе человъческой воли. Напротивъ, съ точки зрънія церкви, государство есть лишь временный мірской союзъ, преходящая форма земныхъ отношеній.

всѣхъ вѣрующихъ, какъ членовъ тѣла Христова. Римское міросозерцаніе обожествляетъ государство, какъ высшее проявленіе человѣческой воли. Напротивъ, съ точки зрѣнія церкви, государство есть лишь временный мірской союзъ, преходящая форма земныхъ отношеній. Церковь—какъ область вѣрованій и нравственныхъ отношеній. въ христіанскомъ міросозерцаніи различается отъ государства, какъ порядка свѣтскаго, мірскаго. Въ древнемъ язычествѣ то и другое смѣшивается. Государство здѣсь представляетъ собою высшій нравственный и религіозный авторитетъ, оно есть вмѣстѣ съ тѣмъ и общество вѣрующихъ. Вотъ почему это языческое государство не признаетъ свободной и независимой отъ него человѣческой воли, свободной совѣсти. Гоненія противъ христіанъ возникли не потому, что христіане вводили новое и чуждое древнему язычеству Божество, а потому, что они отказывались признавать верховный авторитеть императора въ дълахъ вкры и въ дълахъ совъсти, потому что они отказывались принимать участие въ императорскомъ культъ. "Воздайте касарево—кесареви, а Божіе—Богу,"-такова типичная христіанскаго отношенія къ языческому государству. формула Христіанинъ охотно подчиняется кесарю, платить подати и исполняеть свои гражданскія обязанности, готовь даже молиться 3a кесаря, признавая за нимъ власть, данную свыше, отъ Бога; но онъ отказывается видить въ немъ божество вмъсто человъка, приносить ему жертвы; а по христіанскому правилу Бога должно слушать болье, нежели человъка. Такимъ образомъ. въ разръзъ съ господствующимъ языческимъ міровоззрѣніемъ, христіанство вносить въ исторію представленіе свободной человѣческой совѣсти, стоящей выше государственнаго, свътскаго правоваго порядка, идеалъ церкви, какъ общественнаго союза, независимаго свободнаго отъ государства.

Въ христіанствъ нравственная жизнь получаеть новое средоточіе, новое обоснованіе. Христіанство отвергаетъ самыя основы, самый принципъ языческаго общежитія; Римлянинъ-язычникъ о божествляеть земное царство человъка. Христіанинъ, напротивъ, боготворить государственное всемогущество въ лицѣ императора, потому что для него истинною основой общежитія является не человѣческій произволъ, а воля Божія, камень, отверженный строителями,---Христосъ Богъ. Церковь, обнимая въ себѣ всю полноту нравственнаго существа человѣка, опредѣляетъ и его отношение къ государственной власти. Церковь, извъстными словами апостола, предписываеть повиновение предержащимъ властямъ, но лишь по скольку онъ отъ Бога берутъ свое начало. Такимъ образомъ, церковь предписываеть почитать императора, не какъ представителя человъческаго произвола и всемогущества, а какъ помазанника Божія. Въ христіанскомъ обществъ союзъ Бога и человѣка является центромъ всей нравственной жизни, организующимъ началомъ всъхъ общественныхъ отношеній; отношенія гражданъ къ государству и къ другъ другу, отношенія подданныхъ къ верховной власти, черпають свою высшую санкцію въ церкви, какъ союзъ Бога и человъка.

Римское языческое государство не признаеть этой высшей санкцій надъ собою, видя въ самомъ себъ первоначальный и единственный источникъ своего спасенія и могущества. Вотъ почему церковь христіанская въ нервый моментъ своего историческаго существованія является въ борьбъ съ языческимъ государствомъ, выдерживаетъ отъ него рядъ гоненій. Въ этой борьбъ государство, какъ царство земное, человъческое, является безусловнымъ отрицаніемъ церкви; а потому и церковь въ этомъ фазисѣ своего историческаго существованія является совершеннымъ отрицаніемъ государства, полнѣйшимъ отрицаніемъ земной жизни, проявляется какъ царство не отъ міра сего, царство небесное. Таково положеніе гонимой церкви въ языческомъ государствѣ. Этой борьбой завершается смерть древняго язычества, а вмѣстѣ съ тѣмъ заканчивается исторія языческой древности. Христіанство восторжеств»вало и воцарилось на развалинахъ древняго міра. Церковный идеалъ, который для древняго міра былъ началомъ осужденія и разрушенія, сталъ зиждущимъ началомъ въ новой исторіи Европейскихъ народовъ.

Digitized by Google



Digitized by Google

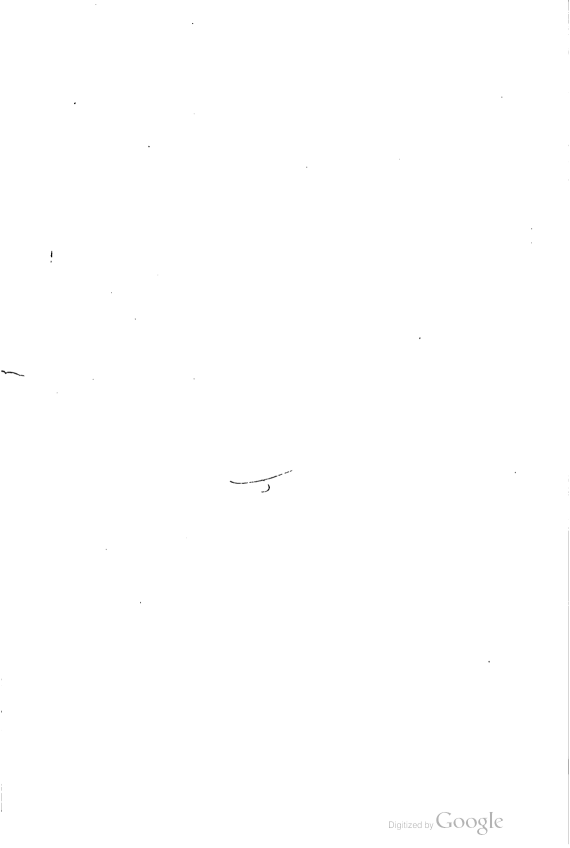
## ОПЕЧАТКИ

## ИСТОРІИ ФИЛОСОФІИ ПРАВА.

•

## ДРЕВНЕЙ:

| Cmp. | Строка. |        | Hanevamano:                     | Слъдуетъ:                                    |
|------|---------|--------|---------------------------------|----------------------------------------------|
|      | CBEPXY. | сниях. |                                 |                                              |
| 26   | 5       |        | плошадяхъ                       | плоцадяхъ                                    |
| 39   |         | 11     | ІІ <b>ла</b> нона               | Платона                                      |
| 46   | ð       |        | предметомъ                      | предметовъ                                   |
| 50   | 12      |        | серце                           | сердце                                       |
| 57   | 14      |        | эгонсгическомъ                  | эгоистическояъ                               |
| 59   |         | 14     | жинстъ                          | живетъ                                       |
| 60   |         | 14     | въ каждрмъ                      | въ каждомъ                                   |
| 62   | 7       |        | обеспечиваютъ                   | обезпечивають                                |
| 71   | 18      |        | ИВКЪ                            | какъ                                         |
| 73   | 3       | -      | беграничная                     | безграничная                                 |
| 80   | 12      |        | противоположенныхъ              | противоположныхъ                             |
| 81   | 15      |        | бепрерывно                      | безпрерывно                                  |
| 82   | 18      | _      | не существуемъ                  | не существуетъ                               |
| 83   |         | 10     | осущест <b>ит</b> ь             | осуществить                                  |
| 92   | 2       |        | подкапываетъ                    | подканываем:ь                                |
| 131  | 16      |        | <b>OARDLEXIN</b>                | олигархін                                    |
|      |         |        | НОВОЙ:                          |                                              |
| 4    | -       | 2      | отъ разумнаго изслѣдо-<br>ванія | отъ кр <b>и</b> тическаго изс.1ѣдо-<br>ванія |
| 5    | 17      |        | въ Италін                       | въ Италію                                    |
| 13   | 10      |        | трактомъ                        | трактатояъ                                   |
| 21   | 10      | -      | въ гогосударственномъ           | въ догосударственномъ                        |
| 29   | 13      | _      | tacitis                         | tacitus                                      |
| 30   | _       | 1      | тавкъ                           | Такъ                                         |
| 102  | 20      |        | создатель                       | созерцатель                                  |
| *    | _       | 3      | магнетическую                   | магическую                                   |



Digitized by Google

•

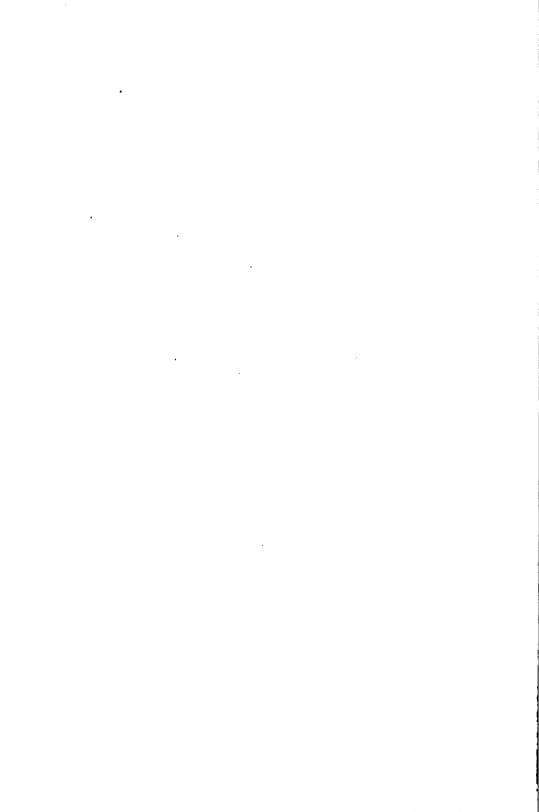
.

.

.

•

•



Digitized by Google

- · - - ·

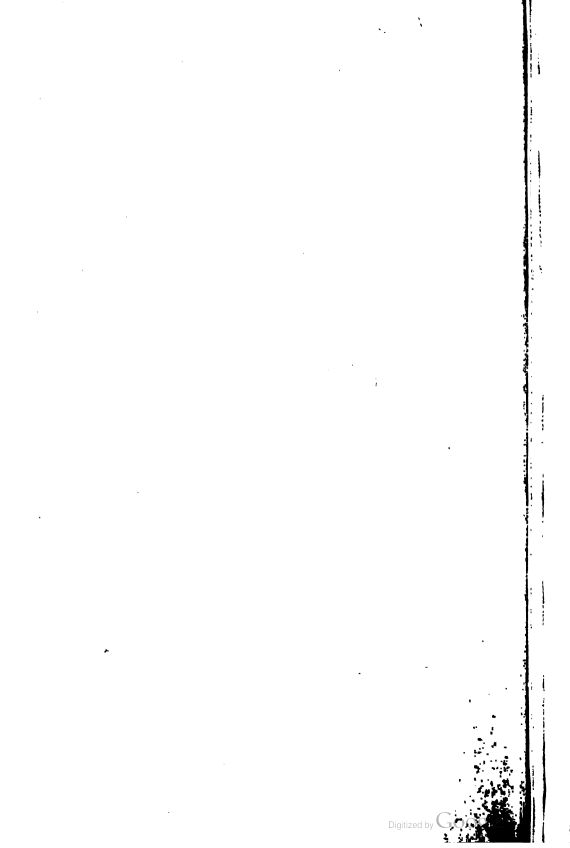


.

' N

•

•



• Digitized by Google

ļ

þ

